إِلْمُ الْمُرْمِ الْمُرْمِ الْمُرْمِ الْمُرْمِ الْمُرْمِ الْمُرْمِ الْمُرْمِ الْمُرْمِ الْمُرْمِيِّ وَالْعَمَلِ الْإِصْلَامِيِّ وَالْعَمَلِ الْإِصْلَامِيِّ وَالْعَمَلِ الْإِصْلَامِيِّ

# السنن الإلهية

#### أحمد بن يوسف السيد

حقوق الطبع والنشر محفوظة

الطبعة الأولى ١٤٤٥ \_ ٣٠٠٢

منار الفكر

الترقيم الدولي:

978-625-98831-9-9



KAYABAŞI MAH. ARMAĞAN SK. NO:1N BAŞAKŞEHİR / İSTANBUL







MATBAA: STEP AJANS MATBAA LTD. ŞTİ, GÖZTEPE MAH. BOSNA CAD, NO11 BAĞCILAR , İSTANBUL TELEFON :0212 446 88 46 MATBAA SERTIFIKA NO : 45522



المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال ال



### جدول المحتويات

| ٨   | مدخل إلى السنن الإلهية                                                                                                                          |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣  | المقصود بالسنن الإلهية                                                                                                                          |
| ١٤  | السنن الإلهية في التراث الإسلامي                                                                                                                |
| ۲۱  | قواعد منهجية عامة للتعامل مع السنن الإلهية وفهمها                                                                                               |
| ۲۱  | القاعدة الأولى: موضوع السنن الإلهية من محكمات الدين ومركزياته وأصوله.                                                                           |
| 77" | القاعدة الثانية: أن أساليب القرآن في عرض السنن كثيرة ومتنوعة، وأن تحقيق الفهم للسنن<br>لا يكون إلا بعد الاستقراء الواسع لموارد ذكرها في القرآن. |
| 7 £ | القاعدة الثالثة: السنن الإلهية أنواع متعددة، ولكل نوع منها خصائص، ولا بد من فهم<br>تنوعها وخصائصها.                                             |
| 77  | القاعدة الرابعة: السنن الإلهية تتداخل في المحلّ الواحد، والفقيه هو الذي يميّز السنن ويدرك التداخل بينها.                                        |
| 7.7 | القاعدة الخامسة: أن لِتحقُّق السُّنن الإلهية شروطاً ولرفعها موانع.                                                                              |
| 79  | القاعدة السادسة: أن المقياس الزمني في تحقق السنن هو المقياس الإلهي لا المقياس البشري المحدود.                                                   |
| ٣١  | القاعدة السابعة: أهمية الوعي بالواقع لفهم السنن الإلهية.                                                                                        |
| 77  | القاعدة الثامنة: أهمية الجمع بين الأصل النظري للسنة الإلهية وبين تمثلاتها العملية في الأمم<br>والأقوام.                                         |
| ٣٧  | القول التفصيلي في السنن الإلهية.                                                                                                                |
| ٤ ٠ | السُّنَّةُ الأولى: سنة إيجاد أعداء الحق والتدافع بين الحق والباطل والمداولة بين الناس                                                           |
| ٤ ٠ | أ <b>ولاً</b> : بيان معنى هذه السنن.                                                                                                            |
| ٤١  | ثانياً: ضوابط منهجية لفهم سنة التدافع وسنة المداولة.                                                                                            |
| ٤٣  | ثالثاً: أدلة هذه السنة من الوحي، وبيان معنى هذه الأدلة وتحرير كلام المفسرين حولها.                                                              |

| ٥٢  | رابعاً: علاقة هذه السنة بغيرها من السنن.                                           |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣  | -<br>خامساً: الحِكَم والمقاصد الربانية من هذه السنّن.                              |
| 00  | سادساً: الثمرات المترتبة على الوعي بهذه السنة.                                     |
| ٥٦  | <b>سابعاً</b> : تنزيل هذه السنّة على الواقع.                                       |
| 77  | السنة الثانية: سنة الابتلاء.                                                       |
| 77  | أ <b>ولاً</b> : بيان معنى السنة.                                                   |
| ٣٢  | ثانياً: ضوابط منهجية لفهم هذه السنة.                                               |
| ٦٥  | ثالثاً: أدلة هذه السنة من الوحي، وبيان معنى هذه الأدلة وتحرير كلام المفسرين حولها. |
| ٧١  | رابعاً: علاقة هذه السنة بغيرها من السنن.                                           |
| ٧٥  | خامساً: الحِكَم والمقاصد من هذه السنّة.                                            |
| ٧٧  | سادساً: الثمرات المترتبة على الوعي بهذه السنة.                                     |
| ٧٨  | سابعاً: تنزيل هذه السنّة على الواقع.                                               |
| ٨٤  | السنة الثالثة: سنة النصر والاستخلاف والتمكين للمؤمنين.                             |
| ٨٤  | أ <b>ولاً</b> : بيان معنى السنة.                                                   |
| ٨٥  | <b>ثانياً</b> : ضوابط منهجية لفهم هذه السنة.                                       |
| ٩٦  | ثالثاً: أدلة هذه السنة من الوحي، وبيان معنى هذه الأدلة وتحرير كلام المفسرين حولها. |
| 111 | رابعاً: علاقة هذه السنة بغيرها من السنن.                                           |
| 117 | خامساً: الحِكَم والمقاصد من هذه السنّة.                                            |
| 118 | سادساً: الثمرات المترتبة على الوعي بهذه السنة.                                     |
| 110 | <b>سابعاً</b> : تنزيل هذه السنّة على الواقع.                                       |
| 178 | السُّنَّةُ الرابعة: سنة الإهلاك والأخذ والعقاب على الذنوب.                         |

| 178 | أولاً: بيان معنى السنة.                                              |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 170 | ثانياً: ضوابط منهجية لفهم هذه السنة.                                 |
| ١٤٠ | -<br>ثالثاً: بيان أدلة هذه السنة من الوحي، وتحرير قول المفسرين فيها. |
| ١٤٠ | -<br>موجبات الإهلاك والمجازاة في الدنيا بالذنوب للأمم والمجتمعات.    |
| ١٨٠ | رابعاً: علاقة هذه السنة بغيرها من السنن.                             |
| ١٨٧ | خامساً: مقاصد سنّة الإهلاك وأخْذ المجرمين، والحِكَم المتعلقة بها.    |
| 190 | سادساً: الثمرات المترتبة على الوعي بهذه السنة.                       |
| 197 | سابعاً: تنزيل هذه السنّة على الواقع.                                 |
| 711 | الخاتمة                                                              |





#### مدخل إلى السنن الإلهية

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه والتابعين، أما بعد:

فإننا نعيش في زمن من أشد الأزمنة التي مرت على الأمة الإسلامية على طول تاريخها، تقاسمَتْ فيه الأدواءُ جسدها، وتداعَت عليها الأمم كها تداعى الأكلة إلى قصعتها، واشتد فيه الظلم والقهر والاستضعاف وخاصة على المصلحين من الدعاة والعلهاء والعاملين للإسلام، وكثرت فيه التحديات الفكرية والعقدية وتنوعت صورها، وانتشرت مشاريع هدم الثوابت الإسلامية وإعلاء المبادئ العالمانية والشيطانية، في ظل تصدُّر واسع للرويبضات، واشتغال عام بالتفاهات، حتى رأينا بأعيننا السنوات الخدّاعات التي أخبر النبي على عنها بقوله: "إن بين يدي الساعة سنين خداعة: يُصَدَّقُ فيها الكاذب، ويُكذَّبُ فيها الصادق، ويؤتمن فيها الخائن، ويُخوَّن فيها الأمين، وينطق فيها الرويبضة» قيل: يا رسول الله وما الرويبضة؟ قال: "المرء التافه يتكلم في أمر العامة»(۱).

وفي هذا الزمن الموصوف: اختلفت المواقف والآراء، واضطربت القلوب قبل الصفوف، واتسعت على المصلحين خارطة الثغور، واختل ميزان البوصلة الإصلاحية، فلم يعديدري كثير منهم بهاذا يبدؤون، ولا أيَّ ثغر من الثغور يقدمون، فضلاً عها لِحَق بكثير من الشباب من اليأس والإحباط، يُصرّح به البعض، ويكتمه آخرون؛ لأنهم يرون المآسى على رغم تصرم الأعوام تزداد

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد وابن ماجه والبزار وأبو يعلى وغيرهم من حديث أبي هريرة، وعوف بن مالك، وأنس بن مالك رضي الله عنهم أجمعين، وقال ابن حجر الله في الفتح» (۱۳/ ۸۶): أخرجه أحمد وأبو يعلى والبزار وسنده جيد» والحديث حسن بمجموع وجوهه وطرقه، والله أعلم.

وتشتد، ولا يبصرون في الأفق البعيد أملاً، ولا في الزمن القريب فرقاناً ولا مخرجاً، خاصة وأنّ من أعظم ما يرون من المصائب: اختلاف كثير من الدعاة وطلاب العلم والعاملين وتفرقهم، حتى صار مشروع بعض التوجهات داخل الصفوف الإسلامية: الطعن في العاملين وتتبع عوراتهم بل والوقوف مع أعداء الإسلام ضدهم؛ فأين المخرج من كل ذلك؟

وفي ظل كل هذه المصائب يحتاج المؤمن أن ينتقل من ضيق الأزمة إلى سعة الحكمة، ومن حدود الظرف الزمني الضيق إلى فضاء السياق التاريخي الواسع، وهذا يتحقق بالوعى بالسنن الإلهية، وذلك لأنَّ المرء حين لا يرى إلا مشكلات زمانه فقد يصاب باليأس والإحباط، بينها إذا لاحظ سنة الله في الأمم والمجتمعات، فأبصر عظيم الابتلاءات التي قدّرها سبحانه على الأنبياء والرسل، ثم رأى نصر الله لهم بعد طول البلاء، ورأى إهلاكه لأعدائهم بعد الإمهال والاستدراج، ثم قرأ بيان الله سبحانه بعد ذلك بأن ما فعله بأولئك المجرمين ليس خاصاً بهم ولا متعلقاً بأعيانهم، بل هو عام مرتبط بالصفات التي كانوا عليها، وأنه سبحانه سيفعل بالمتأخرين فعْلَه بالمتقدمين المشابهين لهم، كما قال سبحانه: ﴿أَكُفَّارُكُو خَيْرٌ مِّنَ أُوْلَتِهُ مُ أَمْ لَكُم بَرَاءَةٌ فِي ٱلزُّبُرِ ﴾ [سورة القمر: ٤٣]، وأن تأييده سبحانه لأنبيائه وأوليائه ليس خاصاً بمن سمّى منهم، بل إنه سيؤيد -سبحانه- حَمَلة دينه وأنصار ملته على مرّ الأزمان كما أيد الأولين: ﴿وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الروم:٤٧]، فهكذا ينتقل المؤمن من ضيق الأزمة إلى سعة الحكمة.

وقد كان النبي على يفعل ذلك مع أصحابه، كما أخرج البخاري ومسلم من حديث حبّابِ بْنِ الْأَرَتِ فَ قَالَ: شَكَوْنَا إِلَى رَسُولِ الله على وَهُو مُتَوسِّدٌ بُرْدَةً لَهُ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ، قُلْنَا لَهُ: أَلا تَسْتَنْصِرُ لَنَا، أَلا تَدْعُو الله لَنَا؟ قَالَ: «كَانَ الرَّجُلُ لَهُ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ، قُلْنَا لَهُ: أَلا تَسْتَنْصِرُ لَنَا، أَلا تَدْعُو الله لَنَا؟ قَالَ: «كَانَ الرَّجُلُ فِيمِ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ، فَيُشَتُّ بِاثْنَتَيْنِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الحِديدِ مَا دُونَ لَحَمِهِ فَيُشَتُّ بِاثْنَتَيْنِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَالله لَيُتِمَّنَّ هَذَا الْأَمْرَ حَتَّى مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَالله لَيُتِمَّنَّ هَذَا الْأَمْرَ حَتَّى مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَالله لَيُتِمَّنَّ هَذَا الْأَمْرَ حَتَّى مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَالله لَيُتِمَّنَّ هَذَا الْأَمْرَ حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِ بُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَمَوْتَ لَا يَخَافُ إِلَّا الله أَو الذَّئْبَ عَلَى غَنَوهِ اللهُ عَلَى اللهُ أَو الذَّنْبَ عَلَى غَنَوهِ اللهُ مِن صَيْعَاءَ إِلَى مَكْ عَنْ وَلِيكَ عَنْ مِن صَيْقَ الأَرْمَة إِلَى سَعِة مِلُونَ اللهُ مِن صَيْقَ الأَرْمَة إِلَى اللهُ وحكمته، ثم أشار إلى أهمية عدم الاستعجال فالأمر معالى بالسنن لا بالأحداث.

ومن الآيات القرآنية التي تُرسّخ هذا المعنى، قوله وقد خَلَتُ مِن قَبَلِكُمْ سُنَبُ فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكِذِبِينَ السورة آل عمران:١٣٧]، وذلك أنها نزلت في سياق تعزية المؤمنين في مصابهم يوم أحد، وذلك بتذكيرهم بسنن الله في الأمم السالفة، بأنه سبحانه وإن أدال الكفار على المسلمين في مرحلة أو جولة فإن هذه الإدالة مؤقتة، وأن العاقبة للمتقين، وأما عاقبة المكذبين المجرمين فهي الأخذ والإهلاك، وقد أحسن الإمام أبو جعفر الطبري في تعليقه على الآية مستحضراً ذلك كله، فقال: (يعني بقوله تعالى في تعليقه على الآية مستحضراً ذلك كله، فقال: (يعني بقوله تعالى خوره: ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَلِكُمْ سُنَبُ ﴾ مَضتْ وسلفت منّي فيمن كان قبلكم المعشر أصحاب محمد وأهل الإيهان به - من نحو قوم عاد، وثمود، وقوم -يا معشر أصحاب محمد وأهل الإيهان به - من نحو قوم عاد، وثمود، وقوم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦١٢)

هود، وقوم لوط، وغيرهم من سلاف الأمم قبلكم ﴿ سُنَنُ ﴾ يعني: مَثُلات سِير بها فيهم وفيمن كذبوا به من أنبيائهم الذين أرسلوا إليهم، بإمهالي أهل التكذيب بهم واستدراجي إياهم، حتى بلغ الكتاب فيهم أجله الذي أجلتُه لإدالة أنبيائهم وأهل الإيهان بهم عليهم، ثم أحللت بهم عقوبتي، وأنزلت بساحتهم نقمي؛ فتركتُهم لمن بعدهم أمثالا وعبرا.

وفي يروا في الأرض فانظروا كيف كان عقبة المحكربين يقول: فسيروا -أيها الظانون أنّ إدالتي من أدلت من أهل الشرك يوم أحد على محمد وأصحابه لغير استدراج مني لمن أشرك بي، وكفر برسلي، وخالف أمري - في ديار الأمم الذين كانوا قبلكم، ممن كان على مثل الذي عليه هؤلاء المكذبون برسولي والجاحدون وحدانيتي، فانظروا كيف كان عاقبة تكذيبهم أنبيائي، وما الذي آل إليه غِبُّ خلافهم أمري، وإنكارهم وحدانيتي؛ فتعلموا عند ذلك أنّ إدالتي من أدلتُ من المشركين على نبيي محمد وأصحابه بأحد، إنها هي استدراج وإمهال ليبلغ الكتاب أجله الذي أجلت لهم. ثم إما أن يؤول حالهم إلى مثل ما اليه عنه الأمم الذين سلفوا قبلهم: من تعجيل العقوبة عليهم، أو ينيبوا إلى طاعتي واتباع رسولي)(١). والشاهد من كل ذلك أنّ الوعي بسنن الله في الأمم والأقوام ينقل المؤمن من ضيق الأزمة والزمن، إلى سعة الحكمة والسنن.

على أنني أنبّه إلى أن كثيراً ممن يتناول باب السنن الإلهية بالنظر أو الاستدلال يغفل عن قضية الضبط المنهجي لفقه السنن، وهذا أدى إلى خلل كبير في تنزيل السنن على الواقع؛ وهذا الخلل في التنزيل يؤدي إلى إحدى نتيجتين: إما التفاؤل المُفْرط أو اليأس والإحباط، ولذلك فقد حرصت في هذا الكتاب

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (٦/ ٧٠ - ٧١)

على الضوابط المنهجية وذلك على مستويين:

المستوى الأول: قواعد منهجية عامة لفهم السنن الإلهية.

المستوى الثاني: ضوابط منهجية لفهم كل سنة من السنن بعينها.

سياق الكتاب:

يأتي هذا الكتاب ضمن مجموعة من المواد التي أقدمها تحت عنوان (المنهج الإصلاحي) والتي سبق منها المواد التالية:

- كتاب بوصلة المصلح.
- كتاب المنهاج من ميراث النبوة.
- شرح المنهاج من ميراث النبوة (سلسلة مرئية مطولة وأخرى قصيرة).
  - كتاب أنو ار الأنبياء وسلسلة أنو ار الأنبياء.
    - مركزيات الإصلاح (سلسلة مرئية).
  - معالجة القرآن لنفوس المصلحين (كتاب وسلسلة مرئية).

وقد اعتنيتُ بعنوان (المنهج الإصلاحي) نظراً لقناعتي أنه من أهم ما يُحتاج اليه في واقع اليوم ومشكلاته، وأن كثيراً من أزمات العاملين للإسلام في هذا الزمن إنها هي بسبب غياب المنهج أو اضطراب البوصلة، كها أن هذه العناية متفرعة عن القناعة بأن من أهم واجبات الوقت على الأمة الإسلامية: (صناعة المصلحين) وأن هذه الصناعة يجب أن تكون بمعايير تجديدية متفرعة عن رؤية منهجية شمولية، وهذا كله يوجب العمل على جانبين: نظري، وعملي، فأما النظري فبتأصيل وتحرير المنهج الإصلاحي، وأما العملي فبتربية المصلحين

وبنائهم على ضوء هذا المنهج، والله المستعان وعليه التكلان ولا حول ولا قوة إلا به.

هذا، وقد وافق الانطلاق في مادة السنن الإلهية تغيرات وأحداث كبرى تجري في غزة اليوم، وكنت قد قدمت محاضر تين من سلسلة السنن الإلهية قبل أحداث (طوفان الأقصى) ثم جاءت الأحداث واستمرت السلسلة؛ فكان الكثير من المتابعين لها يستأنس بهذا التوافق ويجد في هذه المادة عزاء وسلواناً وبصيرة؛ فالحمد لله أولاً وآخراً.

#### المقصود بالسنن الإلهية:

السنة في اللغة هي الطريقة والسيرة، والسنة الإلهية هي: العادة التي تتضمن أن يفعل الله سبحانه في الأمر الثاني نظير ما فعله في الأمر الأول، كما ذكر ابن تيمية هن، وقال أيضاً: (سنته: عادته التي يسوي فيها بين الشيء وبين نظيره الماضي، وهذا يقتضي أنه سبحانه يحكم في الأمور المتماثلة بأحكام متماثلة) (۱) وقال القرطبي ه في تفسير قوله سبحانه: ﴿سُنَّةُ اللهِ الَّتِي قَدِّ خَلَتْ مِن قَبُلُ وَلَن يَجِدَ لِمُنتَةَ اللهِ تَبَدِيلًا ﴾ [سورة الفتح: ٢٣]: (يعني طريقة الله سبحانه وعادته السالفة في نصر أوليائه على أعدائه) (۳) وذكر الراغب أن السنة الإلهية هي (طريقة حكمته سبحانه) وقال ابن القيم هن (فسنته سبحانه عادته المعلومة) وعرفها سبحانه)

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى: (١٣/ ٢٠) لابن تيمية.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى: (١٣/ ٢٣) لابن تيمية.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: (١٦/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) المفردات في غريب القرآن: (٤٢٩) للراغب الأصفهاني.

<sup>(</sup>٥) شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر، والحكمة والتعليل: (٢/ ١٤٣).

بعض المعاصرين بأنها (الطريقة المتبعة في معاملة الله للبشر، بناء على سلوكهم وأفعالهم وموقفهم من شرع الله وأنبيائه، وما يترتب على ذلك من نتائج في الدنيا والآخرة)(١).

قال ابن تيمية هن: (وحقيقة الاستدلال بسنته وعادته: هو اعتبار الشيء بنظيره؛ وهو التسوية بين المتهاثلين، والتفريق بين المختلفين؛ وهو الاعتبار المأمور به في القرآن؛ كقوله تعالى: ﴿قَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِئَتَيْنِ ٱلْتَقَتَأُ الْمُعُور به في القرآن؛ كقوله تعالى: ﴿قَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِئَتَيْنِ ٱلْتَقَتَأُ وَلَلّهُ فِئَةٌ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَأُخْرَىٰ كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُم مِّثَلَيْهِمْ رَأْى ٱلْعَيْنِ وَاللّهُ وَلَا يَكُونُهُم مِ مَثْلَيْهِمْ رَأْى ٱلْعَيْنِ وَاللّهُ يُؤيّدُ بِنَصْرِهِ مِن يَشَاءُ إِنَ فِي ذَالِكَ لَعِبْرَةً لِلْأُولِ ٱلأَبْصَارِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٣]) (٢).

#### السنن الإلهية في التراث الإسلامي:

كانت عناية العلماء في التراث الإسلامي بموضوع السنن الإلهية تابعة لموارد ذكرها في القرآن والسنة والتاريخ، فلم يفردوها بالتأليف المستقل إلا في بعض الكتابات اليسيرة، ولذلك فإن أهم مصدريبين كلام العلماء المتقدمين في هذا الباب هو: كتب التفسير، وذلك لكثرة ذكر السنن الإلهية في القرآن ولعناية المفسرين بذكر تفسير كل آية من الكتاب العزيز.

<sup>(</sup>١) عبد الكريم زيدان، السنن الإلهية (١٣)

<sup>(</sup>٢) النبوات: (٢/ ٩٦٣) لابن تيمية.

ومن أفضل كتب التفسير في بيان السنن: كتاب جامع بيان القرآن، لإمام المفسرين ابن جرير الطبري هم، وذلك لأنه يعتني بمبدأ (الاعتبار) في قصص الأنبياء كثيراً، وهو إذا تناول تفسير الآيات المرتبطة بالأنبياء يربطها مباشرة بالنبي محمد وقومِه والسياقِ الذي نزلت فيه، ولذلك فإن قراءة تفسير قصص الأنبياء من كتاب الطبري أمر مهم جداً للمعتني بالسنن الإلهية.

ومن كتب التفسير المهمة كذلك في باب السنن: المحرر الوجيز لابن عطية، وتفسير ابن كثير، والبقاعي، والتحرير والتنوير لابن عاشور، وتفسير السعدي، وهذه أهم المراجع التي اعتمدتُها في هذه المادة.

ومن المصادر التراثية كذلك: كتب شروح السنة النبوية، عند مواضع ذكر السنن الإلهية في الأحاديث، ومنها كذلك: كتب السيرة النبوية، وذلك لأن السيرة هي المثال التطبيقي الجامع لسنن الله تعالى في القرآن، فبقدر فقه المرء للسيرة يزداد فقها بالسنن.

وأنفعُ قراءة للسيرة في مجال السنن هي تلك القراءة الرابطة بين القرآن وبين أحداث السيرة؛ فهذه أنفع قراءة وأزكاها وأكثرها عوناً للتفقه في الدين والسنن الإلهية، ومن الكتب التراثية المهمة المعتنية بربط الآيات مع السيرة، كتاب: سيرة ابن هشام، وقد اعتنيتُ بشيء من ذلك في سلسلة: (السيرة النبوية للمصلحين) كها أن كثيراً من المعاصرين كتبوا في السيرة النبوية كتابة فيها عناية بيان الدروس والعبر من السيرة، مما يسهل استخراج الفوائد السننية.

ومن المصادر التراثية لمعرفة السنن كذلك: كتب التاريخ والتراجم، وخاصة تلك التي اعتنى مؤلفوها بجانب السنن، أو باستخراج الفوائد والعبر من الأحداث، وهذا يكثر في الكتب المعاصرة التي اعتنت بالتاريخ، مثل كتب الدكتور علي الصلابي الذي يولي موضوع السنن قدراً من الاهتهام في كتاباته التاريخية، ومما يعين على تحقيق الفائدة كذلك: العناية ببعض الحقب التاريخية التي اشتد فيها التدافع بين الحق والباطل، مثل حقبة الحروب الصليبية، ومعارك صلاح الدين الأيوبي، ونحو ذلك.

وسأذكر بعض النهاذج من كتب التاريخ والتراجم فيها إبراز لقضية السنن الإلهية، فمن ذلك ما كتبه ابن خلدون في مقدمة تاريخه:

- قال هن: (ومن الغلط الخفيّ في التّاريخ الذّهول عن تبدّل الأحوال في الأمم والأجيال بتبدّل الأعصار ومرور الأيّام، وهو داء دوي شديد الخفاء، إذ لا يقع إلّا بعد أحقاب متطاولة، فلا يكاد يتفطّن له إلّا الآحاد من أهل الخليقة، وذلك أنّ أحوال العالم والأمم وعوائدهم ونحلهم لا تدوم على وتيرة واحدة ومنهاج مستقرّ، إنّا هو اختلاف على الأيّام والأزمنة، وانتقال من حال إلى حال، وكما يكون ذلك في الأشخاص والأوقات والأمصار فكذلك يقع في الآفاق والأقطار والأزمنة والدّول؛ سنّة الله الّتي قد خلت في عباده)(١).

- وقال كذلك: (فلا يزال المملك مُلجئا في الأمّة إلى أن تنكسر سَورة العصبيّة منها، أو يفنى سائر عشائرها؛ سنّة الله في الحياة الدّنيا ﴿وَٱلْآخِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [سورة الزخرف:٣٥])(٢).

<sup>.(\</sup>psi \sim \nu \sim \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu \sim \nu

<sup>(1/4/1) (1)</sup> 

وكذلك ابن كثير هي يشير أحياناً في تاريخه إلى بعض المعالم، فمن ذلك قوله: (فيها -أي سنة ٢٦٢ - استحضر الملك هو لاكو خان الزين الحافظي وهو سليان بن عامر العقرباني المعروف بالزين الحافظي، وقال له: قد ثبت عندي خيانتك، وقد كان هذا المغتر لما قدم التتار مع هو لاكو دمشق وغيرها مالاً على المسلمين وآذاهم ودل على عوراتهم، حتى سلطهم الله عليه بأنواع العقوبات والمثلات وكان فرلي بعض الطّلمين بعضاً السورة الأنعام: ١٢٩] ومن أعان ظالما سلط عليه، فإن الله ينتقم من الظالم بالظالم بالظالم ثم ينتقم من الظالمين جميعا، نسأل الله العافية من انتقامه وغضبه وعقابه وشر عباده)(١)

وكذلك الذهبي ، قال في سير أعلام النبلاء في ترجمة الشافعي ، و وَقَدْ صَنَّفَ الْحَافِظُ أَبُو بَكْرٍ الْحَطِيْبُ كِتَاباً فِي ثُبُوتِ الاَحْتِجَاجِ بِالإِمَامِ الشَّافِعِيِّ، وَمَا تَكَلَّمَ فِيْهِ إِلاَّ حَاسِدٌ أَوْ جَاهِلٌ بِحَالِهِ، فَكَانَ ذَلِكَ الكَلاَمُ البَاطِلُ مِنْهُم مُوْجِباً تَكُلَّمَ فِيْهِ إِلاَّ حَاسِدٌ أَوْ جَاهِلٌ بِحَالِهِ، فَكَانَ ذَلِكَ الكَلاَمُ البَاطِلُ مِنْهُم مُوْجِباً لاَرْتِفَاعِ شَأْنِهِ، وَعُلُوِّ قَدْرِهِ، وَتِلْكَ سُنَّةُ الله فِي عِبَادِهِ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ اللّهِ فِي عِبَادِهِ: وَجِيهَا ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَكُونُوا اللّهَ وَجِيهَا ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اللّهَ وَجِيهَا ﴿ اللّهِ مَا اللّهِ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ  اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقال في تاريخ الإسلام في ترجمة أبي عبد الرحمن البصري: (كَانَ يستخف بالأئمّة، قَالَ: يكذِب سُفْيان، وتكلّم في غُنْدَر. وقال عَنِ القطّان: ذاك الأحول. وكذا سُنّة الله في كلّ مِن ازدرى بالعلماء بقي حقيرًا.)(٣)

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية: (١٣/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء: (٨/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) تاريخ الإسلام: (١٣/ ١٣٥) للذهبي.

ومن المصادر كذلك: التطبيقات المتفرقة من العلماء للسنن الإلهية وتنزيلها على واقعهم، وهي مهمة جداً، ومن فوائدها أنها تضبط شيئاً من حدود الفقه للسنن، ومن أفضل الأمثلة التي رأيتها في ذلك ما قام به ابن تيمية همن تنزيل معاني السنن الإلهية في مواجهة التتر، وتحليله لأسباب النصر والهزيمة على ضوء السنن، وتوقعه لنتائج المعركة القادمة في ضوء السنن كذلك، وهذه بعض النصوص والأمثلة المتعلقة بذلك:

قال ابن كثير: «وَكَانَ الشَّيْخُ تَقِيُّ الدِّينِ ابْنُ تَيْمِيَّةَ يَخْلِفُ لِلْأُمْرَاءِ وَالنَّاسِ: إِنَّكُمْ فِي هَذِهِ الْكَرَّةِ مَنْصُورُونَ عَلَى التَّتَارِ، فَيَقُولُ لَهُ الْأُمْرَاءُ: قُلْ إِنْ شَاءَ الله عَنْقِيقًا لَا تَعْلِيقًا، وَكَانَ يَتَأَوَّلُ فِي ذَلِكَ أَشْيَاءَ مِنْ شَاءَ الله مَنْهَا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلِكَ فَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ عَثُم بُغِي كَتَابِ الله، مِنْهَا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّكُ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ عَثُم بُغِي كَتَابِ الله، مِنْهَا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّكُ فَوَنَّ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ عَثُم بُغِي كَتَابِ الله، مِنْهَا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ لَعَ فُولٌ ﴾ [سورة الحج: ٢٠] (١).

ومن أشمل الأمثلة على تطبيق ابن تيمية الله الله الإلهيّة: مقارنته بين حال قتالهم مع التتر وبين معركة الأحزاب.

والمقصود من هذا كله بيان بعض موارد السنن في التراث الإسلامي.

خارطة المادة:

سأتناول موضوع السنن الإلهية في هذا الكتاب عبر الفصول التالية:

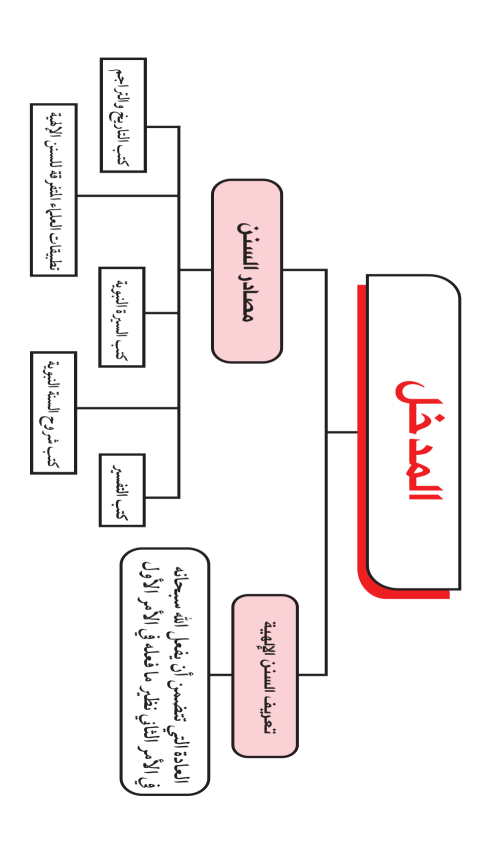
ابتدأتُ أولاً: بمقدمة ومدخل في تعريف السنن ومصادرها في التراث وأهميتها وسياق الكتاب.

<sup>(</sup>۱) البداية والنهاية (۱۸/ ۲۳)

ثم عقدتُ فصلاً فيه قواعد منهجية في التعامل مع السنن الإلهية. ثم شرعتُ في بيان السنن الإلهية على وجه التفصيل، على النحو التالى:

- ١ سنّة التدافع والمداولة.
  - ٢- سنّة الابتلاء.
- ٣- سنة النصر والتمكين والاستخلاف.
  - ٤ سنة إهلاك الظالمن.
- وقد تناولتُ كل سنة من هذه السنن الأربع من سبعة وجوه، وهي:
  - ١ بيان معنى السنة.
  - ٢ ضوابط منهجية لفهم هذه السنة.
  - ٣- أدلة هذه السنة من الوحى وتحرير كلام المفسرين حولها.
    - ٤- علاقة هذه السنة بغيرها من السنن.
      - ٥ الحِكَم والمقاصد من هذه السنّة.
    - ٦- الثمرات المترتبة على الوعى بهذه السنة.
      - ٧- تنزيل هذه السنّة على الواقع.

ثم إنني بعد ذلك كله أحمد الله سبحانه على التوفيق والتهام، وأسأله أن يبارك في هذا الكتاب وينفع به.



### قواعد منهجية عامة للتعامل مع السنن الإلهية وفهمها

## القاعدة الأولى: موضوع السنن الإلهية من محكمات الدين ومركزياته وأصوله:

إذا كان العلم بالله تعالى أشرف العلوم والموضوعات؛ فإن باب السنن الإلهية من أعظم الأبواب الموصلة إلى العلم به سبحانه، وذلك لأنه باب متعلق بأفعال الله وأقداره وحكمته، وهو باب متصل كذلك بأسائه وصفاته التي تجري أقداره على مقتضاها؛ فكلما ازداد المرء علماً بسنن الله ازداد علماً به سبحانه، والعكس صحيح؛ كلما ازداد المرء علماً بأسماء الله وصفاته وتفقه فيها ازداد علماً بسننه في خلقه سبحانه.

كما أن هذا الباب قامت عليه أمور الكون كلّها، وانتظمت به أحوال الأمم، وسار على وفقه الأنبياء والرسل، ولذلك فكلما ازداد المرء علماً بأحوال الكون ونظامه؛ وبأحوال الأنبياء والرسل ودعوتهم وقيامهم بالحق وصبرهم وجهادهم، ثم تأمل في تأييد الله لهم ونصره إياهم وإهلاكه أعداءهم؛ ازداد علماً بالله وسننه وحكمته، فهو باب شريف غاية الشرف.

ومما يدل على أهمية هذا الباب ومركزيته أن له ذكراً واسعاً في كتاب الله سبحانه، بل إن هذا الموضوع هو من أبرز موضوعات القرآن وأعظمها، كما سيظهر في القاعدة التالية.

ومن ثمرات الوعي بهذه القاعدة: أنه لا يليق بالمصلح ولا ينبغي له أن يُعرض عن باب السنن الإلهية وهو بهذا القدر من الأهمية والإحكام.



القاعدة الثانية: أن أساليب القرآن في عرض السنن كثيرة ومتنوعة، وأن تحقيق الفهم للسنن لا يكون إلا بعد الاستقراء الواسع لموارد ذكرها في القرآن:

ورد ذكر السنن الإلهية بلفظها الصريح في القرآن في بضعة عشر موضعا، تارة بالإفراد ﴿سُنَّةَ ٱللَّهِ ﴾ وتارة بالجمع ﴿قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَبُ ﴾، غير أنّ الحديث عن السنن في القرآن الكريم لا ينحصر في اللفظ الصريح، بل عامة ما جاء فيه أتى بألفاظ أخرى معبرة عن معنى السنن، ومن أهم موارد ذِكر هذا المعنى في القرآن: القصص التي ذكرها سبحانه عن الأمم والرسل وأتباعهم وأعدائهم، فإن الله سبحانه جعل هذه القصص المورد الأعظم للحديث عن سننه، وهذه القصص من أكثر الموضوعات ذِكْراً في القرآن، والله سبحانه يُعقّب على هذه القصص بجُمل تدل على عدم انحصارها فيمن سماهم من الأعيان والأقوام، وتدل على أن ما قدّره وأجراه عليهم سيجريه على من يشابههم في الأفعال، كما قال سبحانه في سورة القمر -بعد أن ذكر إهلاكه لقوم نوح وعاد وثمود وقوم لوط وفرعون-: ﴿أَكُفَّارُكُوْ خَيْرٌ مِّنَ أَوْلَيْهُمُ أَمْلَكُمُ بَرَاءَةٌ فِي ٱلزُّبُر ﴾ [سورة القمر:٤٣] هذا بالإضافة إلى كثير من الصيغ الأخرى التي تدل على سننه سبحانه، ومنها مثلاً ما يأتي بصيغة: «وما كان ربك» كم قال محمد رشيد رضا ه في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [سورة هود: ١١٧] قال: (قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ ﴾ معناه: ما كان من شأنه ذلك، ولم تجر سنته به، فكلّ آية مُصدّرة بذلك فهي قاعدة عامة تنبئ عن سنة ثابتة) (۱).

<sup>(</sup>١) مجلة المنار، المجلد الأول صفحة (٥٨٥)

## القاعدة الثالثة: السنن الإلهية أنواع متعددة، ولكل نوع منها خصائص، ولا بد من فهم تنوعها وخصائصها:

تتنوع السنن الإلهية وتتعدد متعلقاتها، فمنها ما هو متعلق بالكون وتسخيره، ومنها ما هو متعلق بالكون المتعلقة بالحياة ومنها ما هو متعلق بالحياة الإنسانية ونظامها، كما تنقسم السنن المتعلقة بالأمم والجماعات، وسنن تتعلق بالأفراد، ولكل من هذه الأنواع خصائص ينبغي فقهها وإدراكها، حتى يُتعامَل مع كل نوع بخصائصه.

كما قال ابن تيمية هم مبيناً شيئاً من الفرق بين السنن الكونية والسنن المتعلقة بنصر الله لأوليائه: (العَادَات الطبيعية لَيْسَ للرب فِيهَا سنة لَازِمَة فَإِنَّهُ قد عرف بالدلائل اليقينية أن الشَّمْس وَالْقَمَر وَالْكَوَاكِب مخلوقة بعد أن لم تكن فَهَذَا تَبْدِيل وَقع، وَقد قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ تُبَدِّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرًا لَا رَضِ وَالسَّمَوَتُ ﴾ فَهَذَا تَبْدِيل وَقع، وَقد قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ تُبَدِّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرًا لَا رَضِ وَالسَّمَوَتُ ﴾ [ابراهيم: ٤٨]، وَأَيْضًا فقد عرف انْتِقَاض عَامَّة الْعَادَات، فالعادة فِي بني آدم ألا يخلقوا إلَّا من أبوين، وقد خلق المسيح من أم، وحواء من أب، وآدم من غير أم وَلَا أَب، وآدم من غير أم وَلَا أَب، وإحياء الموتَى متواتر مَرَّات مُتعَدِّدَة، وَكَذَلِكَ تَكْثِير الطَّعَام وَالشرَاب لغير وَاحِد من الْأَنْبِيَاء وَالصَّالِينَ عَلَيْهِم السَّلَام.

وَهَذَا خلاف عَادَته الَّتِي وعد بهَا وَأُخْبر أُنَّهَا لَا تَتَغَيَّر لنصرة أوليائه وإهانة أعدائه فإن هَذَا علم بِخبَره وحكمته، أما خبره فإنَّهُ أخبر بذلك ووعد بِه وَهُوَ الصَّادِق الَّذِي لَا يُخلف الميعاد، وَهَذَا يُوافق طرق جَمِيع طوائف أهل المُلل، وَيَقُولُونَ: مُقْتَضى حكمته أن يكون الْعَاقِبَة والنصر لأوليائه دون أعدائه كَمَا قد بسط ذَلِك في مَوَاضِع.

وَ قُولِه تَعَالَى: ﴿فَكَن جَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحْوِيلًا ﴾ [سورة فاطر:٤٣].

« دَلِيلَ على أَن هَذَا من مُقْتَضى حكمته، وَأَنه يقْضِي فِي الْأُمُور المتهاثلة بِقَضَاء متهاثل، لَا بِقَضَاء مُخَالف، فَإِذا كَانَ قد نصر المُؤمنِينَ لأَنهم مُؤمنُونَ كَانَ هَذَا مُوجبا لنصرهم حَيْثُ وجد هَذَا الْوَصْف، بِخِلَاف مَا إِذا عصوا وَنَقَضُوا إِيَانهم كَيُوْم أحد، فَإِن الذَّنب كَانَ هَمُ)(۱)

ومن المراجع المفيدة في معرفة خصائص السنن الإلهية، وخاصة الفرق بين السنن المتعلقة بالأمم والجهاعات والمتعلقة بالأفراد: كتاب سنن الله في الأمم، للدكتور حسن الحميد.



<sup>(</sup>١) جامع الرسائل لابن تيمية: (١/ ٥٣) فما بعدها – رشاد سالم.

### القاعدة الرابعة: السنن الإلهية تتداخل في المحلّ الواحد، والفقيه هو الذي يميّز السنن ويدرك التداخل بينها:

إن من أهم القواعد لفهم السنن الإلهية إدراك التداخل بين السنن الإلهية، وعدم النظر بعين واحدة إلى سنة واحدة وترك ما قد يتداخل معها في نفس محل النظر، فعلى سبيل المثال: قد تجتمع سنة النصر وسنة المداولة في سياق واحد، كما حصل يوم أحد الذي ابتدأ بالنصر الموعود الذي وصفه الله بقوله: ﴿وَلَقَدُ صَلَ حَصَلَ يَوم أحد الذي ابتدأ بالنصر الموعود الذي وصفه الله بقوله: ﴿وَلَقَدُ صَلَ مَلَ وَعَدَهُ وَعَدَهُ وَ إِذْ تَحَسُّونَهُ م بِإِذْنِكِ وَصَفَه الله بقوله: ﴿وَلَقَدُ وَلَقَدُ وَقَى الله لكم، أيها المؤمنون من الطبري ﴿: (يعني تعالى ذكره بذلك: ولقد وَقَى الله لكم، أيها المؤمنون من أصحاب رسول الله من بها وعدكم من النصر على عدوكم بأحُد، حين أصحاب رسول الله منه بها وعدكم من النصر على عدوكم بأحُد، حين في في الله المشركين على في الله المشركين على ذلك لما تغير الواقع وتخلّف شرط النصر، تغير الحال، وأدال الله المشركين على المسلمين، ثم أنزل في نفس السورة بياناً لذلك، فقال سبحانه: ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَيّاهُ المسلمين، ثم أنزل في نفس السورة بياناً لذلك، فقال سبحانه: ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَيّاهُ الله المنصر والمداولة.

وكذلك في واقعنا اليوم قد يقول قائل: قد وُجِد المؤمنون فلهاذا لا ينزل النصر، وقد وُجد المجرمون الظالمون فلهاذا لا يهلكهم الله سبحانه؟

والجواب من وجوه متعددة، منها، أن الله كها أخبر أنه ينصر المؤمنين فقد أخبر أنه يبتليهم، وكلاهما من سنته في المؤمنين ولكل منهها سياقه وشروطه وزمنه، وكها أخبر أنه يهلك الظالمين فقد أخبر أنه يملي لهم ويستدرجهم كذلك، فلا تنظر بعين واحدة إلى سنة من هذه السنن دون إدراك الأخرى،

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: (٦/ ١٣٣).

وهكذا كلما ازداد المرء علماً بمجموع السنن ازداد فقهاً في تنزيلها على الواقع.





# القاعدة الخامسة: أن لِتحقُّق السُّنن الإلهية شروطاً ولرفعها موانع:

إن من أبرز صور الخطأ في التعامل مع السنن الإلهية: التعامل مع إطلاقات الآيات القرآنية فيها دون نظر للشروط المتعلقة بها، فالله الله يذكر في ثنايا وعوده الصادقة صفاتٍ ينبغي التمثل بها، ويحذر من أحوال ينبغي اجتنابها؛ حتى تتحقق هذه السنن، فينبغي عدم إهمال ذلك في النظر والعمل، حتى يفقه المرء السنن ويعمل على ضوئها.

ومن أبرز الأمثلة على ذلك ما جرى يوم أُحد حين رفع الله عن المؤمنين نصره لتخلف الشرط عن البعض أثناء المعركة، وقد بيّن ذلك سبحانه بياناً شافياً في أكثر من موضع من سورة آل عمران؛ لكي يفقه المؤمنون تعلق الوعود والسنن بالشروط والأحوال، كما قال سبحانه: ﴿حَقَّ إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَزَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّنْ بَعِدِ مَا أَرَاكُم مَّا يُحِبُونَ مِنكُم مِّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنِيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنِيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنِيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنِيةُ وَلَى مَا أَرَاكُم مَّا أَرَاكُم مَّا يَحْبُونَ عِنهُ مَّ لِيبَتَلِيكُمُ هُو السورة آل عمران:١٥٦]، وقال جلّ وعلا: ﴿أَوَلَمَّا أَصَابَتُكُم مُّصِيبَةٌ قَدُ أَصَبْتُم مِّنَاكِيكُمُ اللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِينُ ﴾ [سورة آل عمران:١٦٥] هُومِنْ عِندِ أَنفُسِكُم إِنَّ ٱللهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِينُ ﴾ [سورة آل عمران:١٦٥]



### القاعدة السادسة: أن المقياس الزمني في تحقق السنن هو المقياس الإلهي لا المقياس البشري المحدود:

السنن الإلهية المتعلقة بالأمم والجهاعات تتطلب سياقا زمنيا واسعاً لتحققها، وقد لا يُدركها كل الأفراد الذين عاشوا آلام تلك الحقبة أو آمالها، فقد توفي بعض أصحاب رسول الله على قبل أن يروا تحقق سنة النصر والتمكين وإهلاك المكذبين، مع أنهم قرؤوها في كتاب الله وآمنوا بها، ولكنهم لم يدركوا زمن وقوعها، وأدركها مجموع الصحابة مع نبيهم على.

وكذلك مشركو قريش الذين توعدهم الله بالعذاب في الدنيا لم يدركوا كلهم يوم بدر الذي حقق الله فيه سنته عليهم، ولكن جماعتهم أدركوها ورأوها، وكان هناك زمن بين كل ذلك، كما قال عمر رضي الله تعالى عنه فيما رواه عنه عكرمة، قال: (لما نزلت ﴿سَيُهْزَمُ ٱلْجَمِّعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ ﴾ [سورة القمر: ٤٥] قال عمر: فلما كان يوم بدر رأيت رسول الله على يشب في الدرع، وهو يقول: ﴿سَيُهْزَمُ ٱلْجَمِّعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ ﴾ فعرفت تأويلها يومئذ)(١)

وكذلك في شأن بني إسرائيل زمن فرعون، حين بين الله تعالى أنه يريد أن يمكن لهم في الأرض ويجعلهم أئمة ويجعلهم الوارثين، كان بين هذه الكلمة وبين تحققها زمن طويل جداً، سالت فيه دماء وقتل فيه أبرياء واشتد فيه البلاء، ولكن: لكل نبأ مستقر، ولكل أجل كتاب.

<sup>(</sup>١) أورده ابن كثير في تفسيره: (٧/ ٤٤٦) من طريق ابن أبي حاتم.

ومن أهم الأدلة على هذه القاعدة، قوله سبحانه: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ وَمِن أَهُم وَلِنَا يَأْتِكُمُ مَّ اللَّهِ وَلَا اللَّهُ وَالْفَرِّلَ وَوَلُولُواْ حَتَى يَقُولَ اللَّهَ وَلَقَا يَأْتِكُمُ مَّ مَّلُ الَّذِينَ خَلَواْ مِن قَبْلِكُمْ مَّسَتُهُ مُ ٱلْبَأْسَآءُ وَالظَّرَاءُ وَالْفَرَّاءُ وَرَالُولُواْ حَتَى يَقُولَ اللَّهُ وَلَا يَاللَّهُ وَلَا يَاللَّهُ وَلَا يَاللَّهُ وَلَا يَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَهُو قريب فَا لِيّن سبحانه.

وهذه القاعدة تفيد الناظر في السنن الإلهية بألا يستعجل تحققها، فالله بكل شيء محيط، ويقدر الأقدار بميزانه، وهو غالب على أمره، لا يفوته شيء سبحانه.



#### القاعدة السابعة: أهمية الوعي بالواقع لفهم السنن الإلهية:

إن السنن الإلهية مرتبطة بالواقع ارتباطاً وثيقاً، ولا يمكن التفاعل معها وبناء الإصلاح على ضوئها إلا بوعي واسع بالواقع الذي تتنزل عليه هذه السنن، وهذا مقتضى الاعتبار، فإن أهم مورد للسنن في القرآن ما ذكره الله من أحوال الأنبياء وأقوامهم، والمطلوب من المؤمن أن يعتبر أحوالهم ليفهم سنة الله النازلة في مثل هذه الأحوال، وهذا يتطلب صواباً في الربط بين الواقع المعاصر وبين واقع الأنبياء وأقوامهم، فإذا لم يكن المتفقه على علم بالواقع الذي يريد تنزيل السنن عليه فقد ينزل عليه سنة منفكة عنه، وهذا يوقع في الإشكال. ولذلك، فإن على المرء أن يحرص على الفقه بواقع أعداء الإسلام وكيدهم، وواقع المسلمين وأحوالهم، ثم يعتبر ذلك بميزان السنن.

وهذا مثال تطبيقي مهم لهذه القاعدة حصل في زمن ابن تيمية ه في سياق التدافع مع التتر، إذ كان على وعي بواقع المسلمين ومشكلاتهم وتأثيرها على سنة النصر، وذلك في حادثتين منفصلتين فيها عبرة كبيرة.

قال في الحادثة الأولى: «وكانت هزيمة المسلمين في العام الماضي بذنوب ظاهرة وخطايا واضحة: من فساد النيات والفخر والخيلاء والظلم والفواحش والإعراض عن حكم الكتاب والسنة وعن المحافظة على فرائض الله والبغي على كثير من المسلمين الذين بأرض الجزيرة والروم...، فكان من حكمة الله ورحمته بالمؤمنين أن ابتلاهم به؛ ليمحص الله الذين آمنوا وينيبوا إلى رجم، وليظهر من عدوهم ما ظهر منه من البغي والمكر والنكث والخروج عن شرائع الإسلام فيقوم بهم ما يستوجبون به النصر وبعدوهم ما يستوجب به

الانتقام، فقد كان في نفوس كثير من مقاتلة المسلمين ورعيتهم من الشر الكبير ما لويقترن به ظفر بعدوهم - الذي هو على الحال المذكورة - لأوجب لهم ذلك من فساد الدين والدنيا ما لا يوصف، كما أن نصر الله للمسلمين يوم بدر كان رحمة ونعمة وهزيمتهم يوم أحد كان نعمة ورحمة على المؤمنين»(١).

وقال في الحادثة الثانية بعد قدوم التتار إلى دمشق: «فلم كان بعد ذلك جعلنا نأمر الناس بإخلاص الدين لله والاستغاثة به، وأنهم لا يستغيثون إلا إياه، لا يستغيثون بملك مقرّب ولا نبي مرسل، كما قال تعالى يوم بدر: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [سورة الأنفال: ٩]، ورُوي أن رسول الله على كان يوم بدر يقول: «ياحي يا قيوم لا إله إلا أنت برحمتك أستغيث».. فلما أصلح الناس أمورهم، وصدقوا في الاستغاثة بربهم؛ نصرهم على عدوهم نصراً عزيزاً؛ لم يتقدم نظيره، ولم تهزم التتار مثل هذه الهزيمة قبل ذلك أصلاً، لما صح من تحقيق توحيده وطاعة رسوله ما لم يكن قبل ذلك، فإن الله ينصر رسله والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد»(٢).



مجموع الفتاوى (۲۸/ ۲۳۱ – ٤٣٢).

<sup>(</sup>٢) «الاستغاثة في الرد على البكري» (١٣ ٤ – ٤١٤).

# القاعدة الثامنة: أهمية الجمع بين الأصل النظري للسنة الإلهية وبين تمثلاتها العملية في الأمم والأقوام:

إن من أهم ما يعين على فهم السنن الإلهية أن يُجمع بين القواعد النظرية المؤسّسة لها، من نحو قوله سبحانه: (﴿ إِنّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلّذِينَ ءَامَنُواْ فِ اللّهَ سَبِهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله الله الله الله الله القرآن، فهذا الجمع يفيد كثيرا في تصور حدود كل رسول ذكر الله نصره في القرآن، فهذا الجمع يفيد كثيرا في تصور حدود هذه السنة ومتعلقاتها، وبهذا التتبع نُدرك أن النصر على درجات متفاوتة، فمنه (نَصْرُ الغِلْبَةِ) في القتال كما نصر الله نبيه محمداً على ومنه (نَصْرُ الإِنْجَاءِ مِنَ الأَعْدَاء) دون غلبة قتال كما نصر الله سبحانه نبيه نوحاً وإبراهيم ولوطاً.

ولا ينحصر هذا الفقه في تتبع الأمثلة العملية في القرآن، بل يشمل المعرفة بالتاريخ والسير في الأرض وتتبع أحوال الأمم كذلك، فهذا من جملة ما أمر الله به في شأن السنن، وثمرة ذلك لا تتعلق بمعنى فهم السنة فقط، وإنها تمتد إلى الاعتبار بها وتعظيم محلها في القلب.

وقد ذكر بعض العلماء أهمية النظر في التاريخ وعلاقة ذلك في السنن، كما قال ابن عاشور ه عند قوله سبحانه: ﴿فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ اسورة آل عمران:١٣٧].

قال: (وفي الآية دلالة على أهمية علم التاريخ لأن فيه فائدة السير في الأرض، وهي معرفة أخبار الأوائل، وأسباب صلاح الأمم وفسادها. قال ابن عرفة: السير في الأرض حسي ومعنوي، والمعنوي هو النظر في كتب التاريخ بحيث يحصل للناظر العلم بأحوال الأمم، وما يقرب من العلم، وقد يحصل به من

العلم ما لا يحصل بالسير في الأرض لعجز الإنسان وقصوره. وإنها أمر الله بالسير في الأرض دون مطالعة الكتب لأن في المخاطبين من كانوا أميين، ولأن المشاهدة تفيد من لم يقرأ علما وتقوي علم من قرأ التاريخ أو قص عليه)(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٤/ ٩٧) لابن عاشور.

#### قواعد منهجية عامة للتعامل مع السنن الإلهية وفهمها

السنن الإلهية من محكمات الدين ومركزياته وأصوله

أساليب القرآن في عرض السنن متنوعة وكثيرة، وتحقيق الفهم للسنن لا يكون إلا بعد الاستقراء الواسع لموارد ذكرها في القرآن

السنن الإلهية أنواع متعددة، ولكل نوع منها خصائص، ولا بد من فهم ذلك

السنن الإلهية تتداخل في المحل الواحد، والفقيه الذي يميز السنن ويدرك التداخل بينها

لتحقق السنن الإلهية شروط وموانع

المقياس الزمني في تحقق السنن هو المقياس الإلهي، لا المقياس البشري المحدود

الوعي بالواقع مهم لفهم السنن الإلهية

من المهم الجمع بين الأصل النظري للسنة الإلهية وبين تمثلاتها العملية في الأمم والأقوام

# القول التفصيلي في السنن الإلهية:

السُّنَّة الأولى: سنة إيجاد أعداء الحق والتدافع بين الحق

والباطل والمداولة بين الناس.

السُّنَّة الثانية: سنة الابتلاء

السُّنَّة الثالثة: سنة النصر والاستخلاف والتمكين للمؤمنين

السُّنَّة الرابعة: سنة الإهلاك والأخذ والعقاب على الذنوب

السُّنَّةُ الأولى: سنة إيجاد أعداء الحق والتدافع بين الحق والباطل والمداولة بين الناس

# السُّنَّةُ الأولى:

# سنة إيجاد أعداء الحق والتدافع بين الحق والباطل والمداولة بين الناس

هذه ثلاث سنن أدرجتها مع بعضها لتقاربها واتصالها ببعضها، والتفصيل فيها على النحو التالى:

### أولاً: بيان معنى هذه السنن:

١ - سنّة إيجاد أعداء الحق: هي السنة الإلهية القاضية بأنّ الله سبحانه يجعل الأنبيائه وأتباعهم أعداءً يقاتلونهم ويعادونهم ويكيدون لهم.

٢- سنة التدافع: هي السنة الإلهية القاضية بأنْ يكف عادية المفسدين بالمصلحين، ويدفع الناس بعضهم ببعض، ويقذف سبحانه بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق.

٣- سنة التداول: هي السنة الإلهية القاضية بأن الله تعالى يجعل الأيام دولاً بين أهل الحق وأهل الباطل، فلا ينتصر الحق مباشرة وإنها يديل الله الباطل عليه في بعض المراحل، ثم تكون العاقبة لأهل الحق، فهي سنة قريبة من سنة التدافع ولكنها محددة لبعض جولات هذا التدافع بحيث لا يُفهم أن الدولة للإسلام وأهله دائهاً.

# ثانياً: ضوابط منهجية لفهم سنة التدافع وسنة المداولة:

أولاً: أن إيجاد أعداء الحق، وتحقق التدافع والصراع بين الحق والباطل لا ينحصر في الأمر المشاهد المحسوس بين المسلمين وأعدائهم، بل هو واسع يشمل شيئا من عالم الغيب كذلك، فيدخل فيه الصراع بين الإنس والشياطين، وهو من آكد صور هذا التدافع، ويشمل دفع الملائكة للمجرمين، إمّا بالإهلاك المباشر للقرى الظالمة كها في الصيحة لقوم ثمود وكها في إهلاك قوم لوط، أو بالقتال المباشر للكفار كيوم بدر، أو بتثبيتهم للمؤمنين كها في يوم بدر كذلك، أو بتأييدهم بأنواع التأييد المناسبة لصورة التدافع، كها في حديث: (اهجهم وجبريل معك). (۱)

ثانياً: أنّ سنة التدافع وإن كانت في الأصل متعلقة بالمؤمنين والمصلحين، بأن يدفع الله بهم فساد أهل الباطل، إلا أنها لا تختص بهم، بل هي نظام رباني لحفظ الأرض، ولذلك ختم الله سبحانه آية: ﴿وَلُولًا دَفْعُ ٱللّهِ ٱلنّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفْسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥١]، بقوله: ﴿وَلَاكِنَّ ٱللّهَ ذُو فَضَهْ بِبِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥١]، بقوله: ﴿وَلَاكِنَّ ٱللّهَ ذُو فَضَهْ لِبِبَعْضِ لَلْمَام ابن عاشور على المعنى الإمام ابن عاشور هي بقوله: (وعَلَقَ الفَضْلَ بِالعالمَينَ كُلِّهِمْ لِأنَّ هَذِهِ المِنَّةَ لا تختَصُّ)(٢)

ثالثاً: أن أهم صورة جاءت في القرآن لتحقق سنة دفع الباطل بالحق، هي: الجهاد في سبيل الله، فالسياق في آية البقرة ﴿ وَلُولًا دَفَعُ ٱللّهِ ٱلنّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَلّهِ اللهُ مَتعلق بقتال طالوت والذين آمنوا معه لجالوت وجنوده،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري: (٣٢١٣)، ومسلم: (٢٤٨٦).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: (٢/ ٥٠٣) لابن عاشور.

والسياق في سورة الحج: ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّهُدِّ مَتْ صَوَامِعُ ﴾ [الحج:٤٠]، متعلق بقوله سبحانه: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ ﴾ [الحج:٣٩] والتي هي آية في الإذن بالقتال في سبيل الله. ولذلك قال الإمام ابن عطية في تفسير الآية: (وقوله تعالى: ﴿وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ ﴾ الآية تقوية للأمر بالقتال، وذكر الحجة بالمصلحة فيه، وذكر أنه متقدم في الأمم، وبه صلحت الشرائع واجتمعت المتعبدات، فكأنه قال: أذن في القتال فليقاتل المؤمنون، ولولا القتال والجهاد لتغلب على الحق في كل أمة. هذا أصوب تأويلات الآية. ثم ما قيل بعدُ من مثل الدفاع تبع للجهاد)(١)، وأما الطبري فاستحسن في تفسير الآية كل الوجوه في الدفع والتي منها القتال، فقال: (وأولى الأقوال في ذلك بالصواب أن يقال: إن الله تعالى ذكره أخبر أنه لولا دفاعه الناس بعضهم ببعض، لهُدم ما ذكر، من دفعه تعالى ذكره بعضهم ببعض، وكفِّه المشركين بالمسلمين عن ذلك؛ ومنه كفه ببعضهم التظالم، كالسلطان الذي كفّ به رعيته عن التظالم بينهم؛ ومنه كفُّه لمن أجاز شهادته بينهم ببعضهم عن الذهاب بحق من له قبله حق، ونحو ذلك. وكلّ ذلك دفع منه الناس بعضهم عن بعض، لولا ذلك لتظالموا، فهدم القاهرون صوامع المقهورين وبيَعهم وما سمّى جل ثناؤه. ولم يضع الله تعالى دلالة في عقل على أنه عني من ذلك بعضا دون بعض، ولا جاء بأن ذلك كذلك خبر يجب التسليم له، فذلك على الظاهر والعموم على ما قد بيَّنته قبل لعموم ظاهر ذلك جميع ما ذكرنا)(٢).

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز: (٤/ ١٢٤) لابن عطية.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى: (۱٦/ ٥٧٩).

# ثالثاً: أدلة هذه السنة من الوحي، وبيان معنى هذه الأدلة وتحرير كلام المفسرين حولها:

من يتأمل في كتاب الله عزّ وجل يجد أن معنى التدافع والصراع بين الحق والباطل قد ذُكر كثيراً، وأن الله سبحانه بين لنا أنه جعل الشيطان لنا عدواً وأمرنا أن نتخذه عدواً، وبين لنا أنه جعل لكل نبي عدواً من المجرمين، وأنه سبحانه ابتلى أنبياءه ورسله بالأعداء المكذبين المتسلطين، وهكذا على مرّ التاريخ: حيث وُجد الحق وهلته وُجد الباطل و مَلته.

وهذه وقفة مع بعض الآيات مقسمة على هذه السنن الثلاث، للتأمل والوقوف مع أهم ما قاله المفسرون حولها:

١ - الأدلة على سنة إيجاد أعداء الحق:

وفيها عدد من الآيات والأحاديث، ومنها:

1) قوله ﷺ: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيِّ عَدُوَّا شَيَطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوجِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ﴾ [الأنعام:١١٢] .

هذه الآية تبين أن سنة التدافع بين الحق والباطل ليست متعلقة بالمجرمين من الإنس فقط، بل هي متعلقة بالشياطين من الجن كذلك، فهم من جملة أعداء الأنبياء والرسل، والعلاقة بينهم وبين شياطين الإنس في معادة الحق وثيقة كما بينها الله في هذه الآية.

قال الشيخ ابن سعدي هميناً كون هذه الآية متضمنة سنة إلهية: (يقول تعالى -مسليا لرسوله محمد هي-: وكها جعلنا لك أعداء يردون دعوتك، ويحاربونك، ويحسدونك، فهذه سنتنا، أن نجعل لكل نبي نرسله إلى الخلق أعداء، من شياطين الإنس والجن، يقومون بضد ما جاءت به الرسل)(۱). وكذلك قال ابن عاشور مبيناً كونها سنة - في كلام جميل-: (فأنبأه الله: بأن هؤلاء أعداؤه، وأن عداوة أمثالهم لمثله سنة من سنن الله تعالى في ابتلاء أنبيائه كلهم، فها منهم أحد إلا كان له أعداء، فلم تكن عداوة هؤلاء للنبيء عليه الصلاة والسلام بِدْعا من شأن الرسل، فمعنى الكلام: ألست نبيئا وقد جعلنا لكل نبيء عدوا إلى آخره)(۱).

قال الطبري في تفسير هذه الآية: (يقول تعالى ذكره لنبيه محمد هيه مسلّيه بذلك عها لقي من كفرة قومه في ذات الله، وحاثًا له على الصبر على ما نال فيه: ﴿وَكَا لَكُلّ بَيّ عَدُوّا ﴾، يقول: وكها ابتليناك، يا محمد، بأن جعلنا لك من مشركي قومك أعداء شياطين يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول، لك من مشركي قومك أعداء شياطين يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول، ليصدُّوهم بمجادلتهم إياك بذلك عن اتباعك والإيهان بك وبها جئتهم به من عند ربّك، كذلك ابتلينا من قبلك من الأنبياء والرسّل، بأن جعلنا لهم أعداءً من قومهم يؤذُونهم بالجدال والخصومات. يقول: فهذا الذي امتحنتك به، لم تخصص به من بينهم وحدك، بل قد عممتهم بذلك معك لأبتليهم وأختبرهم، مع قدرتي على منع من آذاهم من إيذائهم، فلم أفعل ذلك إلا لأعرف أولي العزم منهم من غيرهم. يقول: فاصبر أنت كها صبر أولو العزم من الرسل.)(٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن سعدي: (۲٦٩).

<sup>(</sup>۲) التحرير والتنوير: (۸ أ/ ۸) لابن عاشور.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: (٩/ ٤٩٧).

٢) قوله ﷺ: ﴿ وَكَ لَالِكَ جَعَلْنَا لِكُ لِّ نَبِيٍّ عَدُوَّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَ وَكَفَى بِرَبِّكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا ﴾ [سورة الفرقان: ٣١].

قال الطبري هـ: (يقول تعالى ذكره لنبيه محمد هـ: وكما جعلنا لك يا محمد أعداء من مشركي قومك، كذلك جعلنا لكل من نبأناه من قبلك عدوا من مشركي قومه، فلم تخصص بذلك من بينهم. يقول: فاصبر لما نالك منهم كما صبر من قبلك أولو العزم من رسلنا)(۱).

وقال ابن عاشور مبيّناً أن الآية تدلّ على كون هذا العداء سنّة ثابتة يواجهها جميع الرسل: (هذه تسلية للنبيء على بأن ما لقيه من بعض قومه هو سنة من سنن الأمم مع أنبيائهم)(٢)، وهذا هو المستفاد من قوله سبحانه: ﴿كَلْكُ ﴾ ومن عموم الآية كونها تشمل كلّ الأنبياء.

٣) قول ورقة بن نوفل في الحديث الصحيح: «لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي»(٣).

هذا القول الحقّ من ورقة بن نوفل هر حين بعثة النبي هي، أتى من علمه بأخبار الأنبياء والأمم السابقة، وهو مهم في بيان استمرار سنة معاداة الحق على مرّ التاريخ.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: (١٧/ ٤٤٤).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: (١٩/١٩) لابن عاشور.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: (٣).

### ٢ - الأدلة على سنة التدافع:

١) قال الله ﷺ: ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥١] .

هذه الآية أصل من أصول سنة التدافع، وقد مرّ معنا الحديث عنها في أكثر من موضع من هذا الكتاب، وهي آتية في سياق دفع الباطل بالحق، وقتْل داود لجالوت، وقتال طالوت والذين آمنوا معه لجالوت وجنوده، فهي في الأصل في سياق التدافع بين الحق والباطل، وإن كان بعض العلياء أخذ منها المعنى العام لدفع الفساد عن الأرض ولو كان بغير أهل الحق، كها قال البقاعي ذاتارة ينصر قويهم على ضعيفهم كها هو مقتضى القياس، وتارة ينصر ضعيفهم كها هو مقتضى القياس، وتارة ينصر ضعيفهم كها فعل في قصة طالوت على قويهم، حتى لا يزال ما أقام بينهم من سبب الحفظ بهيبة بعضهم لبعض قائهاً. ﴿ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ بأكل القوي الضعيف الحفظ بهيبة بعضهم لبعض قائهاً. ﴿ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ بأكل القوي الضعيف حتى لا يبقى أحد ﴿ وَلَكِنَ ٱللّه ﴾ تعالى بعظمته وجلاله وعزته وكهاله يكف بعض الناس ببعض، ويولي بعض الظالمين بعضا، وقد يؤيد الدين بالرجل الفاجر، على نظام دبّره، وقانون أحكمه في الأزل؛ يكون سببا لكف القوي عن الضعيف، إبقاءً لهذا الوجود على هذا النظام إلى الحد الذي حده) (۱).

وأشار الإمام ابن عطية إلى معنى يستحق التأمل متعلق بالآية، حيث جعلها من دلائل عدم خلو الزمان من قائم بالحق يدعو إلى الله ويدافع عن دين الله، فقال في: (أخبر الله تعالى في هذه الآية أنه لولا دفعه بالمؤمنين في صدور الكفرة على مر الدهر لفسدت الأرض، لأن الكفر كان يطبقها ويتهادى في جميع أقطارها ولكنه تعالى لا يخلي الزمان من قائم بحق، وداع إلى الله، ومقاتل عليه، إلى أن

<sup>(</sup>١) تفسير البقاعي (١/ ٤٨١) ط: دار الكتب العلمية.

جعل ذلك في أمة محمد ﷺ إلى قيام الساعة - له الحمد كثيرا)(١).

٢) قوله ﷺ: ﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكِرِهِم بِغَيْرِحَقّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْلَا رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوْتُ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا ٱللَّهُ ٱللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنصُرَنَّ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ ﴿ وَسَورة الحج: ٤٠]

هذه الآية تشبه الآية التي قبلها، وهي واردة كذلك في سياق التدافع بين الحق والباطل، وفي سياق القتال في سبيل الله، كما قال ابن عطية هذ (وقوله تعالى: ﴿وَلَوْلاً دَفّعُ اللّهِ النّاسَ ﴾ الآية، تقويةٌ للأمر بالقتال، وذِكْرُ الحجة بالمصلحة فيه، وذِكرُ أنه متقدم في الأمم، وبه صلحت الشرائع واجتمعت المتعبدات، فكأنه قال: أذن في القتال فليقاتل المؤمنون، ولولا القتال والجهاد لتغُلّب على الحق في كل أمة. هذا أصوب تأويلات الآية، وقال مجاهد: ولولا لنغلم قوم لشهادة العدول ونحو هذا، وقالت فرقة: ولولا دفع الله ظلم الظلمة بعدل الولاة، وقال علي بن أبي طالب هذ ولولا دفع الله بأصحاب محمد الله الكفار عن التابعين فمن بعدهم. قال القاضي أبو محمد هذ وهذا كله فيه دفع قوم بقوم إلا أن معنى القتال أليق بها تقدم من الآية.)(٢)

وقال ابن كثير في تفسيره لهذه الآية: (أي: لولا أنه يدفع عن قوم بقوم، ويكشف شر أناس عن غيرهم، بها يخلقه ويقدره من الأسباب، لفسدت الأرض، وأهلك القوي الضعيف)(٣).

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز: (١/ ٣٣٧ - ٣٣٨) لابن عطية.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز: (٤/ ١٢٤) لابن عطية، باختصار.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن کثير (٥/ ٣٨٢).

والخلاصة أن الله الله الله الله الباطل يبغون في الأرض ويفسدونها دون أن يردعهم ويكف شرهم وعاديتهم، وقد يكون ذلك بتسليط المؤمنين عليهم كما في هذه الآية، فمتى وجدت كلمة أهل الباطل واحدة مجتمعة على الإفساد في الأرض والطغيان فيها فاعلم أن الله تعالى بالمرصاد، وأن دفْعهم قد اقترب.

٣) عن جابر بن عبد الله هاقال: سمعت النبي النبي الله يا تزال طائفة من أمتي يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة ، قال: «فينزل عيسى ابن مريم ها، فيقول أميرهم: تعال صل لنا، فيقول: لا، إن بعضكم على بعض أمراء تكرمة الله هذه الأمة »(١)

هذا الحديث الصحيح يدل على بقاء سنة التدافع إلى يوم القيامة، ويتضمن كذلك وجود الأعداء إلى يوم القيامة، فهو من الأحاديث المهمة في سنة التدافع بين الحق والباطل، وفيه: أن القتال في سبيل الله باقي إلى قيام الساعة.

#### ٣- الأدلة على سنة المداولة:

١) قوله جَل شأنه: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيعْلَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاءً ﴾ [سورة آل عمران:١٤٠].

هذه الآية هي الأصل في سنة المداولة، وهي تدلّ بلفظها وسياقها على أنها سنّة إلهية ماضية كما قال ابن عاشور هذا (والناس: البشر كلهم، لأن هذا من السنن الكونية، فلا يختص بالقوم المتحدث عنهم.)(٢)

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: (۱۵٦).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: (٤/ ١٠٠) لابن عاشور.

وقال الطبري هذ (ويعني بـ ﴿ ٱلنَّاسِ ﴾، المسلمين والمشركين، وذلك أن الله عز وجل أدال المسلمين من المشركين ببدر، فقتلوا منهم سبعين وأسروا سبعين. وأدال المشركين من المسلمين بأحُد، فقتلوا منهم سبعين، سوى من جرحوا منهم)(۱).

وأمّا معنى المداولة فقال الطبري هذا (ويعني بقوله: ﴿نُدَاوِلُهَا بَيْرَ َ ٱلنَّاسِ ﴾، نجعلها دُولا بين الناس مصرَّ فة) (٢) وقال الواحدي: (والدولة: الكرة و «أدال الله فلانا من فلان» إذا جعل الكرة له عليه؛ يريد أنه أدال المسلمين من المشركين يوم بدر، وأدال المشركين من المسلمين يوم أحد.) (٣)

وقال ابن كثير في بيان الحِكَم المرتبطة بهذه المداولة في تفسيره لتتمة الآية: هو وَلِيعُلَمُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللهِ على مناجزة الأعداء ﴿وَيَتَّخِذَ مِنكُمُ شُهَدَاءَ ﴾ يعني: يقتلون في سبيله، يصبر على مناجزة الأعداء ﴿وَيَتَّخِذَ مِنكُمُ شُهَدَاءَ ﴾ يعني: يقتلون في سبيله، ويبذلون مهجهم في مرضاته. ﴿وَاللّهُ لَا يُحِبُ الظّللِمِينَ ﴿ وَلِيُمَحِّصَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللهِ وَيمَحَقَ الْكَلِمِينَ ﴿ وَاللّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ عنهم من ذنوبهم، إن كان علم ذنوب وإلا رفع لهم في درجاتهم بحسب ما أصيبوا به، وقوله: ﴿وَيمَحَقَ الْكَلْمِينَ ﴾ أي: فإنهم إذا ظفروا بغوا وبطروا فيكون ذلك سبب دمارهم وهلاكهم ومحقهم وفنائهم.)(٤)

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى: (٦/ ٨٢).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: (٦/ ٨٢).

<sup>(</sup>٣) التفسير البسيط: (٦/ ١١) للواحدي.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن کثير: (٢/ ١١٠).

٢) قوله ﷺ: ﴿فَإِذَا لَقِيتُو اللَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرْبَ الرِّقَابِ حَتَىٰ إِذَا أَثْخَنتُمُوهُمْ فَشُدُواْ الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَإِمَّا فِذَاةً حَتَّىٰ تَضَعَ الْحُرْبُ أُوزَارَهَا ذَلِكَ وَلَوْ يَشَاآهُ اللَّهُ لَا تَتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبْلُواْ بَعْضَهُمْ مِنَّا بَعَدُ وَإِمَّا فِذَاةً حَتَّى تَضَعَ الْحُرْبُ أُوزَارَهَا ذَلِكَ وَلَوْ يَشَاآهُ اللّهُ لَا تَتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبْلُواْ بَعْضَهُمْ
 بِبَعْضِ ﴾ [سورة محمد: ٤]

هذه الآية متعلقة بسنة التدافع، وبسنة المداولة كذلك، وذلك لأن لفظ (البلاء) الوارد فيها يُشعر بالتداول والسجال في الحرب، كما قال الطبري هذا الحكم (ولو يشاء ربكم، ويريد لانتصر من هؤلاء المشركين الذين بين هذا الحكم فيهم بعقوبة منه لهم عاجلة، وكفاكم ذلك كله، ولكنه تعالى ذِكْره كره الانتصار منهم، وعقوبتهم عاجلا إلا بأيديكم أيها المؤمنون ﴿لِيَبَلُوا بُعَضَكُم بِبَعْضَ ﴾ يقول: ليختبركم بهم، فيعلم المجاهدين منكم والصابرين، ويبلوهم بكم، فيعاقب بأيديكم من شاء منهم، ويتعظ من شاء منهم بمن أهلك بأيديكم من شاء منهم حتى ينيب إلى الحق)(۱)

وقال السعدي هن ﴿ وَانتصار بعضهم على بعض ﴿ وَلَوْ يَشَاءُ اللّهُ لاَ انتَصَرَمِنُهُمْ ﴾ ومداولة الأيام بينهم، وانتصار بعضهم على بعض ﴿ وَلَوْ يَشَاءُ اللّهُ لاَ انتَصَرَمِنُهُمْ ﴾ [سورة عمد:٤] فإنه تعالى على كل شيء قدير، وقادر على ألا ينتصر الكفار في موضع واحد أبدا، حتى يبيد المسلمون خضراءهم. ﴿ وَلَكِن لِيَبْلُوا بَعْضَكُم بِبَعْضَ لُم بِبَعْضَ لُم بِبَعْضَ لُم الله المعادة من الكاذب، وليؤمن ليقوم سوق الجهاد، ويتبين بذلك أحوال العباد، الصادق من الكاذب، وليؤمن من آمن إيهانا صحيحا عن بصيرة، لا إيهانا مبنيا على متابعة أهل الغلبة، فإنه إيهان ضعيف جدا، لا يكاد يستمر لصاحبه عند المحن والبلايا) (٢).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (۲۱/ ۲۸۹).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدى: (۷۸٤).

٣) قول هرقل الأبي سفيان: (وسَأَلْتُكَ: هلْ قاتَلْتُمُوهُ فَزَعَمْتَ أَنَّكُمْ قاتَلْتُمُوهُ، فَتَكُونُ الحَرْبُ بِيْنَكُمْ وبِيْنَهُ سِجالًا يَنالُ مِنكُم وتَنالُونَ منه، وَكَذَلِكَ الرُّسُلُ تُبْتَلَى ثُمَّ تَكُونُ الْحَمُ العاقِبَةُ»(١).

هذا النصّ يدلّ على معرفة أهل الكتاب بسنة المداولة، وأنه مما بقي عندهم من الحق، فقد علم هرقل سنة الله في رسله وأعدائهم، كما علم قبل ذلك ورقة بن نوفل سنة الله في الأنبياء أنهم لا بدأن يُعادَوا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري: (٤٥٥٣).

## رابعاً: علاقة هذه السنة بغيرها من السنن:

سبق الحديث في القواعد المنهجية العامة لفهم السنن الإلهية أهمية إدراك التداخل بين السنن والعلاقة بينها، وذلك كي لا يقع الناظر في سوء الفهم للواقع بالنظر إلى سنة واحدة من السنن الإلهية دون إدراك لعلاقتها بغيرها من السنن فيقع في الخلل.

والمتأمل في سنة التدافع بين الحق والباطل يجد أنها مرتبطة بعدد من السنن الإلهية الأخرى، ومنها:

١ - سنة الابتلاء للمؤمنين، وذلك أن الله سبحانه يبتلي المؤمنين بأعدائهم، فيسلطهم عليهم تارة وينصرهم عليهم تارة أخرى، فيتحقق بذلك حكم متعددة من أهمها: ابتلاء المؤمنين.

٢- سنة المداولة -كما سبق بيانها- وذلك أن هذا التدافع متقلب النتيجة، وليس محسوماً لأهل الحق في الحال وإن كان كذلك في المآل، وبإدراك ذلك يفهم المؤمن أن التدافع مقرون بالمداولة أولاً وهي مصحوبة بالابتلاء والتمحيص ثم يكون النصر بعد ذلك.

٣- سنة التمييز بين الحق والباطل، وذلك أنّ أظهر مقامات التمييز التي يذكرها الله في القرآن إنها هي في سياق التدافع بين الحق والباطل، كها ذكر الله ذلك في سورة آل عمران وسورة الأنفال(١).



<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران: (۱۷۹)، سورة الأنفال: (۳۷).

# خامساً: الحِكَم والمقاصد الربانية من هذه السنّن:

إن الله على حين بين لنا سننه، فقد بين لنا -كذلك- الحِكَم المرتبطة بها والمقاصد الغائية منها، وكها أن المتفقه في الأحكام الشرعية لا يتم فقهه إلا بفهم بإدراك مقاصدها، فكذلك الباحث في السنن الإلهية لا يتم فقهه إلا بفهم مقاصدها، وكها أن الفقه بمقاصد الأحكام الشرعية يعين على الإصابة عند الفتيا في النوازل الفقهية، فكذلك الفقه بمقاصد السنن يعين على الإصابة عند تنزيل السنن على الواقع، وأسأل الله سبحانه التوفيق لذكر شيء من الحكم المتعلقة بالسنن الإلهية.

تظهر في هذه السنّة الإلهية كثير من الحكم والمعاني المقاصدية العظيمة، ومنها:

- ١ إظهار معاني العبودية الخاصة لأولياء الله، ببذل الأموال والأرواح في سبيله، والصبر على الشدائد في ذات الله، والسعي لإقامة دين الله وجهاد أعدائه وإغاظتهم.
  - ٢- دفع الفساد عن الأرض، وحفظ نظامها.
  - ٣- تحقيق سنة الابتلاء للمؤمنين والتمحيص لهم.
  - ٤ تحقيق سنة التمييز بين الحق والباطل والخبيث والطيب.
    - ٥ اتخاذ الله شهداء من المؤمنين.
- ٦- تحقيق سنة نصر الله لأوليائه وإهلاكه لأعدائه؛ إذْ إن موجب كل منها هو هذا التدافع وما يصحبه من المعاني والحكم.

٧- الإيمان بالحق لذاته لا لغلبة أهله.

٨- زيادة الحجة على الكافرين وظهور البيّنة والفرقان، وذلك كما في قوله سبحانه في سياق معركة بدر: ﴿لِيّهَلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِنَةِ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَتَ عَنْ بَيِنَةِ ﴾ [سورة الأنفال:٤٢]، قال البقاعي ...

﴿لِّيَهُلِكَ مَنْ هَلَكَ الْيَانِ مِن الفريقين: الكفار في حالة القتال وبعدها، والمسلمين هلاكا متجاوزا وناشئا ﴿عَنْ ﴾ حالة ﴿بَيِنَةٍ ﴾ لما بان من صدق رسول الله على في هذه الوقعة في كل ما وعد به وكذب الكفار في كل ما كانوا يقولونه قاطعين به، مع أن ظاهر الحال يقضي لهم، فكان ذلك من أعظم المعجزات ﴿وَيَحْيَىٰ مَنْ حَتَ ﴾ أي: بالإسلام حياة هي في أعلى الكهال ﴿عَنْ ﴾ حالة ﴿بَيِنَةٍ ﴾ أي: كائنة بعد البيان في كون الكافرين على باطل والمؤمنين على حق لما سيأتي من أنهم كانوا يقولون: ﴿عَرَّ هَلَوُٰلاَةٍ دِينُهُم ﴾ [سورة الأنفال: ٤٩] فحينئذ تبين المغرور وكشفت عجائب المقدور عن أعين القلوب المستور.) (١) والعذاب ببطرهم وكبرهم واستعلائهم على المؤمنين.



<sup>(</sup>۱) تفسير البقاعي: (۸/ ۲۸۸ –۲۸۹) باختصار.

#### سادساً: الثمرات المترتبة على الوعي بهذه السنة:

١ - الوعي بأنّ هذه سنة ماضية لن تزول ولو أظهر أهل الباطل تخليهم
 عنها، وهذا مهم في واقعنا اليوم كما سيأتي في تنزيل هذه السنة على الواقع.

٢- الاستعداد النفسي لمثل هذا الصراع، وعدم التفاجؤ به.

٣- الصبر، كما صبر من سبقنا عليها: قال الطبري ه في تفسير قوله سبحانه: ﴿وَكَنَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوَّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [سورة الفرقان:٣١]: (يقول: فاصبر لما نالك منهم كما صبر من قبلك أولو العزم من رسلنا.)(١)

٤ حسن الظن بالله، وذلك أن الذي يعي سنة التداول، لا يسيء الظن بربه
 حين يديل أهل الكفر على أهل الإسلام في بعض الجو لات؛ لعلمه واستعداده
 المسبق.

٥- التفاؤل وتجنب اليأس والإحباط، وذلك لمعرفة أن أهل الإفساد في الأرض لا يدوم لهم حال، وأنه لا بد من دفعهم في سنة الله وميزانه.



<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (۱۷/ ٤٤٤).

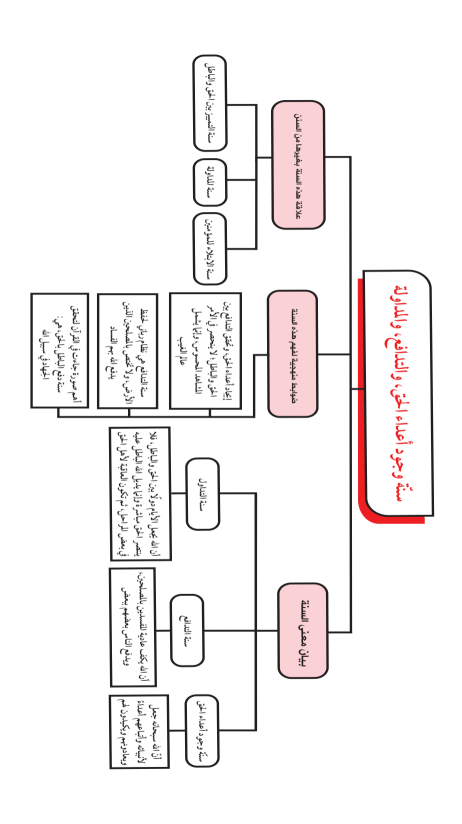
# سابعاً: تنزيل هذه السنّة على الواقع:

زعمت الأمم الكافرة في واقعنا اليوم تخليها عن العداء الناشئ عن اختلاف الأديان لأجل الدين، وزعمت أنها تحافظ على مواثيق حقوق الإنسان، والتزامهم بالمساواة التامة بين البشر، وأقاموا في سبيل ذلك المؤسسات الدولية الكبرى، والهيئات الأعمية، والمحاكم والمنظهات والقوانين، وصدّق هذه الدعوى كثير من المسلمين، بل ورأوها الأنموذج البشري الأكمل، وأن العالم سيعيش في سلام حقيقي بعيداً عن أي صراع.

وهذا كله بسبب الجهل بحقائق الوحي التي أخبر فيها سبحانه عن أهل الباطل وسبيلهم، وبسبب الجهل بسنن الله من الذي أخبرنا بدوام الصراع بين الحق والباطل، وأنه حيث وُجد الحق الخالص ووُجد مَمَلتُه الصادقون الداعون إليه فإن المصير الحتمي هو: وجود من يحاربه من أهل الباطل، وهذا ما رأيناه صريحاً واضحاً في زماننا الذي سَرِّمت فيه أسهاعنا من تكرار شعار (حقوق الإنسان) ثم رأينا هذه الأمم كيف تتكالب علينا، ورأينا كيف تُفرّق هذه الأمم بين المظلومين، فإذا كان المظلوم مسلماً سُنياً فإنهم يتلكّؤون، ويعضون الطرف، أو يبذلون القليل على استحياء، وقد يقفون مع وسكتون، ويعضون الطرف، أو يبذلون القليل على استحياء، وقد يقفون مع شديد وقهر واستضعاف وسلب لكافة الحقوق البشرية -بل حتى الحيوانية وأما إذا كان المُحارَب يهودياً فإنهم يسارعون إلى النصرة بالسلاح والعتاد والرجال والأموال والإعلام والتبرير القانوني ويصطفّون معهم في ظلمهم، كها حصل في غزّة هذا العام (١٤٤٥ - ٢٠٢٣) مع كونهم كذبوا في تصوير اليهود

بأنهم مظلومون، فهم محتلون غاصبون أصلاً، ولكنهم رسموا لهم صورة المظلوم في الإعلام العالمي، وخرج رئيس أمريكا وردد بعض الكذبات في قتل أطفال اليهود ونحو ذلك، وتكالبت الدول الأوربية على نصرة اليهود، وعلى محاربة الحقوق التي دعوا إليها كل القرون الماضية، فحاربوا حتى من يرفع علم فلسطين في المظاهرات في بلدانهم، ثم سارعوا من أول الأيام إلى إرسال بارجاتهم وغواصاتهم النووية لنصرة اليهود الغاصبين المظلومين بادعائهم، وتداعت الدول الغربية على أهلنا في غزة كما تداعى الأكلة إلى قصعتها، وهكذا فعلوا مع أوليائهم الأوكرانيين الكفار، سارعوا إلى نصرتهم والوقوف معهم بالسلاح والعتاد.

وأما المسلمون في سوريا الذين تُصب على رؤوسهم كل آلات الجحيم، والمسلمون في الهند الذين يسامون على أيدي الهندوس سوء العذاب، والمسلمون في فلسطين الذين احتُلّت أرضهم ودُنست مقدّساتهم، فإنهم يَتَجاهَلونهم، بل وكثيراً ما يقفون ضدهم، والله المستعان، ولا تجدهم يسارعون إلى شيء من النصرة لهم إلا إذا تحققت مصلحتهم المحضة في ذلك، وهذا كله على الحقيقة ليس بمستغرب عند من يفهم سنن الله تعالى، ويفقه سبيل المجرمين الذي بينه في كتابه، وأما البعيدون عن هذا الوعي، المفتونون بأحلام السلام، فقد أصيبت أحلامهم في مقتل مع حرب غزة، حين رأوا أعلى صور الانتهاكات وأشدها، وشاهدوا الكفر بحقوق الإنسان وكل قيم الحرية التي تأسست عليها.



# سنة وجود أُعداء الحق، والتدافع، والمداولة تابع 1

### أدلة هذه السنة من الوحى

﴿ وَكَ ذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُ لِّ نِيِّ عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينُّ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيَا وَنَصِيرًا ۞ ﴾

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَالِكُلِّ نَبِيِّ عَدُوَّا شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوجِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ نُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ﴾

«لم يأتِ رجلٌ قطُّ بمثل ما جئت به إلّا عودي»

﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾

«لا تزال طائفة من أمتي يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة؛ فينزل عيسى ابن مريم صلى الله عليه وسلم، فيقول أميرهم: تعال صل لنا، فيقول: لا، إن بعضكم على بعض أمراء تكرمة الله هذه الأمة»

﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّا مُنْدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيعَ لَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاَّةً ﴾

﴿ فِإِذَا لَقِيةُ وُٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَبِ ٱلرَّقَابِ حَتَّى إِذَا أَثْخَنتُهُ وهُمْ فَشُدُّواْ ٱلْوَثَاقَ فِإِمَّا مَثَّا بَعَدُ وَإِمَّا فِدَاةً حَتَّى تَضَعَ ٱلْخُرِبُ أَوْزَارَهَا ۚ ذَٰإِلِكَ وَلَوْ يَشَاءُ ٱلدَّهُ لِا تَنصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِنَ لِيَبَلُواْ بَعْضَكُمْ بِبَعْضِ ۖ ﴾

"وسَأَلْتُكَ: هلْ قاتَلْتُمُوهُ فَزِعَمْتَ أَنَّكُمْ قاتَلْتُمُوهُ، فَتَكُونُ الحُرْبُ بِيْنَكُمْ وبيْنَهُ سِجالًا يَنالُ مِنكُم وتَنالُونَ منه، وَكَذَلِكَ الرُّسُلُ تُبْتَلَى ثُمَّ تَكُونُ لهمُ العاقِبَةُ»



الثمرات المترتبة على الوعى بهذه السنة

الوعي بأنَّ هذه سنة ماضية لن تزول ولو أظهر أهل الباطل تخليهم عنها

الاستعداد النفسي لمثل هذا الصراع، وعدم التفاجؤ به

الصبر

حسن الظن بالله

التفاؤل وتجنب اليأس والإحباط

تنزيل هذه السنّة على الواقع

زعم الأمم الكافرة اليوم تخليها عن العداء الديني، وتصديق هذه الدعوى ممن يجهل حقائق الوحي من المسلمين، فمتى وُجد الحق؛ فسيوجد حتًا من يحاربه من أهل الباطل

سقوط شعارات (حقوق الإنسان) إذا كان المُحارَب مسلمًا سنيًا، مع المسارعة في نصرة اليهود ونحوهم الحِكَم والمقاصد من هذه السنّة

إظهار معاني العبودية الخاصة لأولياء الله

دفع الفساد عن الأرض، وحفظ نظامها

تحقيق سنة ابتلاء المؤمنين وتمحيصهم

تحقيق سنة التمييز بين الخبيث والطيب

اتخاذ الله شهداء من المؤمنين

تحقيق سنة نصر الله لأوليائه وإهلاكه لأعدائه

الإيمان بالحق لذاته لا لغلبة أهله

زيادة الحجة على الكافرين وظهور البينة والفرقان

استحقاق المجرمين للعقاب والعذاب

السُّنَّةُ الثانية:

سنة الابتلاء

# السنة الثانية سنة الابتلاء

### أولاً: بيان معنى السنة:

المقصود بهذه السنة: أن الله الله المتحان عباده المؤمنين وابتلاءهم بأنواع المصاعب، من الجوع والخوف ونقص الأموال والأنفس والثمرات، ومن البأساء والضراء وزلزلة الأعداء، حتى يعلم الصادق في إيهانه من الكاذب، وحتى يَمِيْز الخبيث من الطيب.



#### ثانياً: ضوابط منهجية لفهم هذه السنة:

1 - هذه السنة ماضية على الأفراد المؤمنين وعلى الجماعات المؤمنة، فهي سنة شاملة لا يُفلت منها أحد، غير أن لها في سياقها الجماعي صوراً وحِكَماً أكثر من صورها وحِكَمها في السياق الفردي، ومن ذلك مثلاً: حكمة التمييز بين الخبيث والطيب، وبين المؤمن والمنافق، فهذا لا يكون إلا بالابتلاءات الجماعية؛ لأن ثمرتها مرتبطة بالتمييز داخل الصف المسلم، والتنقية له والتصفية بإخراج المنافقين منه، وإن كانت الابتلاءات الفردية تُظهر الصادق في إيهانه من الكاذب، إلا أنها غير الابتلاءات التي تُميّز الصف. والمقصود الأكبر في هذا الكتاب: تناول السنن من حيث تعلقها بالجهاعات والأمم أكثر من تناولها من حيث تعلقها بالجهاعات والأمم أكثر من تناولها من حيث تعلقها بالخهاءات والأمم أكثر من تناولها من حيث تعلقها بالأفراد.

٢- هذه السنة أصلٌ للسنن الإلهية المتعلقة بالمؤمنين، فبقية السنن تتفرع عنها، أو تترتب عليها، فسنة النصر وسنة التمكين ووراثة الأرض كلها لا تكون إلا بعد تحقق سنة الابتلاء، ولذلك فإنها مما ينبغي أن تكون محلّ عناية بالغة من المؤمن.

٣- أنّ هذه السنة لا تتعلق بمرحلة الاستضعاف وحدها، بل هي مستمرة، فهناك ابتلاء في مرحلة الاستضعاف المتام، وفي مرحلة الاستضعاف الجزئي، وابتلاءات في التدافع بالقتال مع أهل الباطل، وابتلاءات في ثنايا النصر المرحلي، وتأتي كذلك بعد النصر التام والتمكين، كما قال سبحانه: ﴿عَسَىٰ المُرحلي، وتأتي كذلك بعد النصر التام والتمكين، كما قال سبحانه: ﴿عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهَلِكَ عَدُوّكُمْ وَيَسْتَخَلِفَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فِيَنظُر كَيْفَ تَعَمَلُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٢٩] فهي سنة مُلازمة للمؤمنين، وإن كانت تتنوع صورها ودرجاتها.

٤ - لا تنحصر سنة الابتلاء في الشدائد من البأساء والضراء وزلزلة الأعداء، بل قد يأتي الابتلاء على المؤمنين بالخير والحسنات والسرّاء، كما قال سبحانه: ﴿وَنَبُلُوكُم بِٱلشَّرِ وَٱلْحَيْرِ فِتَنَةً ﴾ [سورة الأنبياء:٣٥]، ولذلك فإن أشد ما خشيه النبي على أصحابه من بعده أن تفتح عليهم الدنيا فيتنافسوها فتهلكهم (۱).

٥ - الابتلاء قد يكون بالأقدار المؤلمة وقد يكون بالتكليف بالأمور المكروهة كالقتال، وكلها تأتي في سياق التدافع مع الباطل أكثر من غيرها.

٦- الأدلة الواردة في سنة الابتلاء على نوعين:

الأول: الأدلة التي فيها بيان كون الابتلاء سنة ماضية.

الثاني: الأدلة المتضمنة لكثير من الأمثلة على ابتلاء المؤمنين من الأنبياء وأتباعهم، مما يدل على أن ذلك سنة ماضية. ولا يتم فهم سنة الابتلاء على وجهها إلا بالجمع بين النوعين من الأدلة وتتبعها.



<sup>(</sup>١) انظر: صحيح البخاري: (٤٠١٥)، وصحيح مسلم: (٢٩٦١).

# ثالثاً: أدلة هذه السنة من الوحي، وبيان معنى هذه الأدلة وتحرير كلام المفسرين حولها:

الأدلة على هذه السنة من الوحي كثيرة جداً، ومنها:

١ - قوله ﷺ: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمُ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمُ مَّثُلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمْ مَّ مَّكَ وُلُواْ مِن قَبْلِكُمْ مَّ مَّ مَن اللهِ مَعَهُ وَمَن اللهِ مَعَهُ وَمَن اللهِ مَعَهُ وَالْفَرَاءُ وَلُوْلُ وَاللَّذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُ وَمَتَى نَصُرُ ٱللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ هُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللَّهُ اللللللللللللللللللللللللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللّ

هذه الآية أصل مُحكم في بيان سنة الابتلاء، وفيها فوائد كثيرة يحسن إفرادها في رسالة مستقلة، وسأذكر هنا أهم كلام المفسرين حولها، وبيانهم كونها سنة ماضية مستمرة.

قال الطبري في تفسير الآية: (معنى الكلام: أم حسبتم أنكم أيها المؤمنون بالله ورسله تدخلون الجنة، ولم يصبكم مثلُ ما أصاب مَن قبلكم مِن أتباع الأنبياء والرسل من الشدائد والمحن والاختبار، فتُبتَلوا بها ابتُلوا واختبروا به من ﴿ ٱلْبَأْسَاءُ ﴾ وهو شدة الحاجة والفاقة ﴿ وَالْخَبِّرَاءُ ﴾ وهي العلل والأوصاب، ولم تزلزلوا زلزالهم، يعني: ولم يصبهم من أعدائهم من الخوف والرعب شدة وجهدٌ حتى يستبطئ القوم نصر الله إياهم، فيقولون: متى الله ناصرنا؟ ثم أخبرهم الله أن نصره منهم قريبٌ، وأنه مُعليهم على عدوِّهم، ومظهرهم عليه، فنجّز لهم ما وعدهم، وأعلى كلمتهم، وأطفأ نار حرب الذين كفروا)(١).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (٣/ ٦٣٦).

وقال الشيخ ابن سعدي في تفسير الآية مبيّناً كونها سنة ثابتة: (أخبر تبارك وتعالى أنه لا بد أن يمتحن عباده بالسراء والضراء والمشقة كما فعل بمن قبلهم، فهي سنته الجارية، التي لا تتغير ولا تتبدل، أن من قام بدينه وشرعه، لا بد أن يبتليه، فإن صبر على أمر الله، ولم يبال بالمكاره الواقفة في سبيله، فهو الصادق الذي قد نال من السعادة كمالها، ومن السيادة آلتها.

ومن جعل فتنة الناس كعذاب الله، بأن صدته المكاره عما هو بصدده، وثنته المحن عن مقصده، فهو الكاذب في دعوى الإيمان، فإنه ليس الإيمان بالتحلي والتمني، ومجرد الدعاوى، حتى تصدقه الأعمال أو تكذبه. فقد جرى على الأمم الأقدمين ما ذكر الله عنهم ﴿مَسَّتُهُمُ ٱلْبَأْسَاءُ ﴾ أي: الفقر ﴿وَالْضَرَّاءُ ﴾ أي: الأمراض في أبدانهم ﴿وَزُلْزِلُوا ﴾ بأنواع المخاوف من التهديد بالقتل، والنفي، وأخذ الأموال، وقتل الأحبة، وأنواع المضار حتى وصلت بهم الحال، وآل بهم الزلزال، إلى أن استبطأوا نصر الله مع يقينهم به)(۱).

وكذلك قال ابن عاشور هن: (و تَطرُّق هاته الحالة سنة من سنن الله تعالى في أتباع الرسل في أول ظهور الدين وذلك من أسباب مزيد فضائل أتباع الرسل، فلذلك هيئ المسلمون لتلقيه من قبل وقوعه لطفا بهم ليكون حصوله أهون عليهم.

وقد لقي المسلمون في صدر الإسلام من أذى المشركين البأساء والضراء وأخرجوا من ديارهم وتحملوا مضض الغربة، فلم وردوا المدينة لقوا من أذى اليهود في أنفسهم وأذى المشركين في قرابتهم وأموالهم بمكة ما كدر عليهم صفو حفاوة الأنصار بهم، كما أن الأنصار لقوا من ذلك شدة المضايقة في

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي: (۹٦).

ديارهم بل وفي أموالهم فقد كان الأنصار يعرضون على المهاجرين أن يتنازلوا لهم عن حظ من أموالهم)(١).

هذه الآيات العظيمة فيها معنى الابتلاء بالتكليف بالجهاد في سبيل الله، وهذا التكليف الشرعي مرتبط بالأمر القدري القاضي بإيجاد الأعداء وسعيهم في محاربة الحق، وفيها أن المؤمنين لن يُتركوا حتى يُبتلوا بهذا الابتلاء. والمملاحظ أن هذه الآيات قد تكررت عليهم في أوقات مختلفة، مما يدل على استمرار هذا المعنى وعدم سقوطه بالمرة والمرتين، فهذه الآيات فيها ما نزل في سورة التوبة وهي متعلقة بغزوة تبوك في آخر زمن النبي على، وقد أتت بنفس الأسلوب الذي جاء في أول المرحلة المدنية في آية البقرة: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّة ﴾ وبنفس أسلوب آية آل عمران التي نزلت في أحداث يوم أُحُد: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّة ﴾.

قال الطبري هذا (يقول تعالى ذكره لأهل الإيهان به من أصحاب رسول الله على ﴿ وَلَنَبُلُونَكُم الله المؤمنون، بالقتل، وجهاد أعداء الله، ﴿ حَتَّى نَعَلَم الله عَلَم مَنكُم وَ مَنكُم الله عَلَم حزبي وأوليائي أهل الجهاد في الله منكم، وأهل الصبر على قتال أعدائه، فيظهر ذلك لهم، ويُعرف

التحرير والتنوير: (٢/ ٣١٥) لابن عاشور.

ذوو البصائر منكم في دينه من ذوي الشك والحيرة فيه وأهل الإيمان من أهل النفاق ونبلو أخباركم، فنعرف الصادق منكم من الكاذب.)(١) وقال في تفسير آية التوبة: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ ﴾، أيها المؤمنون أن يترككم الله بغير محنة يمتحنكم بها، وبغير اختبار يختبركم به، فيعرف الصادقَ منكم في دينه من الكاذب فيه ﴿وَلَمَّا يَعَلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَهَدُواْ ﴾ يقول: أحسبتم أن تتركوا بغير اختبار يعرف به أهل ولايته المجاهدين منكم في سبيله، من المضيِّعين أمرَ الله في ذلك المفرِّطين ﴿ وَلَمْ يَتَّخِذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ ﴾ يقول: ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم، والذين لم يتخذوا من دون الله ولا من دون رسوله ولا من دون المؤمنين ﴿ وَلِيجَةً ﴾ وإنها عنى بها في هذا الموضع: البطانة من المشركين. نهى الله المؤمنين أن يتخذوا من عدوهم من المشركين أولياء، يفشون إليهم أسرارهم ﴿ وَأَلَّكُ خَبِيرٌ بِمَا تَعَمَلُونَ ﴾، يقول: والله ذو خبرة بها تعملون، من اتخاذكم من دون الله ودون رسوله والمؤمنين به أولياء وبطانة، بعد ما قد نهاكم عنه، لا يخفى ذلك عليه، ولا غيره من أعمالكم، والله مجازيكم على ذلك، إن خيرًا فخيرًا، وإن شرًّا فشرًّا)(٢).

وقال السعدي في آية سورة محمد ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم حَتَى نَعَامَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُمُ وَالصَّبِينَ ﴾ [سورة محمد: ٣١] مبيّنا كون هذا الابتلاء بالتكليف لا بالمصيبة -: (ثم ذكر أعظم امتحان يمتحن به عباده، وهو الجهاد في سبيل الله، فقال: ﴿ وَلَنَبُلُونَكُم ﴾ أي: نختبر إيانكم وصبركم، ﴿ حَتَى نَعَلَمَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُم وَالصَّبِرِينَ وَنَبَلُواْ أَخْبَارَكُم ﴾ [سورة محمد: ٣١] فمن امتثل أمر الله وجاهد في سبيل الله والصَّبِرِينَ وَنَبَلُواْ أَخْبَارَكُم ﴾ [سورة محمد: ٣١] فمن امتثل أمر الله وجاهد في سبيل الله

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: (۲۱/۲۲۳).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: (۱۱/ ۳۷۲ – ۳۷۳) بتصرف يسير.

لنصر دينه وإعلاء كلمته فهو المؤمن حقا، ومن تكاسل عن ذلك، كان ذلك نقصا في إيهانه)(١).

٣- قوله ﷺ: ﴿ وَلَقَدْ كُذِبَتْ رُسُلُ مِّن قَبَلِكَ فَصَبِرُواْ عَلَىٰ مَا كُذِبُواْ وَأُودُواْ حَقَّ اللهُمُ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِن نَبَإِى الْمُرْسَلِينَ ﴾ [سورة الأنعام: ٣٤]. هذه الآية فيها بيان لسنة الله في أنبيائه ورسله، أنه يبتليهم بتكذيب أقوامهم لهم، وبأذيتهم إياهم، فصبروا على ما كذبوا وأوذوا، حتى أتاهم نصره، وكان هذا الخطاب للنبي على ليسلك الله به مسلك الأنبياء قبله، فيبتلى كها ابتُلوا، ويؤذى كها أوذوا، ويصبر كها صبروا، كها قال الطبري ﴿ : (وهذا تسلية من الله تعالى ذكره لنبيه محمد على وتعزيةٌ له عها ناله من المساءة بتكذيب قومه إيّاه على ما جاءهم به من الحق من عند الله.

يقول تعالى ذكره: إنْ يكذبك، يا محمد، هؤلاء المشركون من قومك، فيجحدوا نبوّتك، وينكروا آيات الله أنّها من عنده، فلا يجزنك ذلك، واصبر على تكذيبهم إياك وما تلقى منهم من المكروه في ذات الله، حتى يأتي نصر الله، فقد كُذبت رسلٌ من قبلك أرسلتهم إلى أممهم، فنالوهم بمكروه، فصبروا على تكذيب قومهم إياهم، ولم يثنهم ذلك من المضيّ لأمر الله الذي أمرهم به من دعاء قومهم إليه، حتى حكم الله بينهم وبينهم ﴿وَلَا مُبَدِّلَ لِكُومَتِ ٱللّه ﴾، يقول: ولا مغيِّ لكلهات الله. وكلهاتُه تعالى ذِكره: ما أنزل الله إلى نبيه محمد على من خالفه وضاده، والظفرَ على من تولى عنه وأدبر ﴿وَلَقَدْ مِن نَبِي عُن الرسل، وخبر أمهم، وما صنعتُ بهم حين جحدوا آياتي وتمادوا في غيهم من الرسل، وخبر أمهم، وما صنعتُ بهم حين جحدوا آياتي وتمادوا في غيهم من الرسل، وخبر أمهم، وما صنعتُ بهم حين جحدوا آياتي وتمادوا في غيهم

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي: (۷۸۹).

وضلالهم: أنباء، وتَرَك ذكر «أنباء»، لدلالة «مِنْ» عليها. يقول تعالى ذكره: فانتظر أنت أيضًا من النصرة والظفر مثل الذي كان مني فيمن كان قبلك من الرسل إذ كذبهم قومهم، واقتد بهم في صبرهم على ما لَقُوا من قومهم)(١).

وقال ابن عاشور مبيّنا الإشارة إلى السنن من خلال الآية من جُملة: ﴿وَلَا مُبَدِّلَ لِكَامِنَ اللهِ عَالَ: (ويجوز أن تكون كلمات الله ما كتبه في أزله وقدره من سننه في الأمم، أي أن إهلاك المكذبين يقع كما وقع إهلاك من قبلهم)(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (۹/ ۲۲٤).

<sup>(</sup>Y) التحرير والتنوير: (٧/ ٢٠٢).

### رابعاً: علاقة هذه السنة بغيرها من السنن:

هذه السنة أصلٌ من أصول السنن كما تقدم، وهي مرتبطة بمنظومة السنن من مختلف جهاتها:

١ - فهي أثر من أهم آثار سنة الإملاء والإمهال للمجرمين.

٢ - وهي متصلة بسنة الإهلاك للظالمين؛ لأن إهلاكهم له موجبات، من أهمها: التسلط على المؤمنين واستضعافهم بالقتل والسجن والتعذيب.

٣- وهي متعلقة بسنة التدافع كذلك.

٤ - كما أن لها ارتباطاً وثيقاً بسنة المداولة التي لا بد فيها من الآلام والشدائد على المؤمنين.

٥- وهي الطريقة التي يحقق الله بها سنة التمييز بين الخبيث والطيب، والمؤمن والمنافق داخل الصف المسلم، كما قال سبحانه: ﴿مَّاكَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخُبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّ ﴾ [سورة آل عمران:١٧٩] قال الطبري هم مبيناً العلاقة بين هذا التمييز وبين الابتلاء:

(يعني بقوله: ﴿مَّاكَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، ما كان الله ليدع المؤمنين ﴿عَلَىٰ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ مِن التباس المؤمن منكم بالمنافق، فلا يعرف هذا من هذا ﴿حَقَّ يَمِيزَ الْخُبِيثَ ﴾ وهو المنافق المستسرُّ للكفر الْخُبِيثَ ﴾ وهو المنافق المستسرُّ للكفر ﴿مِنَ ٱلطَّيِّ ﴾، وهو المؤمن المخلص الصادق الإيمان، بالمحن والاختبار، كما ميَّز بينهم يوم أحد عند لقاء العدوّ عند خروجهم إليهم)(١).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (٦/ ٢٦٢).

7- ولسنة الابتلاء تعلق كذلك بسنة الاستبدال، من جهة كون هذا الاستبدال يأتي بعد الابتلاء بالتكليف بالجهاد، وهي السنة القاضية بإبدال الله تعالى القوم المقصرين من المؤمنين في الاستجابة له في نصرة دينه والإنفاق في سبيله بقوم آخرين يستجيبون وينفقون، وقد تأتي هذه السنة في إبدال المرتدين بالمؤمنين، فتكون سنة شاملة للمؤمنين والكافرين.

قال الله ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ ٱنفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ وَأَنَّا عَلَى ٱلْأَرْضِ أَرْضِيتُم بِٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ فَمَا مَتَعُ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرةِ إِلَّا قَلِيلٌ ﴿ إِلَّا تَفِيرُواْ يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْعًا وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَيَسَتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْعًا وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ السورة التوبة ٢٨٠-٣٩].

قال ابن جرير الطبري هذا (يقول تعالى ذكره للمؤمنين به من أصحاب رسوله، متوعِّدَهم على ترك النَّفْر إلى عدوّهم من الروم: إن لم تنفروا، أيها المؤمنون، إلى من استنفركم رسول الله، يعذّبكم الله عاجلا في الدنيا، بترككم النَّفْر إليهم، عذابًا مُوجعًا ﴿وَيَسَتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ﴾ يقول: يستبدل الله بكم نبيّه قومًا غيرَكم، ينفرون إذا استنفروا، ويجيبونه إذا دعوا، ويطيعون الله ورسوله ﴿وَلا تَضُرُوهُ شَيْعًا ﴾، يقول: ولا تضروا الله، بترككم النّفير ومعصيتكم إياه شيئًا، لأنه لا حاجة به إليكم، بل أنتم أهل الحاجة إليه، وهو الغني عنكم وأنتم الفقراء ﴿وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾، يقول جل ثناؤه: والله على إهلاككم واستبدال قوم غيركم بكم، وعلى كل ما يشاء من الأشياء، قدير)(۱).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (۱۱/ ٤٦٠ – ٤٦١).

وكذلك ذكر ابن كثير هما يُفهَم منه كون الاستبدال سنّة، وذلك في تفسيره لقوله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِى اللّهُ بِقَوْمِ فَيُحِبُّ فُونَهُ وَيُحِبُّ وُنَهُ وَ ﴾ [سورة المائدة: ٤٥] قال: (يقول تعالى مخبرا عن قدرته العظيمة أن من تولى عن نصرة دينه وإقامة شريعته، فإن الله يستبدل به من هو خير لها منه وأشد منعة وأقوم سبيلاكها قال تعالى: ﴿ وَإِن تَتَوَلّوا لَا يَسَتَبُدِلَ قَوْمًا غَيْرَكُمُ ثُمّ لَا وَالله يَكُونُوا الله يَكُونُوا الله عَلَى اللّهُ وَيَأْتِ بِحَلّقِ جَدِيدِ ﴿ وَمَا نَالِكَ عَلَى اللّهُ وَمَا نَيْرَكُمُ وَيَأْتِ بِحَلّقِ جَدِيدِ ﴿ وَمَا نَالِكَ عَلَى اللّهُ وَمَا نَالِكَ عَلَى اللّهُ وَمَا اللهُ عَلَى اللّهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا عَيْرَكُمُ وَاللّهُ وَيَأْتِ بِحَالِي اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمَا عَيْرَكُمُ وَيَأْتِ بِحَالِقِ جَدِيدِ ﴿ وَمَا نَالِكَ عَلَى اللّهِ بِعَنِينٍ ﴿ وَمَا لَا عَالَى: ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبُكُمُ وَيَأْتِ بِحَالِقِ جَدِيدٍ ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللّهُ مِعَنِينٍ فَ اللّهُ وَمَا اللّهُ مِعَنِينٍ فَ اللّهُ اللّهُ عِلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عِمَالًا اللّهُ اللّهُ عِمَا ذَلِكَ عَلَى اللّهُ عِمَالِهُ عَلَى اللّهُ عِمَالًا اللّهُ اللّهُ عِمَالُهُ وَمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عِمَالُهُ وَمَا اللّهُ عِمَالُهُ وَمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عِمَالُهُ عَلَى اللّهُ عِمَالُهُ عَلَى اللّهُ عِمَالَاكَ عَلَى اللّهُ عِمَالُهُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عِمَالُهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَى الل

<sup>(</sup>١) ذيل طبقات الحنابلة (٥/ ٤١٠).

أي: بممتنع ولا صعب. وقال تعالى هاهنا: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَ دَّ مِنكُورُ عَن دِينِهِ ٤﴾ [سورة المائدة: ٥٤] أي: يرجع عن الحق إلى الباطل)(١).

٧- وسنة الابتلاء شرط لتحقيق سنة النصر التي لا تأتي إلا بعد الابتلاء، كما قال سبحانه: ﴿حَتَّى إِذَا ٱسۡتَيَّعُسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنَّواْ أَنَّهُمْ قَدَ كُذِبُواْ جَآءَهُمْ نَصُرُنَا ﴾ [سورة يوسف:١١٠].

وها أنت تلاحظ مركزية هذه السنة ومحوريتها في سياق السنن الإلهية.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: (۳/ ۱۲۳).

### خامساً: الحِكَم والمقاصد من هذه السنّة:

الحِكَم والمقاصد المترتبة على سنة الابتلاء كثيرة، وسبق ذكر أكثرها عند سنة التدافع وسنة المداولة، ويُمكن لنا أن نقول بإجمال:

إن الحِكَمَ والمقاصد من سنة الابتلاء متعلقة بأساس إيجاد البشر على هذه الأرض، كما قال الله سبحانه: ﴿ اللَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَلَخْيَوْةَ لِيَبُلُوكُمُ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ الأرض، كما قال الله سبحانه: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيّامِ [سورة اللك: ٢] وقال سبحانه: ﴿ وَهُو ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيّامِ وَكَانَ عَرَشُهُ وَعَلَى ٱلْمَآءِ لِيَبُلُوكُمُ أَخْسَنُ عَمَلاً ﴾ [سورة هود: ٧] وقال سبحانه: ﴿ إِنَّا خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ ﴾ [سورة الإنسان: ٢].

فهذه الآيات تبين ارتباط الابتلاء بالحكمة من إيجاد البشر على هذه الأرض، وبإدراك هذه المعتلقة بالابتلاءات الخاصة بالمؤمنين.

#### وأما الحِكم الخاصة المتعلقة بابتلاء المؤمنين فهي كثيرة، منها:

اختبار صدق المؤمن في ادعائه الإيمان: ﴿أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُواْ أَن يَتُركُواْ أَن يَتُركُواْ أَن يَتُركُواْ أَن يَعُولُواْ ءَامَنّا وَهُوْ لَا يُفْتَنُونَ ۞ وَلَقَدُ فَتَنّا ٱلَّذِينَ مِن فَتَلِهِمِّ فَلَيَعْاَمَنَ ٱللّهُ ٱلّذِينَ صَدَفُواْ وَلَيَعْلَمَنّا ٱللّهِ ٱللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله الله الله الله الله الله الله والحاصة، وتشمل أنواع الابتلاءات، فهي عامة شاملة.

٢- ظهور معاني الإيهان وعلاماته ومقتضياته، من الثبات والصبر والجهاد،
 كها قال سبحانه: ﴿وَلَنَبْلُونَكُم حَتَى نَعْلَمَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُم وَٱلصَّبِرِينَ ﴾ [سورة عمد: ٣١] وقال ابن كثير في قوله سبحانه: ﴿وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱلنَّيْنَ عَامَنُولُ ﴾ [سورة آل

عمران:١٤٠]: (لنرى من يصبر على مناجزة الأعداء)(١) فهذه من أهم الحكم التي يُقدر الله لأجلها البلاء.

٣- أن يتخذ الله من المؤمنين الشهداء، وقد تقدم ذلك في سنة المداولة.

٤ - تمييز الصف الإسلامي، وإظهار المنافقين المختبئين تحت ستار الرخاء والأمن بتقدير الخوف والشدة واللأواء.

٥- تهيئة المؤمنين للنصر بعد التمحيص والتنقية.

٦- إيجاد أسباب استحقاق الكفار لمزيد من العذاب، وألا يكون لهم حظ في الآخرة.

إلى غير ذلك من الحكم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تفسر ابن کثیر: (۲/ ۱۱۰) باختصار.

#### سادساً: الثمرات المترتبة على الوعي بهذه السنة:

١ - التهيؤ والاستعداد النفسي للابتلاءات والشدائد وعدم التفاجؤ بها.

٢- إحسان الظن بالله عند نزول البلاء واشتداده؛ وذلك لأن لدى المؤمن استعداداً مسبقا لذلك، ومن الملاحظ على كثير من ضعاف الإيهان اليوم ممن لا يعرفون حِكم الله من أقداره، أنهم يضطرب إيهانهم عند رؤية الابتلاءات الشديدة على غيرهم - فضلاً عها لو رأوها في أنفسهم -، فتجدهم يتساءلون بعد كل حرب يُقتل فيها الضعفاء والأبرياء: «أين الله عنهم؟ ولماذا لا يمنع هذه المصائب؟» وهذا كله نتيجة عدم الفقه بسنن الله وأقداره التي يجريها على عباده، والتي بينها في مواضع كثيرة من كتابه.

٣- الصبر والثبات وعدم الانكسار والهزيمة، خاصة إذا كان المؤمن على تمام الاستحضار لتحقق هذه السنة على الأمم السابقة، فيصبر اقتداء بهم، واستئناسا بأحوالهم.

3 - تحقيق العبودية لله تعالى على جميع الأحوال وعدم الركون إلى الدنيا والافتتان بها عند النصر؛ للإيهان بأن الابتلاء مستمر على طول الطريق، وأنه يكون بالسراء كها يكون بالضراء، ويكون بعد التمكين كها كان زمن الاستضعاف.

### سابعاً: تنزيل هذه السنّة على الواقع:

الأمة الإسلامية اليوم تعيش مرحلة ابتلاءات شديدة، وقد يكون كثير منها عقوبات على الغفلة وترك القيام بالدين والقعود عن السعي لإعلاء كلمة الله، وأهم ما ينبغي أن نستفيده من هذه الشدائد: الرجوع إلى الله تعالى، وترك الغفلة، والسعي لإقامة الدين ومجاهدة أعداء الله، وإلا فستبقى هذه الشدائد ويظل هذا الذلّ ملازماً، حتى يأتي الله بقوم يجبهم ويجبونه يقومون بدينه.

ومن المهم أن نعي أن كون الأمة تعيش في مرحلة ابتلاء عامة -بتسلط أعدائها عليها - أن ذلك يستلزم أنواعاً لا تحصى من المشكلات الفرعية والجزئية طالما أن عنوان المرحلة العام هو الاستضعاف والبلاء؛ إذ إن انعكاسات الاستضعاف عنوان المرحلة العام هو الاستضعاف والبلاء؛ إذ إن انعكاسات الاستضعاف لا تنحصر في القتل والتعذيب والتهجير، بل تظهر كذلك في العبادة والتعليم والمدعوة والإصلاح، كما كان في زمن فرعون حين استضعف بني إسرائيل؛ وتأمَّل ما قاله الشيخ ابن سعدي حول هذه القضية بعبارة مختصرة ولكنها مهمة جدا، فقد ذكر في تفسيره لقوله ن في ونُريدُ أَن نَمُنَّ عَلَى النِينَ السَّمَضِعِفُواْ في الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَرِثِينَ السَّمَعاف، بل لا بد من تمكين في الأرض، وقدرة تامة) (١)

والمقصود أنّ فهم مرحلة الابتلاء العام يعين على فهم آثار هذه المرحلة وانعكاساتها على كل شيء، وهذا لا يعني الاستسلام بطبيعة الحال، وإنها يعني الحرص على اتخاذ ما يمكن من الأسباب للانتهاض، بشرط ألا يُظَن أن هذا

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي: ٦١١

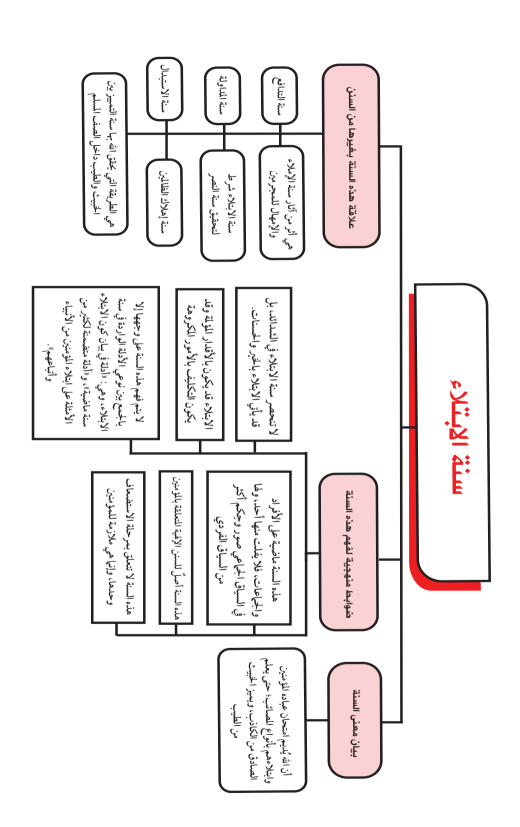
السعي سيثمر النّصر العام مباشرة، فلا بد من تدافع شديد قبله.

وهذا التدافع وإن كان قد حصل في بعض الأقطار، حتى وصل إلى النصر، ولكنه نصر محكوم بِسِمَة المرحلة العامة، فحتى الذين انتصروا في بلادهم كإخواننا في أفغانستان تجدهم عاجزين عن نصرة إخوانهم المستضعفين في فلسطين وغيرها؛ لأن هذه سمة مراحل الاستضعاف والابتلاء،

غير أنني أقول بكل ارتياح: إننا على أعتاب مغادرة مرحلة الاستضعاف والابتلاء الشمولي هذه، إلى مرحلة تدافع أوسع من سابقاتها -والله تعالى أعلم-، وأن على الأمة الاستعداد لذلك بقدر ما يمكنها، وخاصة بالعناية بالأجيال الصاعدة.

والله المستعان وعليه التكلان.





# سنة الابتلاء

تابع 1

# أدلة هذه السنة من الوحى

﴿أَمْرَحَسِبَتُمُ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْمِن فَبَلِكُمْ مَِّسَّتُهُ مُ ٱلْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُواْحَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ ومَتَى نَضُرُ ٱلنَّةً أَلَا إِنَّ نَصْرَاللَّهِ قَرِيبٌ ﴿

﴿ وَلَنَبْلُونَّ كُوْحَتَّىٰ نَعْلَمَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُو وَٱلصَّابِرِينَ وَنَبْلُواْ أَخْبَارَكُو ﴿ ﴾

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعَلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَهَدُواْ مِنكُرْ وَيَعَلَمَ ٱلصَّابِينَ ١٠٠

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تُتَرُّوُا وَلَمَّا يَعَلَمُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَهَدُواْ مِنكُمْ وَلَمْ يَتَّخِذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَارَسُولِهِ وَلَا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً وَٱللَّهُ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾

﴿ وَلَقَدَّ كُذِّبَتُ رُسُلُّ مِّن قَبَلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَاكُذِّبُواْ وَأُودُواْ حَتَّى أَتَكَهُمُ الْعَلَى مَاكُذِّبُواْ وَأُودُواْ حَتَّى أَتَكَهُمُ الْعَلَى مَاكُذِّبُواْ وَأُودُواْ حَتَّى أَتَكَهُمُ اللَّهُ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِن نَبَاعُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ﴾

# سنة الابتلاء تابع 2 الثمرات المترتبة على الوعي بهذه السنة الحِكُم والمقاصد من هذه السنة اختبار صدق المؤمن في ادعائه الإيمان التهيؤ والاستعداد النفسي للابتلاءات والشدائد وعدم التفاجؤ بها ظهور معاني الإيمان وعلاماته ومقتضياته إحسان الظن بالله عند نزول البلاء واشتداده؛ لما عند المؤمن من استعداد مسبق لذلك أن يتخذ الله من المؤمنين شهداء الصبر والثبات وعدم الانكسار والهزيمة تمييز الصف الإسلامي تحقيق العبودية لله تعالى على جميع الأحوال، وعدم الركون إلى الدنيا عند النصر تهيئة المؤمنين للنصر بعد التمحيص والتنقية إيجاد أسباب استحقاق الكفار لمزيد من العذاب تنزيل هذه السنة على الواقع البلاءات الشديدة التي نعيشها اليوم قد تكون عقوبات على المعاصى وترك القيام بألدين تغير حالنا اليوم مرهون بالاستمرار في الإصلاح ومحاربة الباطل

# السُّنَّةُ الثالثة:

سنة النصر والاستخلاف والتمكين للمؤمنين

# السنة الثالثة: سنة النصر والاستخلاف والتمكين للمؤمنين

#### أولاً: بيان معنى السنة:

سنة النصر: هي السنة الإلهية القاضية بتأييد الله تعالى لرسله وأتباعهم من القائمين بدينه على عدوهم، بغلبة السيف أو علو الكلمة وظهور الحجة.

سنة الاستخلاف والتمكين: هي السنة الإلهية القاضية بتوريث الله الأرض لعباده المؤمنين، واستخلافهم فيها بعد إهلاك أعدائه، وتمكين دينه في الأرض.



#### ثانياً: ضوابط منهجية لفهم هذه السنة:

١- أن هذه السنة ثابتة دائمة لا تنخرم كما قال ابن تيمية: (فهذه سنة الله وعادته في نصر عباده المؤمنين إذا قاموا بالواجب على الكافرين، وانتقامه وعقوبته للكافرين الذين بلغتهم الرسل بعذاب من عنده أو بأيدي المؤمنين= هي سنة الله التي لا توجد منتقضة قط)(١).

٢- أن الله سبحانه ذكر للنصر شروطاً تجب مراعاتها، وللهزيمة أسباباً يجب
 اجتنابها، وأنه بقدر تحقيق شروط النصر واجتناب أسباب الهزيمة يتحقق النصر
 بإذن الله تعالى، ومن أهم هذه الشروط:

أ- الصبر، ويتضمن الثبات عند القتال وعدم الفرار، والثبات على الإسلام والجهاد وعدم التبديل.

ومن الأدلة على ارتباط النصر بالصبر، قوله سبحانه: ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ مِّاْعَةُ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُواْ مِائْتَيْنَ ﴾ [سورة الأنفال: ٢٥] وقوله: ﴿فَإِن يَكُن مِّنكُمْ مِّاْعَةُ صَابِرَةٌ يَغْلِبُواْ مِائْتَيْنَ ﴾ [سورة الأنفال: ٢٦] وقوله سبحانه: ﴿كُومِّن فِعَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَيْتُ فِعَةً قَلِيلَةٍ عَلَيْتُ فِعَةً وَلِيلَةً وَاللّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٤٩] عَلَبَتُ فِعَةً صَعْبُرِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٤٩] وكذلك قوله سبحانه: ﴿فَمَا ضَعُفُواْ وَمَا السّتَكَانُواْ وَكَذَلْكُ قوله سبحانه: ﴿فَمَا صَعْبُواْ لِمَا أَصَابِهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا السّتَكَانُواْ وَلَلّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْكُ وَمَا صَعْبُواْ وَمَا السّتَكَانُواْ وَلَاللّهُ وَاللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ وَاللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مَا السّبحانه: ﴿فَعَاتَلُهُمُ اللّهُ وَوَاللّهُ مُواللّهُ مُناسَعَانُهُ وَاللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُولِهُ مُنْ اللّهُ مُواللّهُ مُولًا لِمَا اللّهُ مُولًا لِمَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُولًا لَهُ مُولًا لَهُ مُنْ اللّهُ مُولًا لِمَا اللّهُ مُنَالِهُ مُولًا لِمَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلِيلًا لَهُ مُولًا لَهُ مُنَالًا لَهُ مُولًا لَهُ مُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَاللّهُ مُولًا السّبحانه والمُعْمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُولًا اللّهُ مُولًا اللّهُ مُولًا لَاللّهُ مُولًا مُعْمَالًا لَا مُمَا مُعْمَالًا لَا اللّهُ مُولًا لَا اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مُولًا مُعْمَالًا لَهُ مُولِلللّهُ مُولًا مُعْمَالًا لَهُ مُولًا مُعْمَالًا لَا مُعْمَالًا اللّهُ مُولًا لَا مُولًا مُعْمَالًا لَا مُعْمَالًا لَا مُعْمَالًا لَا مُعْمَالِهُ مُولًا مُعْمَالًا لَا مُعْمَالِهُ مُولًا مُعْمُولًا لِمُعْمَالِهُ مُولًا مُعْمَالًا لَعْمَالِهُ مُولًا مُعْمَاللّهُ مُولًا مُعْمَالِهُ مُعْمَالِهُ مُعْمَالِهُ مُعْمُولًا لَعْمَالِهُ مُعْمَالِهُ مُعْمَالِهُ مُعْلَاللّهُ مُعْمَالِهُ مُعْمَاللّهُ مُعْمَالِهُ مُعْلَاللّهُ مُعْلِقًا لَا مُعْمَالِهُ مُعْمَالِهُ مُعْلًا مُعْمَالِهُ مُعْلِمُ اللّهُ مُعْلَاللّهُ مُعْلَالِه

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين: (٣٩٠ – ٣٩١) لابن تيمية.

ومن الأدلة كذلك ما روي عن النبي في في حديث ابن عباس أنه قال: «واعلم أن النصر مع الصبر»(١).

وهذا كله يبيّن مركزية الصبر في شروط النصر، فليستصحب ذلك المؤمن المصلح المجاهد في سبيل الله، فلا نصر بلا صبر.

ب- الإيمان، وهو يتضمن معنى اليقين والتصديق، فبقدر هذا الإيمان واليقين يكون النصر، كما قال ابن القيم هذا (كذلك النصر والتأييد الكامل؛ إنما هو لأهل الإيمان الكامل، قال تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱللَّذِينَ ءَامَنُواْ فِى الْحَيَوةِ ٱلدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشَهَاكُ ﴾ [سورة غافر: ١٥] وقال: ﴿فَأَيَّدُنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَى عَدُوهِمْ فَأَصْبَحُواْ ظَهِرِينَ ﴾ [سورة الصف: ١٤] فمن نقص إيمانه نقص نصيبه من النصر والتأييد، ولهذا إذا أصيب العبد بمصيبة في نفسه أو ماله، أو بإدالة عدوه عليه، فإنما هي بذنوبه، إما بترك واجب، أو فعل محرم وهو من نقص إيمانه)(٢).

ج- العمل الصالح، كما قال سبحانه: ﴿وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ مِنكُوْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلَفَ ٱلنَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَكُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِينَ الْإِيمانِ والعمل الصالح لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ ﴿ [سورة النور:٥٥] فجمع بين الإيمان والعمل الصالح لتحقيق التمكين.

د- طاعة الله ورسوله، وذلك أن الله سبحانه أوصى المجاهدين بها كها قال سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَٱثَبُتُواْ وَٱذۡكُرُواْ ٱللّهَ كَثِيرًا لَعَيْكُمُ وَنَالَعُواْ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ ﴿ [سورة الأنفال:٥٥-٤٦] وبيّن أن تركها هو السبب في الهزيمة، كها قال سبحانه عن المؤمنين يوم أحد: ﴿ حَقَّ مِ إِذَا

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك: (٦٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان: (٢/ ٩٢٦ – ٩٢٧) لابن القيم.

فَشِ لَتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّنْ بَعْدِ مَا أَرَباكُم مَّا تُحِبُّونَ ﴾ [سورة الله عمران:١٥٢].

هـ- الإحسان، كم قال سبحانه: ﴿فَاتَنْهُمُ ٱللَّهُ ثُوَابَ ٱلدُّنْيَا وَحُسَنَ ثُوَابِ ٱلْأُنْيَا وَحُسَنَ ثُوَابِ ٱلْأَخِرَةِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ [سورة آل عمران:١٤٨].

قال ابن سعدي هذ: «ومن الإحسان أن يفعل عند جهاد الأعداء، كفعل هؤلاء الموصوفين»(١).

و- اجتماع الكلمة وعدم التنازع والتفرق، كما قال سبحانه: ﴿وَلَا مَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ ﴿ [سورة الأنفال:٤٦] وقال سبحانه: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ النَّذِينَ يُقَلِّتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ وَصَفَّا كَأَنَّهُم بُنْيَانٌ مَّرْصُوصٌ ﴾ [سورة الصف:٤]

هـ - اتخاذ الأسباب، وذلك أنه سبحانه قد جعل لكل شيء سببا، ولكل نتيجة مقدمة، فأمر سبحانه بالإعداد فقال: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوّةٍ فَوَن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ السورة الأنفال: ٦٠] وكان النبي على يتخذ ما استطاع من الأسباب المادية للنصر، من التجهيز وترتيب الصفوف واختيار القادة ولبس الدروع وغير ذلك، وهو سيد المتوكلين عليه صلاة الله، فلم يكن يكتفي بالإيهان والتوكل دون اتخاذ الأسباب.

ومن جُملة الأسباب المعتبرة شرعاً: عدد جيش المؤمنين الذي يقاتل الكفار، وذلك في قوله سبحانه: ﴿ ٱلْحَنَ خَفَّفَ ٱللّهُ عَنَكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعَفّاً فَإِن يَكُن مِنكُمْ مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يُغَلِمُواْ مِائتَيَنِ ﴾ [سورة الأنفال:٦٦]. والآية واردة في التكليف بالثبات لا في مجرد الخبر، بقرينة: ﴿ خَفَّفَ ٱللّهُ عَنكُمْ ﴾ ومع ذلك فالصيغة

<sup>(</sup>١) تفسير السعدى: (١٥١).

الخبرية يستفاد من دلالتها اعتبار العدد، فتحقيق هذه النسبة العددية مع الإيهان والصبر مظنة النصر، وقد يحقق الله النصر بأقل من هذا العدد بكثير، بقدر إيهان أصحابه وصبرهم وثباتهم واتخاذهم الأسباب الممكنة، لعموم قوله سبحانه: ﴿كَمْ مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ ٱللَّهِ السورة البقرة: ٤٤١] فهذه النسبة العددية ليست شرطاً للنصر لا يتحقق بدونه، ولكنها مظنة له.

٣- أنه إذا وُجدَت الهزيمة لأهل الإيهان العاملين لرفع راية الدين فهي على الحدى هذه الوجوه:

أ- أن تكون بسبب تحقق سنن أخرى، كسنة المداولة، أو سنة الابتلاء، أو سنة الابتلاء، أو سنة التمييز بين الخبيث والطيب، ولكن العاقبة لا بدأن تكون لأهل الحق.

ب- أن تكون بسبب إخلال المؤمنين بشرط من شروط النصر، كما حصل يوم أحد الذي بدأ بنصر الله، ثم ارتفع عنهم بسبب عصيان من عصى، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ ٱللّهُ وَعَدَهُ وَ إِذْ تَحُسُّونَهُ مِ بِإِذْنِهِ عَحَقَّ وَاللّهُ وَعَدَهُ وَ إِذْ تَحُسُّونَهُ مِ بِإِذْنِهِ عَحَقَّ وَاللّهُ وَعَلَيْ مُ مِنْ أَلَا مُر وَعَصَيْتُ مِ مِنْ بَعْدِ مَا أَرَبُكُم مَّا يُحِبُّونَ وَعَصَيْتُ مِنْ بَعْدِ مَا أَرَبُكُم مَّا يُحِبُّونَ وَعَصَيْتُ مِنْ بَعِيدُ مَا أَرَبُكُم مَّا يُحِبُّونَ عَنْهُمْ مِن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

جـ- ألّا تكون هزيمة أصلاً، وإنّا تكون ضمن نطاق سنة النصر التي لا تنحصر في صورة واحدة، وإنها تتفاوت صورها، كما سيأتي في الفقرة التالية.

٤- أن صور النصر وأنواعه مختلفة، ولا يتم فهم هذه السنة إلا بإدراك
 تفاوت صورها.

يظن البعض أن النصر يتمثل في الغلبة الحسية على الأعداء فقط، وهذا حصرٌ غير صحيح، والذي يتأمل في خطاب الله تعالى يُدرك أنّ النّصر يأتي على صور متعددة، وهذه أهمها:

أ- الغلبة على الأعداء والظهور عليهم بالسيف والسنان، وهذه من أبرز صور النصر وأهمها، وهي التي تحققت يوم بدر ويوم فتح مكة.

ب- الظهور بالحجة والبيان، وإظهار كلمة الحق، وإبطال كلمة الباطل، وهذا نوع من أنواع النصر.

ج - التخليص من الأعداء، والإنجاء منهم.

د- منع الأعداء من تحقيق مرادهم من المسلمين، وتبديد جهودهم، وإبطال مكرهم، وردهم خائبين.

هـ- صدق الوعد الحق بعد تربص الأعداء، وعلوّ الكلمة وإظهارها.

و- الفتح الدعوي، ودخول الناس في الدين، ولو كان مصحوباً بموت الداعية أو مقتله.

ز- إهلاك أعدائهم في حياتهم أو الانتقام منهم بعد مماتهم.

وبعد هذا الإجمال، سأذكر من كلام أهل العلم في تفسير آيات القرآن المتعلقة بالنصر ما يدل على ما أجملتُه هنا من تفاوت مراتب النصر في الخطاب القرآني:

أ- قال ابن الجوزي ه في قوله سبحانه: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### (فيه ثلاثة أقوال:

أحدها: أن ذلك بإثبات حججهم.

والثاني: بإهلاك عدوهم.

والثالث: بأن العاقبة تكون لهم.

وفصل الخطاب: أن نصرهم حاصل لابد منه، فتارة يكون بإعلاء أمرهم كما أعطى داود وسليهان من الملك ما قَهَرا به كل كافر، وأظهر محمدًا على مكذبيه، وتارة يكون بالانتقام من مكذبيهم بإنجاء الرسل وإهلاك أعدائهم، كما فعل بنوح وقومه وموسى وقومه، وتارة يكون بالانتقام من مكذبيهم بعد وفاة الرسل، كتسليطه بختنصر على قتلة يحيى بن زكريا)(١).

ب- أما الشنقيطي ه فله تقرير مفصّل أنقله بطوله لفائدته في هذا الباب: (والآيات القرآنية مبينة أن النبي المقاتل غير مغلوب بل هو غالب، كما صرح تعالى بذلك في قوله: ﴿ كُتَبَ ٱللّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِحَ ﴾ [سورة المجادلة: ٢١]، وقال قبل هذا: ﴿ أُوْلَتِكَ فِي ٱلْأَذَلِينَ ﴾ [سورة المجادلة: ٢٠]، وقال بعده: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ قَوِيٌّ عَزِينٌ ﴾.

#### وأغلب معاني الغلبة في القرآن الغلبة بالسيف والسنان:

- وقوله: ﴿ فَإِن يَكُن مِّنكُمْ مِّانَّةُ صَابِرَةٌ يُغْلِبُواْ مِائْتَيَنِ ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفُ يَغْلِبُواْ مِائْتَيَنِ ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفُ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ ﴾ [سورة الأنفال:٦٦].

<sup>(</sup>١) زاد المسير في علم التفسير: (٤/ ٤١) لابن الجوزي.

- وقوله: ﴿ لَمْ ۞ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ۞ فِيَ أَدْنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِّنَ بَعْدِ غَلِيهِمْ سَيَغْلِمُونَ ۞ فِي إِضْع سِنِينَ ﴾ [سورة الروم:١-٤].
  - وقوله: ﴿كَمِرِ مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَةً ﴾ [سورة البقرة: ٢٤٩].
    - وقوله: ﴿قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ سَتُغْلَبُونَ ﴾ [سورة آل عمران:١٢].

إلى غير ذلك من الآيات.

وبيّن تعالى أن المقتول ليس بغالب بل هو قسم مقابل للغالب بقوله: ﴿وَمَن يُقَارِلُ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ فَيُقَتَلُ أَوْ يَغَلِبُ ﴾ [سورة النساء: ٧٤]، فاتضح من هذه الآيات أن القتل ليس واقعا على النبي المقاتل؛ لأن الله كتب وقضى له في أزله أنه غالب، وصرح بأن المقتول غير غالب.

#### وقد حقق العلماء أن غلبة الأنبياء على قسمين:

١ - غلبة بالحجة والبيان وهي ثابتة لجميعهم،

٢- وغلبة بالسيف والسنان، وهي ثابتة لخصوص الذين أمروا منهم بالقتال في سبيل الله؛ لأن من لم يؤمر بالقتال ليس بغالب ولا مغلوب؛ لأنه لم يغالب في شيء، وتصريحه تعالى بأنه كتب إن رسله غالبون شامل لغلبتهم من غالبهم بالسيف، كما بينا أن ذلك هو معنى الغلبة في القرآن، وشامل أيضا لغلبتهم بالحجة والبيان، فهو مبين أن نصر الرسل المذكور في قوله: ﴿إِنَّا لَنَصُرُ رُسُلَنَا﴾ السورة غافر: ١٥] الآية، وفي قوله: ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ لَهُمُ الْمَنْ الْمَرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمُمْ السورة غافر: ١٥].

أنه نصر غلبة بالسيف والسنان للذين أمروا منهم بالجهاد؛ لأن الغلبة التي بين أنها كتبها لهم أخص من مطلق النصر؛ لأنها نصر خاص، والغلبة لغة القهر والنصر لغة إعانة المظلوم، فيجب بيان هذا الأعم بذلك الأخص.)(١)

ج- وقال ابن عطية ه في تفسير قوله: ﴿وَيَوْمَبِذِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ بِنَصْرِ ٱللَّهِ ﴾ [سورة الروم:٤-٥]. قال: «ويحتمل أن يشار به إلى فرح المسلمين بنصر الله تعالى إياهم في أن صدق ما قال نبيهم عليه الصلاة والسلام في أن الروم

(١) أضواء البيان: (١/ ٣٤٢) في بعدها - باختصار -، وقال في تتمة الكلام: وهذا تعلم أن ما قاله الإمام الكبير ابن جرير ٨ ومن تبعه في تفسير قوله: ﴿إِنَّا لَنْنُصِم ﴾ الآية، من أنه لا مانع من قتل الرسول المأمور بالجهاد، وأن نصره المنصوص في الآية، حينئذ يحمل على أحد أمرين: أحدهما: أن الله ينصره بعد الموت، بأن يسلط على من قتله من ينتقم منه، كما فعل بالذين قتلوا يحيى وزكرياء وشعيا من تسليط بختنصر عليهم، ونحو ذلك. الثاني: حمل الرسل في قوله: ﴿إِنَّا لِنَنْصِر رسلنا ﴾ على خصوص نبينا ﷺ وحده، أنه لا يجوز حمل القرآن عليه لأمرين: أحدهما: أنه خروج بكتاب الله عن ظاهره المتبادر منه بغير دليل من كتاب، ولا سنة ولا إجماع، والحكم بأن المقتول من المتقاتلين هو المنصور بعيد جدا، غير معروف في لسان العرب، فحمل القرآن عليه بلا دليل غلط ظاهر، وكذلك حمل الرسل على نبينا وحده ﷺ فهو بعيد جدا أيضا، والآيات الدالة على عموم الوعد بالنصر لجميع الرسل كثرة، لا نزاع فيها. الثاني: أن الله لم يقتصر في كتابه على مطلق النصر الذي هو في اللغة إعانة المظلوم، بل صرح بأن ذلك النصر المذكور للرسل نصر غلبة بقوله: ﴿ كتب الله لأغلبن أنا ورسلي﴾ الآية، وقد رأيت معنى الغلبة في القرآن ومر عليك أن الله جعل المقتول قسما مقابلا للغالب في قوله: ﴿ومن يقاتل في سبيل الله فيقتل أو يغلب﴾، وصرح تعالى بأن ما وعد به رسله لا يمكن تبديله بقوله جل وعلا: ﴿ولقد كذبت رسل من قبلك فصروا على ما كذبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا ولا مبدل لكلمات الله ولقد جاءك من نبإ المرسلين ﴾ [الأنعام: ٣٤]، ولا شك أن قوله تعالى: ﴿ كتب الله لأغلبن أنا ورسلي ﴾ [ ٢١]، من كلماته التي صرح بأنها لا مبدل لها وقد نفي جل وعلا عن المنصور أن يكون مغلوبا نفيا باتا بقوله: ﴿إِن ينصر كم الله فلا غالب لكم﴾ [آل عمران: ١٦٠]، وذكر مقاتل أن سبب نزول قوله تعالى: ﴿ كتب الله لأغلبن ﴾ الآية [المجادلة: ٢١] أن بعض الناس قال: أيظن محمد وأصحابه أن يغلبوا الروم وفارس، كما غلبوا العرب زاعما أن الروم وفارس لا يغلبهم النبي عِين لكثرتهم، وقوتهم فأنزل الله الآية، وهو يدل على أن الغلبة المذكورة فيها غلبة بالسيف والسنان؛ لأن صورة السبب لا يمكن إخراجها، ويدل له قوله قبله: ﴿أُولِئِكَ فِي الأَذْلِينِ ﴾ [المجادلة: ٢٠]، وقوله بعده: ﴿إِنْ الله قوى عزيز ﴾.

ستغلب فارس، فإن هذا ضرب من النصر عظيم»(١).

د- وقال ابن تيمية ه عن قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْسَبَقَتْ كِلْمَتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْسَبَقَتْ كِلْمَتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْسَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْمَانِ اللَّهِ مُ لَكُونُ اللَّهُ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْمَانِ اللَّهُ مُ لَكُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُ لَلَّهُ مُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ َّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

(هذا يشكل على بعض الناس، فيقول: الرسل قد قُتل بعضهم، فكيف يكونون منصورين؟ فيقال: القتل إذا كان على وجه فيه عزة الدين وأهله كان هذا من كهال النصر، فإنَّ الموت لا بدَّ منه، فإذا مات ميتةً يكون بها سعيدًا في الآخرة فهذا غاية النصر، كها كان حال نبيِّنا على فإنَّه استشهد طائفةٌ من أصحابه فصاروا إلى أعظم كرامة، ومن بقي كان عزيزًا منصورًا، وكذلك كان الصحابة يقولون للكفار: أخبرنا نبيُّنا أنَّ من قُتل منَّا دخل الجنة، ومن عاش منَّا ملك رقابكم.

فالمقتول إذا قُتل على هذا الوجه كان ذلك من تمام نصره ونصر أصحابه، ومن هذا الباب حديث الغلام الذي رواه مسلم، لما اتَّبع دين الراهب وترك دين الساحر، وأرادوا قتله مرةً بعد مرةٍ فلم يستطيعوا، حتى أعلمهم بأنَّه يُقتل إذا قال الملك: بسم الله رب الغلام. ثمَّ يرميه، ولَّا قُتل آمن الناس كلُّهم، فكان هذا نصمً الدينه.

ولهذا لما قُتل عمر بن الخطاب شهيدًا بين المسلمين قُتل قاتله، وعثمان لما قُتل شهيدًا قُتل قتله الخوارج مستحلين قتله شهيدًا قُتل قتلة الخوارج مستحلين قتلة كانوا ممَّن أمر الله ورسوله بقتالهم، وكانوا مقهورين مع أهل السنة والجماعة.

فلم يمنع ذلك عن الإسلام وأهله، لا سيًّا والنبيون الذين قتلوا كان الله

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: (٤/ ٣٢٨ - ٣٢٩).

ينتقم ممَّن قتلهم، حتَّى يقال إنَّه قتل على دم يحيى بن زكريا سبعون ألفًا)(۱) و- أن سنة النصر لا بدأن تكون مسبوقة بسنة الابتلاء، فمحلّها في خارطة السنن متأخر، فلا بد فيها من الزمن، ومن يتأمل في آيات الكتاب العزيز سيجد أنّ النصر لا يأتي في البداية، كما قال سبحانه: ﴿حَقَّى إِذَا ٱسۡتَكَاسُ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّوا أَنَّ النصر لا يأتي في البداية، كما قال سبحانه: ﴿حَقَّى إِذَا ٱسۡتَكَاسُ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّوا أَنَّ النصر لا يأتي في البداية، كما قال سبحانه: ﴿حَقَّى إِذَا ٱسۡتَكَاسُ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّوا أَنَّ النصر لا يأتِي في البداية، كما قال سبحانه: ﴿أَمَّ حَسِبَتُمُ أَنَّ النصر لا يأتِي في البداية، كما قال سبحانه: ﴿أَمَّ مَسَاتُهُمُ اللَّاسَاءُ وَالضَّرَاءُ وَزُلْزِلُوا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمَا يَأْتِكُمُ مَّشُلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُم مَسَّتُهُمُ ٱلْبَأْسَاءُ وَالضَّرَاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وَمَتَىٰ نَصُرُ ٱللَّهُ السورة البقرة البقرة ١٢١٤]، وفي حديث حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ ومَتَىٰ نَصُرُ ٱللَّهُ السورة البقرة البقرة ١٢١٤]، وفي حديث

7- أن مقياس الزمن في موعد النصر متعلق بميزان الله تعالى لا بميزان الله البشر، ولذلك فإنهم يستبطؤون النصر ويريدون تعجيل زمانه، وأمّا عند الله سبحانه فهو قريب وإن استبطؤوه، كما قال سبحانه: ﴿ حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُ وَ مَتَى فَصُرُ ٱللَّهِ أَلاّ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِيبُ ﴾ [سورة البقرة: ٢١٤]

هرقل: «وكذلك الرسل تبتلي ثم تكون لها العاقبة »(٢)

٧- أن هناك فرقاً بين النصر الجزئي المرحلي وبين النصر الكلي التامّ، ولكلً منها سياقه واعتباراته، فالنّصر الذي حققه الله للمؤمنين يوم بدر يختلف عن النصر الذي تحقق يوم فتح مكة، فالأول تبعته هزائم ومصائب، كما حصل يوم بئر معونة، ويوم أحد، وكانت الحرب سجالاً، وكان المشركون يغزون المدينة بعد بدر، مع أنه كان نصراً عظيماً، لكنه كان نصر البدايات، وأما فتح مكة فكان مختلفاً، فقد كان نصر فتح وتمكين، ودخل الناس بعده في دين الله أفواجا، وخضع سادة قريش وزعماء حربهم لرسول الله على.

<sup>(</sup>١) اختيارات شيخ الإسلام ابن تيمية: (المسألة ١٣٢) لابن عبد الهادي.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري: (٤٥٥٣).

والفائدة من ذلك ألا يتطلب المؤمن النصر التام الذي فيه التمكين المستقر قبل أوانه، وألا يظن أن النصر الجزئي لا يُمكن أن يُعقَب بهزائم أو خسائر.

٨- أن الاستخلاف في الأرض والتمكين فيها ليس معه ضهان الاستمرار الا بقدر الثبات على شروط التمكين، كها قال سبحانه في آية التمكين في سورة النور: ﴿وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْفَلِيقُونَ ﴾ [سورة النور: ٥٥] قال ابن عاشور: ﴿قَدْير بعد البشارة على عادة القرآن في تعقيب البشارة بالنذارة والعكس دفعا للاتكال)(١) ولذلك قال ابن كثير ﴿ عند هذه الجملة من الآية: (فالصحابة ﴿ لما كانوا أقوم الناس بعد النبي ﴿ بأوامر الله عز وجل، وأطوعهم لله -كان نصرهم بحسبهم، وأظهروا كلمة الله في المشارق والمغارب، وأيدهم تأييدا عظيها، وتحكموا في سائر العباد والبلاد. ولما قصر الناس بعدهم في بعض الأوامر، نقص ظهورهم بحسبهم)(٢)

وقال ابن سعدي هذا ﴿ وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ التمكينِ والسلطنةِ التامةِ لكم، يا معشر المسلمين، ﴿ فَأُولَتِ إِلَى هُمُ ٱلْفَاسِ قُونَ ﴾ الذين خرجوا عن طاعة الله، وفسدوا، فلم يصلحوا لصالح، ولم يكن فيهم أهلية للخير، لأن الذي يترك الإيهان في حال عزه وقهره، وعدم وجود الأسباب المانعة منه، يدل على فساد نيته، وخبث طويته، لأنه لا داعي له لترك الدين إلا ذلك) (٣).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (١٨/ ٢٨٨) لابن عاشور.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر: (٦/ ٧٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدى: (٥٧٣).

# ثالثاً: أدلة هذه السنة من الوحي، وبيان معنى هذه الأدلة وتحرير كلام المفسرين حولها:

بعد بيان الضوابط المنهجية المتعلقة بسنة النصر، نقف مع مجموعة من الآيات المتعلقة بهذه السنة مستحضرين ما تمّ تقريره في تلك الضوابط، مع انتقاء أفضل تقريرات المفسرين حولها، وسأبدأ بالآيات المتعلقة بسنة النصر، ثم الآيات المتعلقة بسنة التمكين والاستخلاف، وذلك كما يلى:

### القسم الأول: الأدلة على سنة النصر:

# ١ - ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ [سورة غافر:١٥]

هذه الآية فيها تقرير محكم بنصر الله لرسله والذين آمنوا في الحياة الدنيا، وأسلوبها العام المتعلق بفعل الله تعالى يدل على أنها سنة مستمرة، ويؤيد ذلك الآيات الأخرى التي ذكرها الله سبحانه في سنة النصر.

ولكن ربها أشكلت هذه الإطلاقات على بعض من لم يفقه سنن الله حقيقة الفقه، وذلك حين يرى ابتلاءات المؤمنين وتأخر النصر عنهم في الدنيا، كها قال الإمام الطبري همبيناً الإشكال ومجيباً عنه: (يقول القائل: وما معنى: ﴿إِنَّا لَاَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا ﴾ وقد علمنا أن منهم من قتله أعداؤه، ومثلوا به، كشعياء ويحيى بن زكريا وأشباهها. ومنهم من هم بقتله قومه، فكان أحسن أحواله أن يخلص منهم حتى فارقهم ناجيا بنفسه، كإبراهيم الذي هاجر إلى الشام من أرضه مفارقا لقومه، وعيسى الذي رفع إلى السهاء إذ أراد قومه قتله، فأين النصرة التي أخبرنا أنه ينصرها رسله، والمؤمنين به في الحياة الدنيا، وهؤلاء أنبياؤه قد نالهم من قومهم ما قد علمت، وما نصروا على الحياة الدنيا، وهؤلاء أنبياؤه قد نالهم من قومهم ما قد علمت، وما نصروا على

من ناهم بها ناهم به؟

قيل: إن لقوله: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾ وجهين كلاهما صحيح معناه.

أحدهما أن يكون معناه: إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا إما بإعلائناهم على من كذّبنا وإظفارنا بهم، حتى يقهروهم غلبة، ويذلوهم بالظفر ذلة، كالذي فعل من ذلك بداود وسليان، فأعطاهما من الملْك والسلطان ما قهرا به كل كافر، وكالذي فعل بمحمد بلا إظهاره على من كذّبه من قومه، وإما بانتقامنا بمن حادّهم وشاقهم بإهلاكهم وإنجاء الرسل ممن كذّبهم وعاداهم، كالذي فعل تعالى ذكره بنوح وقومه، من تغريق قومه وإنجائه منهم، وكالذي فعل بموسى وفرعون وقومه، إذ أهلكهم غرقا، ونجى موسى ومن آمن به من بني إسرائيل وغيرهم ونحو ذلك، أو بانتقامنا في الحياة الدنيا من مكذّبيهم بعد وفاة رسولنا من بعد مهلكهم، كالذي فعلنا من نصر تنا شعياء بعد مهلكه، بتسليطنا على قتله من سلطنا حتى انتصر نا بهم من قتلته، وكفعلنا بقتلة يحيى، من تسليطنا بختنصر عليهم حتى انتصر نا به من قتله له وكانتصارنا لعيسى من تتله له وكانتصارنا لعيسى من تعله بالروم حتى أهلكناهم بهم، فهذا أحد وجهيه.

والوجه الآخر: أن يكون هذا الكلام على وجه الخبر عن الجميع من الرسل والمؤمنين، والمراد واحد، فيكون تأويل الكلام حينئذ: إنا لننصر رسولنا محمدا والمذين آمنوا به في الحياة الدنيا، ويوم يقوم الأشهاد، كما بيّنا فيما مضى أن العرب تخرج الخبر بلفظ الجميع، والمراد واحد إذا لم تنصب للخبر شخصا بعينه)(۱).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (۲۰/ ۳٤٤ – ۳٤٥) باختصار.

قال ابن عطية هذ: (أخبر الله تعالى أنه ينصر رسله والمؤمنين في الحياة الدنيا وفي الآخرة، قال بعض المفسرين: وهذا خاص فيمن أظهره الله على أمته كنوح وموسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام، وليس بعام، لأنا نجد من الأنبياء عليهم السلام من قتله قومه كيحيى ولم ينصر عليهم. وقال السدي: الخبر عام على وجهه، وذلك أن نصرة الرسل عليهم الصلاة والسلام واقعة ولا بد، إما في حياة الرسول المنصور كنوح وموسى ، وإما فيها يأتي من الزمان بعد موتهم، ألا ترى إلى ما صنع الله تبارك وتعالى ببني إسرائيل بعد قتلهم يحيى من تسليط بختنصر عليهم حتى انتصر ليحيى ؟ ونصر المؤمنين داخل في نصر الرسل عليهم السلام، وأيضا فقد جعل الله للمؤمنين الفضلاء ودا، ووهبهم نصرا إذا ظلموا، وحضت الشريعة على نصرهم)(۱)

وقال البقاعي هذا ﴿ فِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْكَ ﴾ بإلزامهم طريق الهدى الكفيلة بكل فوز وبالحجة والغلبة، وإن غلبوا في بعض الأحيان فإن العاقبة تكون لهم، ولو بأن يقيض سبحانه لأعدائهم من يقتص منهم ولو بعد حين، وأقل ذلك ألا يتمكن أعداؤهم من كل ما يريدون منهم) (٢)

٢ - قوله سبحانه: ﴿ كُتَبَ ٱللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِيٌّ [سورة المجادلة: ٢١]

قال ابن الجوزي هذ (قوله تعالى: ﴿ كَتَبَ ٱللّهُ ﴾ أي: قضى الله ﴿ لَأَغَلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي ﴾ قال المفسرون: مَن بُعِث من الرسل بالحرب، فعاقبة الأمر له، ومن لم يبعث بالحرب، فهو غالب بالحجة ﴿ إِنَّ ٱللّهَ قَوِيٌّ عَزِينٌ ﴾ أي: مانع حزبه

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: (٤/ ٥٦٤) لابن عطية.

<sup>(</sup>۲) تفسير البقاعي: (۱۷/۸۷).

من أن يذل)<sup>(۱)</sup>.

وقال ابن عطية هي: (وقال الحسن: ما أمر الله تعالى قط رسو لا بالقتال إلا وغلَّبه، وظفَّره بقوته وعزته، لا رب سواه، وقال غيره: ومن لم يؤمر بقتال فهو غالب بالحجة.)(٢)

٣- قوله سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبِلْكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَيَ آءُوهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَٱنتَقَمْنَا
 مِنَ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُو اللهِ وَمَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الروم: ٤٧]

هذه الآية من أظهر الآيات في كون نصر المؤمنين سنة ماضية لا تتبدل، وذلك لقوله سبحانه: ﴿وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا﴾، ومن الملاحَظ في كلام المفسرين عند هذه الآية أن عامتهم حملوا معنى النصر فيها على الإنجاء من أعدائهم، وقد سبق أن هذا من معاني النصر، ولعلهم حملوها على ذلك لأجل سياق الآية والله أعلم. قال مقاتل في تفسيره: ﴿وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (فكان نصرُ هم أنّ الله أنجاهم مِن العذاب مع الرسل)(٣).

وقال الطبري هـ: (يقول: ونجَّينا الذين آمنوا بالله وصدِّقوا رسله، إذ جاءهم بأسنا، وكذلك نفعل بك وبمن آمن بك من قومك، ﴿وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الروم: ٤٧] على الكافرين، ونحن ناصر وك ومن آمن بك على مَن كفر بك، ومظفروك بهم)(٤)

<sup>(</sup>١) زاد المسير في علم التفسير: (١/ ٢٥١). باختصار

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: (٥/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليهان: (٣/ ٤١٨).

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: (١٨/ ١٥).

وقال ابن الجوزي هن ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا ﴾ أي: واجبا هو أوجبه على نفسه ﴿ نَصُرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ إنجاؤهم مع الرسل من عذاب المكذبين)(١)

وقال الواحدي هذ ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصَرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ قال الحسن: نصر المؤمنين: إنجاؤهم مع الرسل من عذاب الأمم. وهو قول الكلبي ومقاتل) (٢) عَد قوله سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴾ [سورة الصافات: ١٧١-١٧١].

هذه الآية حَملها طائفة من المفسرين على النصر بالحجة، كما قال الطبري: (وقوله ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴾ يقول تعالى ذكره: ولقد سبق منا القول لرسلنا إنهم لهم المنصورون: أي مضى بهذا منا القضاء والحكم في أمّ الكتاب، وهو أنهم لهم النُّصرة والغَلبة بالحجج) (٣)

وقال ابن الجوزي هذ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا ﴾ أي: تقدم وعدنا للمرسلين بنصرهم، والكلمة قوله: ﴿ كُتَبَ ٱللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِحٍ ﴾، ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴾ بالحجة، ﴿ وَإِنَّ جُندَنَا ﴾ يعني حزبنا المؤمنين ﴿ لَهُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴾ بالحجة أيضا والظفر) (٤)

وعن الحسن البصري ه في قوله ﴿وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴾، قال: (لم يُقتَل مِن الرسل أصحاب الشرائع أحدٌ قطُّ)(٥)

<sup>(</sup>١) زاد المسير في علم التفسير: (٣/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) التفسير البسيط: (١٨/ ٧٦) للواحدي.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: (١٩/ ٢٥٧)

<sup>(</sup>٤) زاد المسير في علم التفسير: (٣/ ٥٥٥) لابن الجوزي.

<sup>(</sup>٥) تفسير يحيى بن سلام: (٢/ ٨٤٨).

هاتان الآيتان في سنة النصر فيها بيان لمقدمات هذه السنة وشيء من شروطها، فالنصر من الله يأتي -قطعاً - لمن ينصر الله سبحانه، وقد بين العلماء معنى نصر الله تعالى، والمراد بذلك، ففي الآية الأولى قال الماوردي: (قوله عز وجل: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن تَصُرُواْ ٱللّهَ يَنصُرُ فَي فيه وجهان: أحدهما: إن تنصروا دين الله ينصر كم الله، قاله قطرب)(۱)

قال الشنقيطي ه: (ومعنى نصر المؤمنين لله: نصرهم لدينه ولكتابه، وسعيهم وجهادهم في أن تكون كلمته هي العليا، وأن تقام حدوده في أرضه، وتحتثل أوامره وتجتنب نواهيه، ويحكم في عباده بها أنزل على رسوله هي.)(١)

وقال البقاعي ها: ﴿إِن تَصُرُواْ ٱللّهَ اللّهِ اللهِ البقاعي الله إلى تَصُرُواْ ٱللّه الله الأعظم؛ بإيضاح أدلته وتبيينها وتوهية شبه أهل الباطل، وقتالهم، ويكون ذلك خالصا له لا لغيره من النيات الفاسدة المعلولة بطلب الدنيا أو الشهرة بالشجاعة والعلم وطِيبِ الذِّكْرِ، أو الغضب للأهل وغير ذلك) (٣).

تفسير الماوردي: (٥/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) تفسير الشنقيطي: (٧/ ٤٥٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير البقاعي: (١٨/ ٢٠٩).

وأما الآية الثانية وهي قوله سبحانه: ﴿وَلَيَنصُرَنَّ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُو ﴾ فالمقصود بنصر المؤمنين لله هنا: الجهاد في سبيل الله، كما قال الطبري ٤: (وقوله: ﴿وَلَيَعَينَ ٱللهُ مَن يَنصُرُهُ وَ ﴾ يقول تعالى ذِكره: وليعينن الله من يقاتل في سبيله، لتكون كلمته العليا على عدوّه؛ فنصر الله عبده: معونته إياه، ونصر العبد ربه: جهاده في سبيله، لتكون كلمته العليا.)(١).

قال ابن عاشور هذ (وقوله ﴿وَلِيَنصُرَنَّ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُو عطف على جملة ﴿وَلَوَلَا دَفَعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ ﴾، أي أمر الله المسلمين بالدفاع عن دينهم. وضمن لهم النصر في ذلك الدفاع لأنهم بدفاعهم ينصرون دين الله، فكأنهم نصروا الله.)(١)

٦- قوله سبحانه: ﴿أَمْرَحَسِبَتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَواْ مِن قَبَلِكُمُ مَّسَتُهُ مُ الْبَالْسَاءُ وَٱلظِّرَّاءُ وَرُلْزِلُواْ حَتَىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ ٱللَّهِ قُرِيبٌ ﴾ [سورة البقرة:٢١٤]

هذه الآية من الآيات المهمة في بيان شيء من متعلقات سنة النصر، وهو كونه لا يأتي إلا بعد زمن، حتى يستبطئ الرسول والذين آمنوا معه موعده، وقد سبق الحديث عن الآية مراراً في هذا الكتاب.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (۱٦/ ٥٨٧).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: (١٧/ ٢٧٩) لابن عاشور.

هذه الآية فيها نصّ بيّن محكم على أنّ المؤمنين منصورون على أعدائهم إن قاتلوهم، وذلك بخذلان الله لهؤلاء الكفار، وعدم نصرهم لهم، مما يؤدي إلى فرارهم وهزيمتهم ونصر المؤمنين، كما قال أبو جعفر الطبري في: (يقول تعالى ذكره: لو قاتلكم هؤلاء الكفار من قريش، لخذلهم الله حتى يهزمهم عنكم؛ خذلانه أمثالهم من أهل الكفر به، الذين قاتلوا أولياءه من الأمم الذين مضوا قبلهم)(۱)

والمقصود بقوله سبحانه: ﴿ سُنَةَ ٱللهِ ﴾ ما قاله الزجّاج ﴿ المعنى: لو قاتلك من لم يقاتلك لنصرت عليه، لأن سنة الله النصرة لأوليائه) (٢)، وقال ابن سعدي ﴿ (هذه سنة الله في الأمم السابقة، أن جند الله هم الغالبون) وقال ابن عاشور ﴿ (والمعنى: سن الله ذلك سنة، أي جعله عادة له ينصر المؤمنين على الكافرين إذا كانت نية المؤمنين نصر دين الله كما قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن تَصُرُواْ ٱللّهَ يَنصُرُ وُ وَيُثِبِّتَ أَقُدَامَكُم ﴿ وقال: ﴿ وَلَيَنصُرُنَ ٱللّهُ مَن يَنصُرُ وَ ﴾ أي أن الله ضمن النصر للمؤمنين بأن تكون عاقبة حروبهم نصرا وإن كانوا قد يغلبون في بعض المواقع كما وقع يوم أحد وقد قال تعالى: ﴿ وَٱلْعَقِبَةُ لِلمُتّقِينَ ﴾ وقال: ﴿ وَالْعَقِبَةُ لِلمُتّقِينَ ﴾ وقال:

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: (٢١/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير، ابن الجوزي

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: (٢٦/ ١٨٢).

# القسم الثاني: الأدلة على سنة الاستخلاف والتمكين والوراثة:

١ - قوله سبحانه: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱللَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱللَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَ فِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَبَعْدَ ذَلِكَ لَهُمْ وَلَيُمِدِّلَكَ هُمُ ٱلْفَلِيهِ قُونَ ﴾ [سورة النور:٥٥].

هذه الآية هي الآية المركزية في هذه السنة، وهي مليئة بالمعاني وتتضمن بيان إثبات كون الاستخلاف سنة، وتبين شروطه، ومعناه، إلى غير ذلك من المعاني، ولذلك سأنتقى أفضل ما قاله المفسرون فيها ولو طال النقل قليلاً:

قال الطبري ﴿ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ يقول: ليورثنهم الله أرض المشركين من العرب والعجم، فيجعلهم ملوكها وساستها ﴿ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ ﴾ يقول: كما فعل من قبلهم ذلك ببني إسرائيل، إذ أهلك الجبابرة بالشأم، وجعلهم ملوكها وسكانها ﴿ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ ﴾ يقول: وليوطئن لهم دينهم، يعني: ملتهم التي ارتضاها لهم، فأمرهم بها.)(۱)

وفي كلام الطبري الربط بين الاستخلاف والتوريث، وسيأتي بيان شيء من النصوص القرآنية حول سنة توريث المؤمنين أرض المشركين.

وقال ابن الجوزي هذ: (قوله تعالى: ﴿لَيَسْتَخُلِفَنَّهُمْ الْي: ليجعلنهم يخلفون من قبلهم، والمعنى: ليورثنهم أرض الكفار من العرب والعجم، فيجعلهم ملوكها وساستها وسكانها)(٢) وقال: ﴿وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ﴾ وهو الإسلام،

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (۲۷/۲۷).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير في علم التفسير: (٣/٤/٣).

وتمكينه: إظهاره على كل دين)(۱)، وأما ابن عاشور فقال: (وتمكين الدين: انتشاره في القبائل والأمم وكثرة متبعيه. استعير التمكين الذي حقيقته التثبيت والترسيخ لمعنى الشيوع والانتشار؛ لأنه إذا انتشر لم يخش عليه الانعدام فكان كالشيء المثبت المرسخ، وإذا كان متبعوه في قلة كان كالشيء المضطرب المتزلزل)(۱).

وقال ابن كثير هـ: (هَذَا وَعْدُّ مِنَ الله لِرَسُولِه هِ بِأَنه سيجعل أمته خلفاء الأرض، أي: أئمة الناس والولاة عليهم، وبهم تصلح البلاد، وتخضع لهم العباد، وليبدلن بعد خوفهم من الناس أمنا وحكما فيهم، وقد فعل تبارك وتعالى ذلك. وله الحمد والمنة، فإنه لم يمت رسول الله عليه حتى فتح الله عليه مكة وخيبر والبحرين، وسائر جزيرة العرب وأرض اليمن بكمالها. وأخذ الجزية من مجوس هجر، ومن بعض أطراف الشام، وهاداه هرقل ملك الروم وصاحب مصر والإسكندرية -وهو المقوقس -وملوك عمان والنجاشي ملك الجبشة، الذي تملك بعد أصحمة، رحمه الله وأكرمه.

ثم لما مات رسول الله على واختار الله له ما عنده من الكرامة، قام بالأمر بعده خليفته أبو بكر الصديق) (٢) فذكر فتوحات الصحابة ومن بعده م ثم قال: (وقوله: ﴿كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ ﴾ كما قال تعالى عن موسى ﴿، أَنه قال لقومه: ﴿عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسَتَخْلِفَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٢٩]، وقال تعالى: ﴿وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: (١٨/ ٢٨٧) لابن عاشور.

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر: (٦/ ۷۰ – ۷۱).

ٱسۡتُضۡعِفُواْ فِي ٱلۡأَرۡضِ وَنَجُعَلَهُمۡ أَيِمَّةَ وَنَجُعَلَهُمُ ٱلۡوَارِثِينَ ۞ وَنُمَكِّنَ لَهُمۡ فِي ٱلۡأَرۡضِ وَنُوى فِرْعَوْنَ وَهُمُنَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُواْ يَحَذَرُونَ ۞ [سورة القصص:٥-١].)(١).

ثم قال بعد ذلك: (فالصحابة ، لما كانوا أقوم الناس بعد النبي بي بأوامر الله عز وجل، وأطوعهم لله -كان نصرهم بحسبهم، وأظهروا كلمة الله في المشارق والمغارب، وأيدهم تأييدا عظيها، وتحكموا في سائر العباد والبلاد. ولما قصر الناس بعدهم في بعض الأوامر، نقص ظهورهم بحسبهم، ولكن قد ثبت في الصحيحين، من غير وجه، عن رسول الله في أنه قال: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم إلى يوم القيامة» وفي رواية: «حتى يأتي أمر الله، وهم كذلك» وفي رواية: «حتى يقاتلوا الدجال». وفي رواية: «حتى ينزل عيسى ابن مريم وهم ظاهرون». وكل هذه الروايات صحيحة، ولا تعارض بينها)(٢).

وقال ابن عاشور ه: (وجملة ﴿يَعُبُدُونَنِ حال من ضمائر الغيبة المتقدمة، أي: هذا الوعد جرى في حال عبادتهم إياي. وفي هذه الحال إيذان بأن ذلك الوعد جزاء لهم، أي: وعدتهم هذا الوعد الشامل لهم والباقي في خلفهم؛ لأنهم يعبدونني عبادة خالصة عن الإشراك)(٣).

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: (۲/ ۷۳).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر: (۱/ ۷۶).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: (١٨/ ٢٨٨) لابن عاشور.

-وقال ابن سعدي هميناً أن هذا الوعد ليس خاصا بأصحاب النبي هي : (هذا من أوعاده الصادقة، التي شوهد تأويلها ومخبرها، فإنه وعد من قام بالإيهان والعمل الصالح من هذه الأمة، أن يستخلفهم في الأرض، يكونون هم الخلفاء فيها، المتصرفين في تدبيرها، وأنه يمكن لهم دينهم الذي ارتضى لهم، وهو دين الإسلام، الذي فاق الأديان كلها، ارتضاه لهذه الأمة، لفضلها وشرفها ونعمته عليها، بأن يتمكنوا من إقامته، وإقامة شرائعه الظاهرة والباطنة، في أنفسهم وفي غيرهم، لكون غيرهم من أهل الأديان وسائر الكفار مغلوبين ذليلين، وأنه يبدلهم من بعد خوفهم الذي كان الواحد منهم لا يتمكن من إظهار دينه، وما هو عليه إلا بأذى كثير من الكفار، وكون جماعة المسلمين قليلين جدا بالنسبة إلى غيرهم، وقد رماهم أهل الأرض عن قوس واحدة، وبغوا لهم الغوائل.

فوعدهم الله هذه الأمور وقت نزول الآية، وهي لم تشاهد الاستخلاف في الأرض والتمكين فيها، والتمكين من إقامة الدين الإسلامي، والأمن التام، بحيث يعبدون الله ولا يشركون به شيئا، ولا يخافون أحدا إلا الله، فقام صدر هذه الأمة، من الإيهان والعمل الصالح بها يفوقون على غيرهم، فمكنهم من البلاد والعباد، وفتحت مشارق الأرض ومغاربها، وحصل الأمن التام والتمكين التام، فهذا من آيات الله العجيبة الباهرة، ولا يزال الأمر إلى قيام الساعة، مهها قاموا بالإيهان والعمل الصالح، فلا بد أن يوجد ما وعدهم الله وإنها يسلط عليهم الكفار والمنافقين، ويديلهم في بعض الأحيان، بسبب إخلال المسلمين بالإيهان والعمل الصالح)(۱).

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدى: (۵۷۳).

٧- قوله سبحانه: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَكُمْ مِّنَ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُ تَ فِي مِلَتِنَا فَأَوْحَنَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَلَنُسُكِنَكُمُ لَتَعُودُ تَ فِي مِلَتِنَا فَأَوْحَنَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَلَنُسُكِنَكُمُ لَتَعُودُ تَ فِي مِلَتِنَا فَأَوْحَنَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكِكَ الطَّلِمِينَ ﴿ وَلَنُسُكِنَا كُمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

هذه الآية في سنة توريث الله المؤمنين أرض الكفار بعد المدافعة والإهلاك، كما قال الطبري هميناً كون هذا الأمر سنة ماضية مستمرة: (وقوله وَلَنُسُكِنَكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعَدِهِمُ هُ، هَذَا وَعَدٌ مِنَ الله مَنْ وَعَدَ مِنْ أَنْبِيَائِهِ النَّسُرَ عَلَى الْكَفَرة بِهِ مِنْ قَوْمِه، يَقُولُ: لَمَا تَعَادَتْ أَمَمُ الرُّسُلِ فِي الْكُفْر، وَتَوَعَدُوا النَّصْرَ عَلَى الْكُفْر، وَتَوَعَدُوا رَسُلَهُمْ بِالْوُقُوعِ بِمِمْ، أَوْحَى اللهُ إِلَيْهِمْ بِإِهْلَاكِ مَنْ كَفَر بِهِمْ مِنْ أَمُهِمْ وَوَعَدَهُمُ رَسُلَهُمْ بِالْوُقُوعِ بِمِمْ، أَوْحَى اللهُ إِلَيْهِمْ بِإِهْلَاكِ مَنْ كَفَر بِهِمْ مِنْ أَمُهِمْ مِنْ أَمُهُمْ لَا لَكُمْرَوهِ فِيهِ مِنْ الله وَعِيدًا وَتَهْدِيدًا لِمُشْرِكِي قَوْمِهِ مَكَى لَيْيِهِ، وَتَشْبِيًا لِمُحَمَّدٍ عَلَى مَا لَكُمْرُوهِ فِيهِ مِنْ مُشْرِكِي قَوْمِهِ، كَمَا صَبَرَ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ مِنْ أُولِي الْعَزْمِ مِنْ لَلْهُ وَعِيدًا وَتَهْدِيدًا لَمُحَمَّدٍ عَلَى مَا لَكُمْرُوهِ فِيهِ مِنْ مُشْرِكِي قَوْمِهِ، كَمَا صَبَرَ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ مِنْ أُولِي الْعَزْمِ مِنْ رُسُلِهِ، وَمَعْرِفَة أَنَّ عَاقِبَة أَمْرِ مَنْ كَفَر بِهِ الْهُلَاكُ، وَعَاقِبَتَهُ النَّصُرُ عَلَيْهِمْ، قوله رَسُلِهِ، وَمَعْرِفَة أَنَّ عَاقِبَة أَمْرِ مَنْ كَفَر بِهِ الْهُلَاكُ، وَعَاقِبَتَهُ النَّصُرُ عَلَيْهِمْ، قوله تعالى: ﴿ مُنْ لَلَهُ فِي ٱلَّذِينَ خَلَولُ مِن قَبْلُ ﴾ [سورة الأحزاب:٢٦]

وَقَوْلُهُ: ﴿ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِهِ وَخَافَ وَعِيدِ ﴾، يَقُولُ جَلَّ ثَنَاؤُهُ: هَكَذَا فِعْلِي لَمِنْ خَافَ مَقَامَهُ بَيْنَ يَدَيَّ، وَخَافَ وَعِيدِي، فَاتَّقَانِي بِطَاعَتِهِ وَتَجَنَّبَ فِعْلِي لَمِنْ خَافَ مَقَامَهُ بَيْنَ يَدَيَّ، وَخَافَ وَعِيدِي، فَاتَّقَانِي بِطَاعَتِهِ وَتَجَنَّبَ سَخَطِي، أَنْصُرُهُ عَلَى مَنْ أَرَادَ بِهِ سُوءًا وَبَغَاهُ مَكْرُوهًا مِنْ أَعْدَائِي، أُهْلِكُ عَدُوَّهُ وَأَنْصُرُهُ عَلَى مَنْ أَرَادَ بِهِ سُوءًا وَبَغَاهُ مَكْرُوهًا مِنْ أَعْدَائِي، أُهْلِكُ عَدُوَّهُ وَأَنْ خُرِيهِ، وَأُورِّتُهُ أَرْضَهُ وَدِيَارَهُ)(٢).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: (۱۳/۱۳).

وكان من صنعه تعالى: أنه أظهر رسوله ونصره، وجعل له بسبب خروجه من مكة أنصارا وأعوانا وجندا، يقاتلون في سبيل الله، ولم يزل يرقيه الله تعالى من شيء إلى شيء، حتى فتح له مكة التي أخرجته، ومكن له فيها، وأرغم آناف أعدائه منهم، ومن سائر أهل الأرض، حتى دخل الناس في دين الله أفواجا، وظهرت كلمة الله ودينه على سائر الأديان، في مشارق الأرض ومغاربها في أيسر زمان؛ ولهذا قال تعالى: ﴿فَأُوْحَلَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ ٱلظّلِمِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُمْتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُمَتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُمْتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُمَتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُمْتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُمْتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسِلِينَ وَاللَّهُ وَلَعُهُ الْفَلُونُ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُمْتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُمْتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُمْتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُمْتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُوسِلِينَ أَلِنَ اللّهُ وَلِقَدْ مَنْ بَعْدِدُ النّبِ فَي اللّهُ وَلَقُومِهِ الللّهُ وَلَقَدْ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِي فَي اللّهُ وَلَقُومِهِ السِينَ اللّهُ وَالْمَائِ وَالْمَائِولُونَ مِنْ عَبْدِ اللّهِ وَالْمَالِي وَلَقَوْمِهِ السِينَ وَالْمَالِمُونَ اللّهُ وَالْمَالِحُونَ ﴿ وَاللّهِ وَالْمَالِمُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمَالِي وَلَوْلَا مُوسَى لِقَوْمِهِ الللّهُ عَلَيْكُ واللّه واللّه واللّه عَلَيْكُولُونَ الللّهُ وَالْمَالِمُونَ الللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْكُولُونَ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا الللهُ اللّهُ الللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا الللّهُ عَلَى الللّهُ وَلَوْلُولُولُ اللللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ الللّهُ وَلَا الللهُ الللللّهُ وَلَاللّهُ الللللّهُ وَلَاللهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللهُ وَلَالِهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللهُ وَلَاللّهُ وَلِلْكُولُولُولِي الللللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلِلْلِلْكُولُولُولُولُولُولُولُول

وقال تعالى: ﴿وَأُوْرَثُنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضَعَفُونَ مَشَرِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَعَرِبَهَا ٱلَّتِي بَكَرُنَا فِيهَا وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِيَ إِسْرَةِ يِلَ بِمَا صَبَرُواْ وَدَمَّرْنَا مَا كُنُواْ يَعْرِشُونَ ﴾ [سورة الأعراف:١٣٧]) (١٠.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير: (٤/٥/٤).

### رابعاً: علاقة هذه السنة بغيرها من السنن:

سبق البيان في الضوابط المنهجية المتعلقة بفهم سنة النصر أنها سنة مسبوقة بمجموعة من السنن، ومن أهم السنن الإلهية المرتبطة بسنة النصر:

- ١ سنة الابتلاء، فالنصر لا يأتي إلا بعده
  - ٢ سنة التدافع بين الحق والباطل.
    - ٣- سنة المداولة.
- ٤ سنة التمييز بين الخبيث والطيب، وتمحيص المؤمنين، والعلاقة بينها متعلقة بالنصر الكلي الذي لا يكون إلا للخُلَّص من المؤمنين، فلا بد من التمييز والتمحيص بالابتلاءات قبلها، وهذا ما حدث في سيرة النبي .



## خامساً: الحِكَم والمقاصد من هذه السنّة:

إن تقدير الله سبحانه نصر المؤمنين وتأييدهم فيه حكم كثيرة منها:

١ - إعلاء كلمة الله ﷺ، فالله ينصر أولياءه ليُعلى كلمته.

٢- دخول الناس في دين الله سبحانه، وذلك لأنّ الناس يتبعون القوي في الغالب، فإذا نصر الله عباده المؤمنين أدى ذلك إلى دخول كثير من الناس في دينهم، وهذا الدخول وإن كان غير متين في أوله، ولكن لعله يَؤُول عند بعضهم إلى متانة ويقين في آخره.

٣- إكرام الله أولياءه واستجابته لدعائهم وشفاء صدورهم وإذهاب غيظ قلوبهم: ﴿قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ ٱللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَخْزِهِمْ وَيَخْزِهِمْ وَيَخْزِهِمْ وَيَخْزِهِمْ وَيَضْرَكُمُ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَيُنْهِمْ عَيْظَ قُلُوبِهِمْ ﴾ [سورة التوبة: ١٥-١٥].

٤- كبت أعداء الله الكفار، وقطع دابرهم، والانتقام منهم، وتعذيبهم، كما قال سبحانه: ﴿وَلَقَدُ نَصَرَّكُو اللهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ ﴾ [سورة آل عمران:١٢٣] ثم قال سبحانه: ﴿لِيَقَطَعَ طَرَفًا مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ أَوْ يَكَبِتَهُمْ فَيَنقَلِبُواْ خَابِينِ ﴾ [سورة آل عمران:١٢٧] ثم الله ببدر ليهلك العمران:١٢٧]، قال الطبري ﴿: (فتأويل الكلام: ولقد نصركم الله ببدر ليهلك فريقا من الكفار بالسيف، أو يخزيهم بخيبتهم مما طمعوا فيه من الظفر ﴿فَيَنقَلِبُواْ فَيَبِينَ ﴾، يقول: فيرجعوا عنكم خائبين، لم يصيبوا منكم شيئا مما رجوا أن ينالوه منكم) (١) وقد يكون قوله سبحانه: ﴿لِيقُطعَ طَرَفًا ﴾، متعلقاً بالآية قبلها وهي: ﴿وَمَا ٱلنَّصُرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللّهِ ٱلْمَذِهِ اللّهِ ٱلْمَالِيةِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ على أن نصره عباده المؤمنين شيئا من حكم النصر في تفسيره لهذه الآية: (يخبر تعالى أن نصره عباده المؤمنين

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: (٦/ ٤١).

لأحد أمرين: إما أن يقطع طرفا من الذين كفروا، أي: جانبا منهم وركنا من أركانهم، إما بقتل، أو أسر، أو استيلاء على بلد، أو غنيمة مال، فيقوى بذلك المؤمنون ويذل الكافرون، وذلك لأن مقاومتهم ومحاربتهم للإسلام تتألف من أشخاصهم وسلاحهم وأموالهم وأرضهم فبهذه الأمور تحصل منهم المقاومة والمقاتلة فقطع شيء من ذلك ذهاب لبعض قوتهم.

الأمر الثاني أن يريد الكفار بقوتهم وكثرتهم، طمعا في المسلمين، ويمنوا أنفسهم ذلك، ويحرصوا عليه غاية الحرص، ويبذلوا قواهم وأموالهم في ذلك، فينصر الله المؤمنين عليهم ويردهم خائبين لم ينالوا مقصودهم، بل يرجعون بخسارة وغم وحسرة، وإذا تأملت الواقع رأيت نصر الله لعباده المؤمنين دائرا بين هذين الأمرين، غير خارج عنهما إما نصر عليهم أو خذل لهم)(١).

٥- التوبة على الكفار إذا رأوا عزّ الإسلام وأصابهم المسلمون بالأسر والتنكيل، كما قال سبحانه في الآية السابقة: ﴿أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمُ ﴾ على القول بكونها معطوفة على قوله سبحانه: ﴿لِيَقْطَعَ طَرَفَا﴾.

7- إقامة الأئمة الهادين للناس تمام الهداية، القائمين بدين الله الحاكمين به، وهذا لا يكون إلا بالنصر والتمكين، كما قال ابن سعدي هذه وَنَجُعَلَهُمُ الْمِينَ فَي الدين، وذلك لا يحصل مع استضعاف، بل لا بد من تمكين في الأرض، وقدرة تامة)(٢).



<sup>(</sup>۱) تفسير السعدى: (١٤٦).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي: (۲۱۱).

## سادساً: الثمرات المترتبة على الوعي بهذه السنة:

١- التوكل على الله تعالى والتعلّق به وحده، وذلك لأن من أهم قواعد سنة النصر ومحكماتها: أن النصر من عند الله وحده، فلا يأتي إلا بالتوكل على الله والاعتماد عليه سبحانه، كما قال جلّ وعلا في آية جمع فيها بين هذه الحقيقة وبين الأمر بالتوكل: ﴿إِن يَنصُرُكُمُ ٱللّهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُمّ وَإِن يَخَذُلُكُم فَمَن ذَا ٱلّذِي يَنصُرُكُم مِّنْ بَعَدِهِ وَعَلَى ٱللّهِ فَلْيَتَوكُلُ ٱللّهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُم قِن العمران ١٦٠٠]

٢- توطين النفس على الصبر، لأنه شرط أساسي للنصر، ولا يكون النصر إلا به كها تقدم، فالذي يعي هذه السنة ويفقهها يستصحب الصبر ويثبت عليه حتى يأتي النصر.

٣- تحقيق الطاعة لله ورسوله، واجتناب المعصية، وخاصة في سياق الجهاد
 في سبيل الله، وذلك للوعى بأن هذه السنة مرتبطة بهذه الاستجابة والانقياد.

٤ - ثبات القلب وعدم الرهبة من الأعداء؛ للإيهان التام بسنة النصر عليهم
 وأنها متعلقة بقوة الله لا بقوة البشر.

٥- السعي لإقامة دين الله، والإخلاص لله في القتال والجهاد، لأن فهم سنة النصر يقتضي الانطلاق من قوله سبحانه: ﴿ وَلَيَنصُرُنَّ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُ فَوَ السورة الخج: ٤٠] وهذا لا يكون إلا بالجهاد في سبيل الله لإعلاء كلمة الله، فبذلك يأتي النصر.

### سابعاً: تنزيل هذه السنّة على الواقع:

1- واقع الأمة الإسلامية لا ينبغي الحكم عليه بحكم واحد شامل للجميع، وذلك لأنّ الأمة لا تتحرك حركة واحدة تصدق عليها سلسلة السنن في محل واحد، بل هي متفاوتة في حركتها - وإن كان يجمعها في الجملة اسم الضعف والوهن -، ففي بعض البلدان وُجِد من جاهد لرفع راية الإسلام، وقتال أعداء الله، فصدقت عليهم منظومة السنن حتى وصلوا إلى النصر والتمكين كما حصل لإخواننا في أفغانستان، الذين جاهدوا في سبيل الله لمدة عشرين سنة وابتُلُوا في سياق ذلك ابتلاءً عظيماً حتى فتح الله لهم وأخزى أعداءهم، فهذا وابتُلُوا في من الأمة وتمكينٌ لها، وإن كان هذا التمكين متأثراً بالحالة العامة للأمة من الوهن والضعف وتسلط الأعداء، فهو تمكين محدود، لكنه تمكين لم يأت إلا بنصر من الله وعون وتأييد.



وإخواننا في فلسطين لا يزالون في تدافع شديد مع المحتلين، وهم يسيرون في منظومة السنن حتى يفتح الله عليهم، ولعل الله سبحانه ييسر للأمة الإسلامية مشاركتهم قريباً في دفع أعداء الله والنصر عليهم.

ومن أهم الأمور التي ينبغي على إخواننا في المقاومة الفلسطينية الحرص عليها في سياق شروط النصر: التمييز بين الخبيث والطيب، وذلك بألا يخلطوا صفوف أهل السنة بالمجرمين من الرافضة -الذين حاربوا أهل السنة في سوريا والعراق حربا شديدة، وارتكبوا في حقهم المجازر العظيمة - فلا يصفوهم بجنود الإسلام الذين تحدث عنهم النبي على بقوله: «سيصير الأمر إلى أن تكونوا جنودا مجندة؛ جند بالشام وجند باليمن وجند بالعراق»(١)

ولا يصفوهم بشهداء القدس وحماة المقدسات ونحو ذلك، فإن دماءنا لا تزال تنزف من قنابلهم وأسلحتهم، فضلا عن فساد معتقدهم وشدة انحرافهم، والأمر ليس بخاف على أحد، ولكنه يتطلب تخليص القلب من الشوائب.

وهذا لا يعني عدم الاستفادة من دعمهم كما يُستفاد من دعم غيرهم، فهذا مقام آخر، ولا يستلزم عدم شكرهم بقدر المقام دون تزكية ومبالغات، ولا عدم تقدير جهودهم في الإسناد ونحوه، ولكن الإشكال في تزكيتهم وغسل جرائمهم وإدخالهم في مصاف حماة الدين والمقدسات؛ فهذا من لبس الحق بالباطل وخلط الخبيث بالطيب.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٢٤٨٣) عن ابن حَوَالَةَ اللهِ.

وأنا أتحدث هنا من منطلق سنة الله في التمييز بين الخبيث والطيب، فهي من مقدمات النصر والتمكين، فينبغي التنبّه لهذه الحسابات السننية الدقيقة، ونسأل الله أن يحفظ إخواننا وينصر هم.

وإخواننا في سوريا لا يزالون كذلك في دفع أعداء الله من الباطنية ومن أعانهم من المجرمين، وإن كانوا متأخرين كثيراً بسبب تفرقهم واختلافهم، ولو أنهم اجتمعت كلمتهم وتوحدت صفوفهم لرأينا من تأييد الله لهم وعونه ومدده ما تتحسن به الأحوال، وذلك لأن من شروط النصر: عدم التفرق والتنازع، كما مرّ معنا في قوله سبحانه: ﴿وَلَا تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَرِيكُ كُمُّ السورة الأنفال:٤٦].

والجامع المشترك بين هذه النهاذج هي أنها تُمثّل حالات مدافعة خاصة ومحدودة وليست عامة على مستوى الأمة.

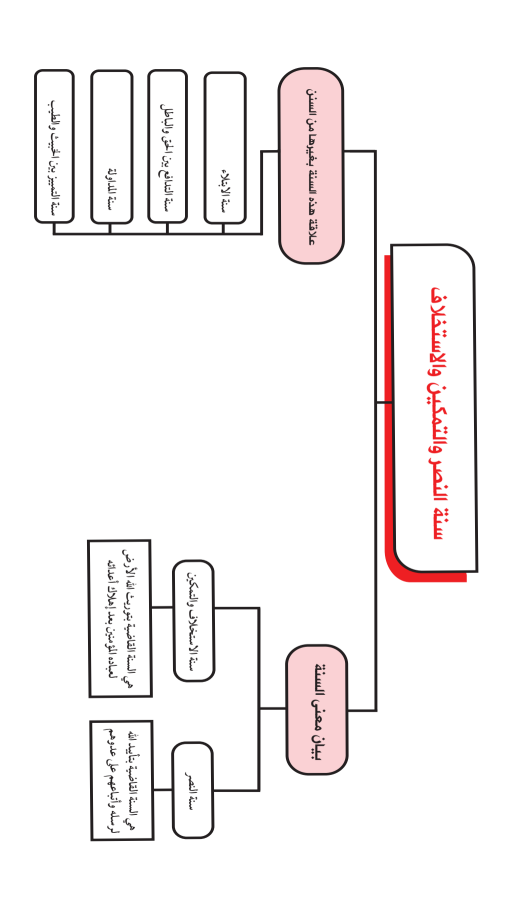
والمتوقع والله أعلم من خلال التأمل في مجموع السنن الإلهية وتنزيلها على الواقع بعد الوعي به: أن الأمة مقبلة على حالة تدافع عامة شديدة مع أعدائها، وأنها بداية التمكين لهذه الأمة من جديد، وإعادة عزتها وكرامتها ومجدها.

7- من أعظم ما تفتقده الأمة اليوم في أكثر أقطارها فيها يتعلق بسنة النصر والتمكين: الحَمَلة المصلحون القائمون على أمر الله الساعون لتمكين دينه، فهؤلاء هم الطرف الأهم في سنة النصر من جهة الأسباب، إذْ إنّ نصر الله إنها يتنزل عليهم، والذي يتأمل في الواقع يرى مقدار قلة من يصح عليهم هذا الوصف، وبناء على ذلك، فإن من أهم النتائج التي أخرج بها من هذا البحث في السنن الإلهية: أهمية العمل على صناعة المصلحين، وأنه من أولى الأولويات،

ثم العمل على تفعيل هؤلاء المصلحين لسد ثغور الأمة وتلبية احتياجاتها المختلفة. وقد وُجدَت في السنوات الأخيرة برامج تعليمية لصناعة المصلحين، نرجو من الله أن تكون إسهاماً كبيراً لهذه الأمة في تحقيق هذا الواجب.

والخلاصة أنه في الأماكن التي لا يوجد فيها المصلحون وحملة الدين فالواجب التركيز على صناعتهم، وفي الأماكن التي يكثر فيها المصلحون فالواجب تكميل صفاتهم على ضوء شروط النصر المذكورة هنا، وعلى ضوء ما ذكرتُه مفصّلا من صفات المصلحين في كتاب بوصلة المصلح.







### سنة النصر والتمكين والاستخلاف تابع 2

### أدلة هذه السنة من الوحى

﴿ كَتَبَ ٱللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِيٌّ ﴾

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَامِن هَبْلِكَ رُسُلًا إِلَىٰ قَوْمِهِ مَ فِجَاءُوهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَٱنتَقَمْنَامِنَ ٱلَّذِينَ أَجْرُمُوۗۗ أُ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْتَنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾

﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ ﴾

﴿أَمْ حَسِبُتُمْ أَن تَنْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمُ مَّثُلُ ٱلَّذِينَ خَلَوَاْ مِن فَبَلِكُمُّ مَّسَّتُهُمُ ٱلْبَأْسَاءُ وَٱلْضَّرَّاتُ وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَنَى نَصْرُ ٱللَّهُ ۚ ٱلاَّا إِنَّ نَصْرَاللَّهِ قَرِيبٌ ﴾

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن تَصُرُواْ ٱلنَّهَ يَنصُرُ لُا وَيُثِبَّتُ أَقَدَامَكُونَ ﴾ وقوله سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ أَخْرِجُواْ مِن دِيكِرِهِم بِغَيْرِحَقِّ إِلَّا أَن يَعُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ الْحَرَجُواْ مِن دِيكِرِهِم بِغَيْرِحَقِّ إِلَّا أَن يَعُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَيَكُمُ وَهِمَا اللَّهُ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُفِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا لَّ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَهُدِّمَتُ صَوْمِعُ وَبِيعٌ وَصَاوَتُ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُفِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا لَيْكُ مَن يَصُرُقُ وَ إِنَّ ٱللَّهُ لَقَوِي عَزِيزٌ فَ ﴾ وَلَيْنَ اللَّهُ مَن يَتَصُرُونَ آلِيّهُ مَن يَتَصُرُونَ آلِيّهُ اللَّهِ اللَّهُ مَن يَتَصُرُونَ آلِيّةً اللَّهُ لَقُوكِ عَزِيزٌ فَ ﴾

﴿ وَلَوْقَانَاَكُ مُالِّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلُواْ الْأَذَّبَرَثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَانَصِيرًا ۞ سُنَّةَ اُللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن فَجَلُّ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبَدِيلًا ۞ ﴾

﴿ وَعَدَاللَّهُ ٱلَّذِيرِ عَامَنُواْ مِنكُوْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَنتِ لَيَشْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِكَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَّلِهِمْ وَلَيُّمَكِّنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِى ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِّنْ بَعَدِ حَوَّفِهِمْ أَمَّنَا يَعْبُدُونَ فِي لاَيُشْرِكُونَ بِي شَيَّعًا وَمَن كَفَرَ بِعَدْ ذَلِكَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُو ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ ﴾

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ صَفَرُواْ لِرُسُلِهِ مِلْنُخْرِجَنَّكُمْ مِّنْ أَرْضِنَآ أَوْلَتَعُودُتَ فِي مِلَّتِنَّا فَأَوْجَىَ إِلَيْهِ مِّرَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ ٱلظَّلِمِينَ ۞ وَلَشُصَيَنَّكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَغَدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعَيدٍ ۞ ﴾

# سنة النصر والتمكين والاستخلاف تابع 3

الثمرات المترتبة على الوعى بهذه السنة

التوكل على الله تعالى والتعلق به وحده

توطين النفس على الصبر

تحقيق الطاعة لله ورسوله

ثبات القلب وعدم الرهبة من الأعداء

السعي لإقامة دين الله

تنزيل هذه السنة على الواقع

واقع الأمة الإسلامية لا ينبغي الحكم عليه بحكم واحد شامل للجميع، وذلك لأنّ الأمة لا تتحرك حركة واحدة تصدق عليها سلسلة السنن في محل واحد، بل هي متفاوتة في حركتها

من أعظم ما تفتقده الأمة اليوم في أكثر أقطارها فيها يتعلق بسنة النصر والتمكين: الحَمَلة المصلحون القائمون على أمر الله الحِكُم والمقاصد من هذه السنّة

إعلاء كلمة الله تعالى

دخول الناس في دين الله سبحانه

إكرام الله أولياءه واستجابته لدعائهم وشفاء صدورهم وإذهاب غيظ قلوبهم

كبت أعداء الله الكفار، وقطع دابرهم، والانتقام منهم

التوبة على الكفار إذا رأوا عز الإسلام

إقامة الأئمة الهادين للناس تمام الهداية، القائمين بد بدين الله الحاكمين به

# السُّنَّةُ الرابعة:

سنة الإهلاك والأخذ والعقاب على الذنوب

# السُّنَّةُ الرابعة: سنة الإهلاك والأخذ والعقاب على الذنوب

## أولاً: بيان معنى السنة.

هي السنة الإلهية القاضية بأخذ الظالمين وإهلاكهم في الدنيا قبل الآخرة، بأنواع العذاب الدنيوي.

وهي من أكثر السنن وروداً في القرآن الكريم، كما قال الشيخ عبد العزيز الجليّل: (وأحسب بالاستقراء لكتاب الله عزّ وجلّ أنّ هذه السنة من أكثر السنن وروداً في كتاب الله عز وجل، إن لم تكن أكثرها، كما أحسب أن هذه السنة تعد أصلاً لكثير من السنن، ترجع إليها، أو تعد من ثمراتها ولوازمها)(۱).

وهذه السنة متصلة بسنة الإنذار، وسنة الإمهال، وسنة التدافع، وسنة المداولة، وسنة الابتلاء للمؤمنين، فهي سنة عظيمة، ولذلك كثر ذكرها وتكرارها في القرآن المكي.



<sup>(</sup>١) السنن الإلهية في ضوء سورة الأنعام، عبد العزيز الجليّل (٩٤)

## ثانياً: ضوابط منهجية لفهم هذه السنة:

١ - الأصل في المعاقبة على الذنوب والمجازاة عليها أن يكون ذلك في الآخرة لا في الدنيا، غير أن الله ﷺ قد جعل نصيباً حتمياً من هذه العقوبات في الدنيا؛ تذكرة وعبرة، وتطهيراً للأرض من الفساد حتى لا يستحكم فيها ويدوم، وانتقاماً من المجرمين وكبتاً لهم.

7- هذا النصيب من العقاب الدنيوي يتحقق في الأمم والأقوام والمجتمعات أكثر من تحققه في الأفراد، فالفرد قد يؤاخذ بذنبه في الدنيا وقد لا يؤاخذ، بينها المجتمعات والأمم والأقوام لا بد أن تلحقهم السنن الإلهية في الدنيا إذا استوجبوا تحققها، وإن كان هذا اللحاق قد لا يشمل كل المذنبين في ذلك المجتمع؛ إذ قد يهلك البعض بهذا العقاب ويكون للبعض الآخر عبرة، ولأجل ذلك كله فإن هذه السنة تتطلب فقها دقيقاً -كها تقدم-.(1)

٣- أن هذه السنة لها صور متنوعة في طبيعة الأخذ والإهلاك، فليس مقتضاها بالضرورة هو الاستئصال التام لمن وقعت عليهم هذه السنة، بل قد تكون بالاستئصال العام، وقد تكون جزئية ينجو منها من ينجو، ومن أظهر صور هذه العقوبة الجزئية: أن تكون العقوبة على أيدي المؤمنين بتسليط الله إياهم على المجرمين بالجهاد والقتال في سبيل الله، وهذا النوع هو من أظهر أنواع العقوبات التي يجريها الله على المجرمين في الأمم المتأخرة، كما قال ابن تيمية هذ (وَمن هَذَا أن الله شرع من عَذَاب الْكفّار بعد نزُول التّورَاة بأيدي

<sup>(</sup>۱) انظر للتوسع: مبحث: خصائص السنن الإلهية من كتاب: (سنن الله في الأمم) د. حسن الحميد، الخاصية الرابعة، صفحة (۹۰)

المُؤمنينَ فِي الْجِهَاد مَا لم يكن قبل ذَلِك، حَتَّى إِنَّه قيل لم ينزل بعد التَّوْرَاة عَذَاب عَام من السَّمَاء للأمم، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابِ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكَ مَا ٱلْفُرُونَ ٱلْأُولِى بَصَآبِر لِلتَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ مَا أَهْلَكَ مَا أَهْرُونَ ٱلْأُولِى بَصَآبِر لِلتَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [القصص: ٤٤] فَإِنَّهُ قبل ذَلِك قد أهلك قوم فِرْعَوْن وَشُعيْب ولوط وَعَاد وَثَمُود وَغَيرهم، وَلَم يَهْلِك الْكَفَّار بجهاد المُؤمنِينَ، وَلما كَانَ مُوسَى أفضل من هَوُلاءِ، وَقَالَ وَكَذَلِكَ مُحَمَّد وهما الرسولان المبعوثان بالكتابين العظيمين كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ لَوْلَا أُوتِيَ مِثْلَ مَا أُوتِي مُوسَى أَوْقِ مُوسَى مِن قَبْلُ ﴾ [القصص: ٤٤] إِلَى قَوْله: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ لَوْلَا أُوتِيَ مِثْلَ مَا أُوتِي مُوسَى مِن قَبْلُ ﴾ [القصص: ٤٤] إِلَى قَوْله: ﴿ فَلَ الله هَذَيْن الرسولين بِالْجِهَادِ على يَعْدَلُوا بِمَا أُوقِي مُؤَمِّى وَسُولًا فَلَكُ القصص: ٤٤] وأمر الله هذَيْن الرسولين بِالْجِهَادِ على عِندِ ٱللّهِ هُو أَهْدَى مِنْهُمَا أَنْبَعَهُ ﴾ [القصص: ٤٤] وأمر الله هذَيْن الرسولين بِالْجِهَادِ على الدِّين وَشَرِيعَةُ مُحَمَّد أَكمل فَلهَذَا كَانَ الْجِهَادِ فِي أمته أعظم مِنْهُ فِي غَيرهم، فالجهاد للْكَفَّار أصلح من هلاكهم بِعَذَاب سَهَاء، من وُجُوه:

أَحدها: أَن ذَلِك أعظم فِي ثَوَاب المُؤمنِينَ وأجرهم وعلو درجاتهم، لما يَفْعَلُونَهُ مِن الْجِهَاد فِي سَبِيل الله، لأَن تكون كلمة الله هِيَ الْعليا وَيكون الدِّين كُله لله.

الثّاني: أَن ذَلِك أَنْفَع للْكفَّار أَيْضا فَإِنَّهُم قد يُؤمنُونَ من الْخُوْف، ومن أُسر مِنْهُم وسِيمَ من الصغار يسلم أَيْضا، وَهَذَا من معنى قَوْله تَعَالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] قَالَ أَبُو هُرَيْرَة ﴿: «وكنتم خير النَّاس للنَّاس للنَّاس تأتون بهم فِي الأقياد والسلاسل حَتَّى تدخلوهم الجُنَّة» (١) فَصَارَت الْأُمة بذلك خير أمة أخرجت للنَّاس، وأفلح بذلك المُقَاتِلُونَ، وَهَذَا هُو مَقْصُود الْأُمر

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري من حديث سلمة بن دينار المدني عن أبي هريرة الله قال: «خير الناس للناس، تأتون بهم في السلاسل في أعناقهم؛ حتى يدخلوا في الإسلام» (٥٧٥٤).

بِالمَعْرُوفِ والنهي عَن المُنكر، وَهَذَا من معنى كَون مُحَمَّد مَا أرسل إِلَّا رَحْمَة للْعَالمين، فَهُو رَحْمَةٌ في حق كل أحد بِحَسبِهِ، حَتَّى المكذبين لَهُ هُوَ فِي حَقهم رَحْمَة أعظم مِثَّا كَانَ غَيره)(١).

3- المتأمل في كتاب الله الله المجتمع ما يوجب الإهلاك العام، بل هي الذنوب، فليس كل ذنب يشيع في مجتمع ما يوجب الإهلاك العام، بل هي مرتبطة بأنواع معينة من الذنوب ذكرها الله تعالى، كما أنّ هذا الإهلاك أو العقوبات مرتبطة بسنن أخرى تتداخل معها، ولكل ذلك شروط في الواقع لها العقوبات مرتبطة بسنن أخرى تتداخل معها، ولكل ذلك شروط في الواقع لها تأثير على تحقق العقوبة أو رفعها، فهذه سنة تتطلب فقها دقيقاً، وتتبعاً واسعاً لكتاب الله ومن أهم المعايير في فهم سبب هذه السنة هو فقه الأوصاف التي يذكرها الله بعد أحوال الأمم التي أهلكها سبحانه، وذلك أنّ الله تعالى بعد أن يذكر إهلاكه للأمم، كعاد وثمود وقوم لوط وقوم شعيب وفرعون وقومه وأمثالهم، فإنه يلخص حالهم بعد ذلك في صفة واحدة أو صفات محددة، ويعلق العاقبة بها؛ فاعتبار هذه الصفات وفه مها وتحريرها يؤدي إلى نتيجة دقيقة في سأفصل فيها في عرض الآيات بعد قليل إن شاء الله تعالى.

#### فمن هذه الصفات:

أ- صفة التكذيب كما في قوله سبحانه: ﴿قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ ٱنْظُرُواْ كَانَعَاقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ [سورة الأنعام: ١١] وقد وردت في القرآن في أربعة مواضع بهذا اللفظ.

<sup>(</sup>١) جامع الرسائل لابن تيمية: (٢/ ٣٣٦) في بعدها.

ب- صفة الإجرام كما في قوله سبحانه: ﴿وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَرًّا فَٱنظُرَكَيْفَ كَانَعَكِهِم مَّطَرًّا فَٱنظُركَيْفَ كَانَعَكِهِم مَّطَرًّا فَٱنظُر كَيْفَ كَانَعَكِهِم مُّطَرًّا فَٱنظُر كَيْفَ مَن القرآن بهذا اللفظ.

ج- صفة الإفساد كما في قوله سبحانه: ﴿وَلَا تَقَعُدُواْ بِكُلِّ صِرَطِ تُوعِدُونَ وَتَسَعُونَهَا عِوَجَاْ وَالْذَكُرُوّا فَوَعِدُونَ وَتَصُدُّونَهَا عِوَجَاْ وَالْذَكُرُوّا فَوَعِدُونَ وَتَصَدُّونَهَا عِوَجَاْ وَالْذَكُرُوّا فَي اللّهِ مَنْ ءَامَنَ بِهِ وَتَبَعُونَهَا عِوَجَاْ وَالْذَكُرُوّا فَي اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ  الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

د- صفة الظلم كما في قوله سبحانه: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ۚ كَذَلِكَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِم ۚ فَٱنظُرْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [يونس:٣٩] وقد وردت في موضعين من القرآن الكريم بهذا اللفظ.

وسيأتي الحديث الموسع عن هذه الصفات ومعانيها بإذن الله في موضع قريب.

٥- أن وجود بعض الصالحين في المجتمع الذي تحققت فيه هذه الصفات الموجبة للعقاب لا يدفع عن المجتمع العذاب، بل ولا عن الصالحين أنفسهم،
 حتى يكون لهم دورٌ في رفع المنكر أو النهي عنه، كما في النقطة التالية:

7- أنّ وجود هذه الصفات السيئة التي جعلها الله سبحانه سبباً للعذاب والعقوبة، مُقابَلٌ بصفات وأعمال أخرى جعلها الله تعالى موانع من نزول العذاب، إمّا لكلّ المجتمع أو على الأقل لمن يقوم بها، وأهم هذه الصفات المانعة: إنكار المنكر، والنهيُ عن السوء وعن الفساد في الأرض، والأخذُ على يد الظالم؛ فإذا وجدت هذه الصفات في عامة المجتمع وكان المجرمون قلة شبه

منعزلة، أو علا صوت الإصلاح وتحققت المدافعة للباطل بالحق؛ فإن الله ينجي هذا المجتمع.

وأما إذا علَت كلمة المجرمين دون نكير واسترخى الصالحون عن القيام بالنهي والإنكار نالهم العذاب جميعاً، فإن كان هناك قلة من المصلحين ينهون عن السوء دون تحقيق ممانعة حقيقية أمام الباطل فإن الله تعالى ينجي هؤلاء الناهين ويعاقب الباقين: الفاعل منهم والساكت، والأدلة على هذه التفصيلات كثيرة من كتاب الله تعالى وسنة نبيه على، وسأذكر طرفاً منها:

أ- قوله ؟ : ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ ۚ أَنجَيْنَا ٱلَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلسُّوعِ ﴾ [سورة الأعراف: ١٦٥].

ب- قوله ﷺ: ﴿فَلُولَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبَلِكُمُ أُولُواْ بَقَيَّةِ يَنَهُونَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ أَنجَيَنَا مِنْهُمُّ ﴾ [سورة هود:١١٦].

ج- عن النعان بن بشير عن النبي على: «مَثَلُ القائِم على حُدُودِ الله والواقع فيها، كَمَثَلِ قَوْمِ اسْتَهَمُوا على سَفِينَةٍ، فأصابَ بَعْضُهُمْ أعْلاها وبَعْضُهُمْ أَاسْفَلُها، فَكَانَ الَّذِينَ فِي أَسْفَلِها إذا اسْتَقَوْا مِنَ الماءِ مَرُّ وا على مَن فَوْقَهُمْ، فقالوا: لو أَنّا خَرَقْنا فِي نَصِيبِنا خَرْقًا ولَمْ نُؤْذِ مَن فَوْقَنا، فإنْ يَتْرُكُوهُمْ وما أرادُوا هَلَكُوا جَمِيعًا، وإنْ أَخَذُوا على أَيْدِيهِمْ نَجَوْا، ونَجَوْا جَمِيعًا» (۱).

د- وعن زينب بنت جحش ، قالت: اسْتَنْقَظَ النبيُّ عَلَى مِنَ النَّوْمِ مُحْمَرًا وَجُهُهُ يَقُولُ: «لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، ويْلُ لِلْعَرَبِ مِن شَرِّ قَدِ اقْتَرَب، فُتِحَ اليومَ مِن رَدْمِ يَأْجُوجَ ومَأْجُوجَ مِثْلُ هِذِه» - وعَقَدَ سُفْيانُ تِسْعِينَ أَوْ مِئَةً -، قيلَ: أَنَهُ لِكُ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري: (٢٤٩٣).

وفينا الصّالِحُونَ؟ قالَ: «نَعَمْ، إذا كَثُرَ الْخَبَثُ»(١).

هـ- وقال أبو بكر الصديق هذا أيُّما النّاسُ إنّكم تَقرَؤونَ هذهِ الآية: هيَّا أَيُّهَا النّاسُ إِذَا الْهَتَدَيْتُمُ الآية: هيَّا أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ لَا يَضُرُّكُمُ مَّن ضَلَّ إِذَا الْهَتَدَيْتُمُ الآية: ١٠٥]، وإنِّي سَمِعْتُ رسولَ الله على يقولُ: "إنّ النّاسَ إذا رأَوا الظّالمَ فلم يأخُذوا على يديهِ أوشَكَ أن يعُمَّهُمُ اللهُ بعقابِه»(١).

٧- كثيراً ما يبين الله سبحانه في كتابه عند ذكر هذه السنة، أنه لم يظلم المُعاقبين سبحانه، وإنها هم الذين ظلموا أنفسهم، كها بيّن سبحانه قانوناً عاماً مطّرداً متعلقا بهذه السنة، ألا وهو أن الله لا يغيّر حال أي أمة من الأمم من النعمة إلى العقوبة والنقمة إلا إذا غيروا ما بأنفسهم، فتكون السنة معلقة بفعل البشر وبها كسبته أيديهم، كها قال سبحانه:

أ- ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللّهَ لَرْ يَكُ مُغَيّرًا نِعْمَةً أَغْمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُغَيّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ وَأَنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [سورة الأنفال: ٥٣]، قال الطبري متأملاً في سياق الآية وموضعها من السورة - وكثيراً ما يفعل ذلك ويربط بين الآيات المتعلقة بالأمم السابقة وبين قوم النبي على الذين كذبوه وطردوه - قال في: (يقول تعالى ذكره: وأخذنا هؤلاء الذين كفروا بآياتنا من مشركي قريش ببدر بذنوبهم، وفعلنا ذلك بهم، بأنهم غيّروا ما أنعم الله عليهم به من ابتعاثه رسولَه منهم وبين أظهرهم، بإخراجهم إياه من بينهم، وتكذيبهم له، وحربهم إياه، فغيرنا نعمتنا عليهم بإهلاكنا إياهم، كفِعْلنا ذلك في الماضين قبلهم ممن طغى علينا وعصى أمرنا) (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: (۷۰۵۹)، ومسلم: (۲۸۸۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده: (٣٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى: (١١/ ٢٣٣).

ب- وقال سبحانه: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ [سورة الرعد: ١١]، والأصل في هذه الآية أنها في التغيير من النعمة إلى النقمة، وليست في التغيير من السوء إلى الصلاح -وإن كانت تشملها بعموم اللفظ في تقرير بعض المفسرين-، وبناء على ذلك فإن اتخاذ هذه الآية شعاراً للإصلاح فيه نظر والله أعلم، قال الإمام ابن عاشور مبيناً أصل التغيير في هذه الآية: (والتَّغْييرُ: التَّبْدِيلُ بالمغاير، فَلا جَرَمَ أَنَّهُ مَهْدِيدٌ لِأُولِي النَّعْمَةِ مِنَ المشْركِينَ بأنَّهم قَدْ تَعَرَّضُوا لِتَغْييرها. فَما صَدَقَ (ما) الموْصُولَةِ حالَةٌ، والباءُ لِلْمُلابَسَةِ، أَيْ حالَةٌ مُلابِسَةٌ لِقَوْم، أَيْ حَالَةُ نِعْمَةٍ، لِأَنَّهَا مَحَلُّ التَّحْذِيرِ مِنَ التَّغْيِيرِ، وأمَّا غَيْرُها فَتَغْيِيرُهُ مَطْلُوبٌ.)(١) وعلى هذا التقرير عامة المفسرين الذين حملوا الآية على التغيير من النعمة إلى النقمة والعذاب، وسياق الآية يؤيده، وآية سورة الأنفال تقوى ذلك، والتي هي: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ [سورة الأنفال:٥٣]، لكن هناك من استدل بالآية على مطلق التغيير، كما قال السعدي هي: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ ﴾ [سورة الرعد: ١١] من النعمة والإحسان ورغد العيش ﴿حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ بأن ينتقلوا من الإيهان إلى الكفر ومن الطاعة إلى المعصية، أو من شكر نعم الله إلى البطر بها فيسلبهم الله عند ذلك إياها، وكذلك إذا غير العباد ما بأنفسهم من المعصية، فانتقلوا إلى طاعة الله، غير الله عليهم ما كانوا فيه من الشقاء إلى الخير والسرور والغبطة والرحمة)(١).

۸ أن الله سبحانه يخفف العقوبات القدرية أو يزيلها إذا عُمل بالعقوبات الشرعية التي أمر بها سبحانه، كما قال ابن القيم هي، في نصّ بديع: (وعقوبات الشرعية التي أمر بها سبحانه)

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (١٣/ ١٠٢) لابن عاشور.

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي: (٤١٤).

الذنوب نوعان: شرعية وقدرية. فإذا أقيمت الشرعية رفَعَتِ العقوباتِ القدرية أو خففتُها. ولا يكاد الربّ تعالى يجمع على عبده بين العقوبتين، إلا إذا لم تف إحداهما برفع موجب الذنب ولم تكفِ في زوال دائه، وإذا عُطِّلت العقوبات الشرعية استحالت قدرية، وربها كانت أشدّ من الشرعية، وربها كانت دونها، ولكنّها تعمّ، والشرعية تخصّ، فإنّ الرب تبارك وتعالى لا يعاقِب شرعًا إلا من باشر الجناية أو تسبّب إليها. وأما العقوبة القدرية فإنها تقع عامّة وخاصّة، فإنّ العصية إذا خفيت لم تضرّ إلا صاحبَها، وإذا أُعلِنت ضرّت الخاصة والعامة. وإذا رأى الناس المنكر فاشتركوا في ترك إنكاره أوشك أن يعمّهم الله بعقابه. وقد تقدّم أنّ العقوبة الشرعية شرعها الله سبحانه على قدر مفسدة الذنب وتقاضي الطبع له، وجعلها سبحانه ثلاثة أنواع: القتل، والقطع، والجلد. وجعل القتل بإزاء الكفر وما يليه ويقرب منه، وهو الزنا واللواط، فإنّ هذا يفسد الأديان، وهذا يفسد الأنساب ونوع الإنسان)(۱).

9- إنّ موجب ذكر القصص الكثيرة المتعلقة بإهلاك الأمم هو الاعتبار والاتعاظ والادّكار، والخوف أن يصيب المتأخرين ما أصاب المتقدمين، ولذلك فقد ذم الله سبحانه الغفلة عن آياته التي يجريها في الأمم والأنفس والكون، وأكّد على أهمية أخذ العبرة، كما قال سبحانه:

<sup>(</sup>١) الداء والدواء، ابن القيم (٢٦١)

أ- ﴿قَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِئَتَيْنِ ٱلْتَقَتَّ فِئَ ثُقَاتِلُ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ وَأُخْرَىٰ الْتَقَتَ أَفِئَةٌ تُقَاتِلُ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ وَأُخْرَىٰ كَافِرَةٌ يَكُونِهُ مِ مِّثَلَيْهِمْ رَأْى ٱلْمَيْنِ وَٱللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَآءُ إِنَّ فِي كَافِرَةٌ يَرَوُنَهُم مِثْلَيْهِمْ رَأَى ٱلْمَايْنِ وَٱللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَآءُ إِنَّ فِي كَافَرَةُ لِلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِي الللِّهُ الللْمُولِي الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُولِيْلَاللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْم

ب- وقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا مُوسَى بِعَايَتِنَا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الطَّلُمُتِ إِلَى النَّوْرِ وَذَكِرْهُم بِأَيَّامِ اللَّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَتِ لِّكُلِّ صَبَارِ الطَّلُمُةِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَتِ لِلَّكُلِّ صَبَارِ السَّلُولِ وَذَكِرْهُم بِأَيَّامِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّةُ الللللَّةُ الللللَّهُ اللللللِّهُ اللللللَّةُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللَّةُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللَ

وقال الرازي: (واعلم أن أيام الله في حق موسى هم منها ما كان أيام المحنة والبلاء، وهي الأيام التي كانت بنو إسرائيل فيها تحت قهر فرعون، ومنها ما كان أيام الراحة والنعماء مثل إنزال المن والسلوى وانفلاق البحر وتظليل الغمام.)(1)

وقال ابن عاشور في كلام بديع: ﴿أَيَّامَ ٱللَّهِ اَيام ظهورِ بَطْشِهِ وَغَلَبِهِ مَنْ عَصَوْا أمره، وتأييده المؤمنين على عدوهم، فإن ذلك كله مَظْهَرٌ مِنْ مَظَاهِرِ عزّة الله تعالى، وشاع إطلاق اسم اليوم مضافا إلى اسم شخص أو قبيلة على يوم انتصارهم، انتصر فيه مسمى المضاف إليه على عدوه، يقال: أيام تميم، أي: أيام انتصارهم،

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (۱۳/ ۹۹۶).

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازى: (۱۹/ ۲٥).

فأيام الله أيام ظهور قدرته وإهلاكه الكافرين به ونصره أولياءه والمطيعين له.

فالمراد ب أيّام اللّه هذا: الأيام التي أنجى الله فيها بني إسرائيل من أعدائهم ونصرهم وسخر لهم أسباب الفوز والنصر وأغدق عليهم النعم في زمن موسى هذا فإن ذلك كله مما أمر موسى بأن يذكرهموه، وكله يصح أن يكون تفسيرا لمضمون الإرسال؛ لأن إرسال موسى همتد زمنه، وكلها أوحى الله تفسيرا لمضمون الإرسال؛ لأن إرسال موسى ممتد زمنه، وكلها أوحى الله النه بتذكير في مدة حياته فهو من مضمون الإرسال الذي جاء به فهو مشمول لتفسير الإرسال، فقول موسى هذا في من مضمون الإرسال الذي عاء به فهو مشمول في أنبياء وَجَعَلَكُم مُلُوكًا وَءَاتَكُم مَّا لَمْ يُؤُتِ أَحَدًا مِن المُحَدِّر أَنْ يَعَمَّد الله عَلَيْكُم الله ومن التذكير في كَتَبَ الله لَحَدُم الله المناه وهو من التذكير المفسر به إرسال موسى هذا وهو إن كان واقعا بعد ابتداء رسالته بأربعين سنة المفسر به إرسال موسى هذا وهو إن كان واقعا بعد ابتداء رسالته بأربعين سنة في اهو إلا تذكير صادر في زمن رسالته، وهو من التذكير بأيام نعم الله العظيمة التي أعطاهم، وما كانوا يحصلونها لولا نصر الله إياهم، وعنايته بهم ليعلموا أنه رُبَّ ضعيفٍ غَلَبَ قويّا ونجا بضعفه ما لم ينج مثله القوي في قوته.

واسم الإشارة في قوله إن في ذلك لآيات عائد إلى ما ذكر من الإخراج والتذكير، فالإخراج من الظلمات بعد توغلهم فيها وانقضاء الأزمنة الطويلة عليها آية من آيات قدرة الله تعالى.

والتذكير بأيام الله يشتمل على آيات قدرة الله وعزته وتأييد من أطاعه. وكل ذلك آيات كائنة في الإخراج والتذكير على اختلاف أحواله.)(١)

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (١٣/ ١٨٩ -١٩٠) لابن عاشور.

جـ- ومن الآيات الدالة على الاعتبار بالعقوبات كذلك قوله سبحانه: ﴿ وَاللَّهُ مِن النَّاسِ عَنْ ءَايَتُ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ عَنْ ءَايَتَ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ عَنْ ءَايَتِنَا لَغَلْفِلُونَ ﴾ [سورة يونس: ٩٢].

وكما أن الله يحبّ منا التفكر في عقوبات الأمم والأقوام المكذبة فكذلك ينبغي على المؤمن أن يتفكر في العقوبات الفردية التي قد تصيب الإنسان بسبب ذنوبه، كما قال ابن القيم هذ (والمقصود أن عقوبات السيئات تتنوع: إما في القلب، وإما فيهما، وعقوبات في دار البرزخ بعد الموت، وعقوبات يوم عود الأجسام في الدار الآخرة، فالذنب لا يخلو من عقوبة البتة، ولكن لجهل العبد لا يشعر بها هو فيه من العقوبة؛ لأنه بمنزلة السكران والمخدر والنائم الذي لا يشعر بالألم، فإذا استيقظ وصحى أحس بالمؤلم، فترتب العقوبات على الذنوب كترتب الإحراق على النار، والكسر على الانكسار، وقد تقارن المضرة الذنب، وقد تتأخر عنه إما يسيرًا وإما مدة، كما يتأخر المرض عن سببه أن يقارنه، وكثيرًا ما يقع الغلط للعبد في هذا المقام، ويذنب الذنب فلا يرى أثره عقيبه، ولا يدري أنه يعمل، وعمله على التدريج شيئا فشيئا، كما تعمل السموم والأشياء الضارة حذو القذة بالقذة)(۱)

وقال الشيخ محمد بن عثيمين هذ (إن كثيرا من الناس اليوم يَعْزُون المصائب التي يصابون بها -سواء كانت المصائب مالية اقتصادية أو أمنية سياسية- يعزون هذه المصائب إلى أسباب مادية بحتة، إلى أسباب سياسية، أو أسباب مالية، أو أسباب حدودية، ولا شك أن هذا من قصور أفهامهم،

<sup>(</sup>١) الداء والدواء: (٢٧١ – ٢٧٢) لابن القيم.

• ١ - قوله سبحانه: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنَتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسَتَغْفِرُونَ ﴾ [سورة الأنفال: ٣٣]، لا ينفي العذاب مطلقاً عن هذه الأمة، ولا يعني رفع العذاب عن مستحقيه، بل هي كها قال الطبري هي في تفسيرها بعد ذكر الخلاف والأقوال:

(وأولى هذه الأقوال عندي في ذلك بالصواب، قولُ من قال: تأويله: ﴿وَمَا كَانَ ٱللّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ يا محمد، وبين أظهرهم مقيم، حتى أخرجك من بين أظهرهم، لأني لا أهلك قرية وفيها نبيها. ﴿وَمَا كَانَ ٱللّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسَتَغْفِرُونَ ﴾ من ذنوبهم وكفرهم، ولكنهم لا يستغفرون من ذلك، بلهم مصرُّون عليه، فهم للعذاب مستحقون، كما يقال: «ما كنت لأحسن إليك وأنت تسيء إلي»، يراد بذلك: لا أحسن إليك إذا أسأت إليّ، ولو أسأت إليّ لم أحسن إليك، ولكن أحسن إليك لأنك لا تسيء إليّ، كذلك ذلك.

ثم قيل: ﴿وَمَا لَهُمْ أَلَّا يُعَدِّبَهُمُ اللَّهُ وَهُمْ يَصُدُونَ عَنِ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ ﴾ بمعنى: وما شأنهم، وما يمنعهم أن يعذبهم الله وهم لا يستغفرون الله من كفرهم فيؤمنوا به، وهم يصدون المؤمنين بالله ورسوله عن المسجد الحرام؟ وإنها قلنا: هذا القول أولى الأقوال في ذلك بالصواب: لأن القوم -أعني مشركي مكة - كانوا استعجلوا العذاب، فقالوا: «اللهم إن كان ما جاء به محمد هو الحق، فأمطر علينا حجارة من السهاء أو ائتنا بعذاب أليم فقال الله لنبيه: ما كنت لأعذبهم لو استغفروا، وكيف لا ما كنت لأعذبهم وأنت فيهم، وما كنت لأعذبهم لو استغفروا، وكيف لا

<sup>(</sup>١) أثر المعاصى على الفرد والمجتمعات (٦) لابن عثيمين.

أعذبهم بعد إخراجك منهم، وهم يصدون عن المسجد الحرام؟

فأعْلَمَه جلّ ثناؤه أن الذي استعجلوا العذاب حائق بهم ونازل، وأعلمهم حال نزوله بهم، وذلك بعد إخراجه إياه من بين أظهرهم، ولا وجه لإيعادهم العذابَ في الآخرة، وهم مستعجلوه في العاجل، ولا شك أنهم في الآخرة إلى العذاب صائرون، بل في تعجيل الله لهم ذلك يوم بدر، الدليل الواضحُ على أن القول في ذلك ما قلنا)(۱).

قلتُ: ومن فقه الطبري أنه ربط الآية بالآيات قبلها المتصلة بها، وتوصل إلى أن فيها إثبات العذاب عليهم لا رفعه عنهم كها فهمه البعض، وهي قوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنتُنَا قَالُواْ قَدَ سَمِعْنَا لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَلَاَ إِنْ هَلاَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ثمّ قال سبحانه: ﴿وَمَا كَانَ ٱللّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ ﴾ [سورة الأنفال:٣٣] الآية. قال الطبري ﴿ معلقاً على قول المشركين: ﴿ فَأَمْطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ السّمَاءِ أَوِ ٱغْتِنَا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [سورة الأنفال:٣٢] قال: (وكان ذلك العذاب، قتلُهم بالسيف يوم بدر) (٢) وهذا الذي قاله الطبري مهم جداً، فيومُ بدر هو يوم تحقق السنن الإلهية على المشركين، وذلك أن الله سبحانه توعدهم بالعذاب في السور المكية، وكان يوم بدر هو يوم صدق ذلك الوعد، كما قال سبحانه: ﴿ يَوْمَ السُورُ المُكِيةَ، وكان يوم بدر هو يوم صدق ذلك الوعد، كما قال سبحانه: ﴿ يَوْمَ السُورُ المُكَيّةَ وَاللّهُ اللّهُ مَنْ مَعْ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى المُسْعود ﴾

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: (١١/ ١٥٧).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى: (۱۱/ ۱٤٣).

أنه قال: البطشة الكبرى يوم بدر (۱)، وقال ابن عاشور ... (والبطشة الكبرى: هي بطشة يوم بدر فإن ما أصاب صناديد المشركين يومئذ كان بطشة بالشرك وأهله؛ لأنهم فقدوا سادتهم وذوي الرأي منهم الذين كانوا يسيرون أهل مكة كما يريدون) (۱).

والمقصود أنّ سنة الإهلاك لم تُرفع عن مستحقيها من هذه الأمة، وأن التهديد المباشر لكفار قريش أنهم سيصيبهم ما أصاب الأمم المكذبة قبلهم دليل واضحٌ على استمرار السنن وعدم استثناء هذه الأمة منها، وهذا مقتضى كونها سنة إلهية فضلاً عن وجود النصّ المحكم بكونها مستمرة لا تتبدل ولا تتحول، ووقوعُها إثباتٌ لها كذلك، وقد حصل هذا يوم بدر كها تقدم، وحصل في غيره كذلك.

غير أن مما ذهب إليه بعض أهل العلم أن العذاب على هذه الأمة لا يكون بالعذاب السهاوي العام كها حصل للأمم السابقة وإنها بتسليط المؤمنين على المجرمين، كها قال ابن تيمية هذ (وَمن هَذَا أَن الله شرع من عَذَاب الْكفّار بعد نزُول التّوْرَاة بأيدي المُؤمنِينَ فِي الجِهاد مَا لم يكن قبل ذَلِك، حَتَّى إِنَّه قيل لم ينزل بعد التّوْرَاة عَذَاب عَام من السّمَاء للأمم) (٣) ولا شكّ أنّ هذا صحيح إذا كان المقصود كامل الأمة المحمدية، لكن إذا كان المقصود أنه لا يحصل في هذه الأمة عذاب سهاوي على بلدة ظالمة أو قوم مجرمين فهذا فيه نظر، فإنه -وإن كان المؤمنين بالجهاد في سبيل الله - إلا أنّ ذلك لا ينفي العذاب السهاوي الخاص، ومن ذلك ما جاء من أحاديث الخسف بالجيش الذي يغزو الكعبة والله أعلم، ومن ذلك ما جاء من أحاديث الخسف بالجيش الذي يغزو الكعبة

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح البخاري (٩٦٢)، وصحيح مسلم (٢٧٩٨).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: (٢٥/ ٢٩٣) لابن عاشور.

<sup>(</sup>٣) جامع الرسائل لابن تيمية: (٢/ ٣٣٦) فما بعدها.

في آخر الزمان، وهو ما ثبت في الصحيحين عن عائشة ها أنَّ النّبي على أنه قال: «يَغزُو جَيْشُ الكَعْبَةَ فإذا كانوا بِبَيْدَاءَ من الأرضِ يُخْسَفُ بأَوَّلِم وَآخِرِهِم» قال: «يَغزُو جَيْشُ الكَعْبَةَ فإذا كانوا بِبَيْدَاءَ من الأرضِ يُخْسَفُ بأَوَّلِم وَآخِرِهِم» قالت: قلتُ: يا رسول الله، كيف يخسف بأولهم وآخرهم ثم يُبْعثُونَ على نِيَّاتِم» أسْوَاقُهُم وَمَنْ ليس منهم؟! قال: «يخسف بأولهم وآخرهم ثم يُبْعثُونَ على نِيَّاتِم» (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: (۲۱۱۸)، ومسلم: (۲۸۸٤).

# ثالثاً: بيان أدلة هذه السنة من الوحي، وتحرير قول المفسرين فيها:

سبق القول في الضوابط المتعلقة بهذه السنة أنها ليست متعلقة بمطلق الذنوب، بل هي متصلة بأنواع معينة من الذنوب ذكرها الله سبحانه في كتابه، ووصَف بها المُهلكين والمعذبين من الأمم والأقوام، وسأفصّل القول في بعض هذه الصفات والذنوب تحت عنوان (موجبات الإهلاك والمجازاة بالذنوب) وذلك بتتبع موارد ذكر هذه الصفات في القرآن ونقل أهم ما قاله المفسرون حولها بإذن الله تعالى.

موجبات الإهلاك والمجازاة في الدنيا بالذنوب للأمم والمجتمعات:

الصفة الأولى: الظلم، ويشمل الكفر والشرك وأنواع الذنوب الموجبة للهلاك:

إنّ من أكثر الصفات التي ذكرها الله مه مقرونة بسنة الإهلاك هي صفة الظلم، حتى إنك لو أردت أن تُجمِل مجموع الصفات الموجبة لسنة الإهلاك في صفة واحدة، لقلت: هي الظلم. غير أن المتأمل في سياق الآيات المبيّنة لهذه الصفة يستبين له أن الظلم المقصود ليس منحصراً في معنى التسلط على الناس في أموالهم وحقوقهم، بل هم اسم عام يشمل: المعصية والكفر والشرك والإجرام والطغيان والتكذيب والجحود، ويشمل ظلم النفس وظلم الغير، فهو اسم جامع.

ولِبيانِ معنى الظلم المقصود وحدوده، ومدى تعلقه بالإهلاك في الدنيا، سأقف مع أربع آيات من كتاب الله تعالى بالتأمل والملاحظة وانتقاء أهم ما قاله أئمة التفسير في ذلك لتقريب هذا المَطلَب، مع العلم بأنّ الآيات الواردة في بيان العلاقة بين الظلم والإهلاك كثيرة جداً في القرآن، ولعل هذه الآيات الأربعة والكلام عليها يكون دليلاً لفقه ما بعدها من الآيات المقاربة:

1 - الآية الأولى: قوله سبحانه: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْ لِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَى يَبْعَثَ فِي الْمُونَ ﴾ [سورة أُمِّهَا رَسُولَا يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينِتنَا وَمَا كُنّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَىٰ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَالِمُونَ ﴾ [سورة القصص: ٥٠]

هذه الآية فيها دلالة على السنن الإلهية بقرينة: ﴿وَمَا كَانَ رَبُكَ ﴾ و ﴿وَمَا كَانَ رَبُكَ ﴾ و ﴿وَمَا كُنّا ﴾ وقد تقدم في القواعد المنهجية العامة للسنن، أن مثل هذه الصيغة دالة على السنن الإلهية، ولذلك قال ابن عاشور: (أي ما كان من عادتنا في عبادنا أن نهلك أهل القرى)(١) والعادة = السنّة، كما سبق تقريره.

وأما معنى الظلم في الآية، فهو اسم عام يدخل فيه -أول ما يدخل-: الكفر والشرك، ويشمل غير ذلك من الذنوب الموجبة للإهلاك والتي بينها الله في كتابه، وقد فسّر عامة المفسرين الظلم هنا بالشرك أو الكفر، كما قال الطبري (وقوله: ﴿وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَى إِلّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴾ [سورة القصص: ٥٩]. يقول: ولم نكن لنهلك قرية وهي بالله مؤمنة إنها نهلكها بظلمها أنفسها بكفرها بالله، وإنها أهلكنا أهل مكة بكفرهم بربهم وظلم أنفسهم)(٢).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٢٠/ ١٥٣) لابن عاشور.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى: (۱۸/ ۲۹۱).

غير أنّ هذا الشرك أو الكفر لا يستقلّ وحده ليكون سبباً في الإهلاك، بل كما قال القرطبي في قوله سبحانه: ﴿إِلّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴾ [سورة القصص: ٥٥] أي لم أهلكهم إلا وقد استحقوا الإهلاك لإصرارهم على الكفر بعد الإعذار إليهم)(١) فذكر معنى الإصرار على الكفر بعد الإعذار، كما قال الشوكاني في إليهم تفسير الآية: (أي: وما كنا مهلكين لأهل القرى بعد أن نبعث إلى أمها رسولا يدعوهم إلى الحق، إلا حال كونهم ظالمين، قد استحقوا الإهلاك؛ لإصرارهم على الكفر بعد الإعذار إليهم، وتأكيد الحجة عليهم)(١) وقال ابن عاشور في على الكفر بعد الإعذار إليهم، وتأكيد الحجة عليهم)(١) وقال ابن عاشور في أن نهلك أهل القرى في حالة ظلمهم أنفسهم بالإشراك، فالإشراك سبب الإهلاك، وإرسال رسول شرطه، فيتم ظلمهم بتكذيبهم الرسول)(١).

٢ - الآية الثانية: قوله سبحانه: ﴿وَكَلَالِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِى ظَالِمَةٌ أَخَذَهُ وَ أَلِيمٌ شَكِيدٌ ﴾ [سورة هود: ١٠٢].

هذه الآية أتت في نهاية سياق قصص الـمُهلَكين الذين ذكرهم الله في سورة هود، وقد كانت أسباب إهلاكهم مختلفة، ولكنها أُجملَت في صفة الظلم بهذه الآية، كما قال الرازي في: (واعلم أن هذه الآية تدل على أن من أقدم على ظلم، فإنه يجب عليه أن يتدارك ذلك بالتوبة والإنابة؛ لئلا يقع في الأخذ الذي وصفه الله تعالى بأنه أليم شديد، ولا ينبغي أن يظن أن هذه الأحكام مختصة بأولئك المتقدمين؛ لأنه تعالى لما حكى أحوال المتقدمين قال: ﴿وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ اللهُ عَلَى اللهُ وَهِي ظَلِمَةٌ السورة هود:١٠١] فبين أن كل من شارك أولئك المتقدمين في

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: (۱۰/ ۲۸۰).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير: (٤/ ٢٠٩) للشوكاني.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: (٢٠/ ١٥٣) لابن عاشور.

فعل ما لا ينبغي، فلا بدوأن يشاركهم في ذلك الأخذ الأليم الشديد)(١).

وفي تفسير قوله ﴿ظَلِمَةٌ﴾ أيضاً قال مقاتل ۞: ﴿وَهِي ظَلِمَةٌ﴾ أي: مُشْرِكة (٥)، وفي تفسير عاشور في تفسير هذه الآية: (والظُّلْمُ: الشِّرْكُ)(٢).

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب: (١٨/ ٣٩٦ -٣٩٧) للرازي.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى: (۱۲/ ۵۷۱).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: (۱۲/ ۵۷۱).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري: (٤٦٨٦).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل ابن سليهان: (٢/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٦) التحرير والتنوير: (١٦٠/١٢).

بينها نحا ابنُ عطية في تفسيرها إلى معنى مختلف، فقال هذا (وقوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ ﴾ الإشارة إلى ما ذكر من الأحداث في الأمم، وهذه آية وعيد تعم قرى المؤمنين؛ فإن ﴿طَلِمَةٌ ﴾ أعم من «كافرة»، وقد يمهل الله تبارك وتعالى بعض الكفرة، وأما الظلمة -في الغالب- فمعاجلون)(١) فجعل الظلم هنا بمعنى التعدي والتظالم في الحقوق.

٣- الآية الثالثة: قوله ﷺ: ﴿ وَكُورُ قَصَهُ مَنَا مِن قَرْيَةِ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴾ [سورة الأنبياء: ١١]

عند الوقوف على كلام المفسرين على هذه الآية نجد أنهم تعاملوا مع تفسير (الظلم) الوارد فيها بسعة المعنى ليشمل الكفر والشرك والتكذيب، كما قال الطبري في: (وكان ظلْمُها كفرها بالله وتكذيبها رسله، وقوله ﴿وَأَنْشَأْنَا بَعْدَهَا وَقُولُهُ ﴿ وَأَنْشَأْنَا بَعْدَهَا وَقُولُهُ ﴿ وَأَنْشَأْنًا بَعْدَهَا وَقُولُهُ ﴿ وَأَنْشَأْنَا بَعْدَهَا وَقُولُهُ ﴿ وَأَنْشَأْنَا بَعْدَهَا وَقُولُهُ ﴿ وَوَلَّهُ اللَّهُ وَتَكذيبها رسله، وقوله ﴿ وَأَنْشَأْنَا بَعْدَهَا وَقُولُهُ ﴿ وَوَلَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقال الشوكاني (أي: وكم قصمنا من أهل قرية كانوا ظالمين: أي كافرين بالله مكذبين بآياته، والظلم في الأصل وضع الشيء في غير موضعه، وهم وضعوا الكفر في موضع الإيمان) (٣)

وقال ابن عاشور ه: (وبضميمة وصف تلك الأمم بالظلم، أي الشرك، إيهاء إلى سبب الإهلاك؛ فحصل منه ومن اسم الكثرة معنى العموم، فيعلم المشركون التهديد بأن ذلك حال بهم لا محالة بحكم العموم، وأن هذا ليس

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز: (٣/ ٢٠٦) لابن عطية.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: (۱٦/ ٢٣٢ – ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير: (٣/ ٤٧٣) للشوكاني.

مرادا به قریة معینة)<sup>(۱)</sup>.

وهكذا نجد المفسرين يتواردون على تفسير الظلم هنا باسمه العام الذي يدخل فيه الشرك والكفر، غير أن مما ينبغي أن يلاحظ، أنه -مع تفسير الظلم بالكفر والشرك والتكذيب- إلا أن سياق الآيات يستبين منها معنى الزيادة في الكفر أو الشرك، وذلك بالفسق أو الإسراف والفجور والاستكبار ورد الآيات، فليست القضية مرتبطة بمجرد وجود الكفر أو الشرك -الذي هو الظلم العام- حتى يضاف إليها: العتوّ أو الإسراف أو الفسوق أو الجحود والاستكبار بعد رؤية الآيات والبينات، ومما يدل على ذلك في هذه الآية بعينها: سياقُ الآيات قبلها، حيث ذكر الله ﷺ قبلها بآيتين قوله تعالى: ﴿ثُمَّ صَدَقَنَهُمُ ٱلْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَهُمْ وَمَن نَشَاءُ وَأَهْلَكُنَا ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٩] وفي ذلك يقول الطبري هذ: (يقول تعالى ذكره: ثم صدقنا رسلنا الذين كذبّهم أممهم وسألتهم الآيات، فآتيناهم ما سألوه من ذلك، ثم أقاموا على تكذيبهم إياها، وأصرّوا على جحودهم نبوّتها بعد الذي أتتهم به من آيات ربها، وعْدَنا الذي وعدناهم من الهلاك على إقامتهم على الكفر بربهم بعد مجيء الآية التي سألوا)(٢) والملاحظ في كلامه ١٨ أنه جعل العذاب نازلًا على من أصّر على الكفر بعد رؤية البيّنات والآيات، ولذلك قال الشوكاني ١٠٤ (والمراد بـ المسرفين المجاوزون للحد في الكفر والمعاصى، وهم المشركون.)(٣) وقال ابن عاشور هي: (والمسرفون: المفرطون في التكذيب بالإصرار والاستمرار عليه

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (١٧/ ٢٤) لابن عاشور.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: (۱۲/ ۲۳۱).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير: (٣/ ٤٧١) للشوكاني.

حتى حل بهم العذاب.) (۱) وهذا كله يبين والله أعلم أن المقصود بالظلم في هذه الآية ليس مطلق الكفر أو الشرك حتى يصاحبه معنى الإسراف فيه والجحود بعد رؤية البيّنات، وهذا يقودنا إلى الحديث عن آية أخرى في كتاب الله سأقف عندها وقفة مطوّلة لأهميتها في هذه السياق وأهمية كلام المفسرين عليها، وهي:

3 - الآية الرابعة: قوله ﷺ: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِطُلْمِ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [سورة هود:١١٧].

تقدم معنا في الآيات الثلاث السابقة أن المفسرين حملوا لفظ الظلم الوارد فيها على معنى الشرك والكفر، وإلى ذلك ذهب طائفة من أهل العلم في تفسير هذه الآية كذلك، ولكن تفسيرها بذلك فيه قدر من الإشكال، لأنّ الذي تدل عليه هذه الآية هو نفي الإهلاك وليس إثباته: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهُلِكَ ٱلْقُرَىٰ عليه هذه الآية هو نفي الإهلاك وليس إثباته: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهُلِكَ ٱلْقُرَىٰ وليس نفيه، فكيف نتعامل مع ذلك؟ لا شك أن هذا إشكال واضح، ومن وليس نفيه، فكيف نتعامل مع ذلك؟ لا شك أن هذا إشكال واضح، ومن الإشكال كذلك فهم قوله سبحانه عن هؤلاء بأنهم ﴿ مُصَلِحُونَ ﴾، فها المقصود بالإصلاح في هذه الآية؟

والجواب: أن الآية مستقيمة مع الآيات الأخرى لا تعارض بينها؛ لأنه قد سبق التقرير بأن الله لا يعذب على مجرد الكفر والشرك حتى يضاف إلى ذلك إما الفجور والفسق، أو الإسراف وتجاوز الحد في التكذيب أو الطغيان، أو ظلم الناس في حقوقهم والتسلط عليهم، فتكون الآية -على ذلك- مقيدة لسنة إهلاك الظالمين بحيث لا تكون هذه السنة على إطلاقها في كل كفر وشرك.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (١٧/ ٢١).

وأما الإصلاح المقصود في هذه الآية فهو -عند طوائف من المفسرين-: ترك التظالم والبغي فيها بينهم، فيكون الإهلاك المراد في الآية على وجود هذا البغي والتظالم، لا على مطلق الكفر والشرك، كها قال الطبري . (وقد قيل معنى ذلك: لم يكن ليهلكهم بشركهم بالله، وذلك قوله «بظلم» يعني: بشرك، معنى ذلك: لم يكن ليهلكهم بشركهم بالله، وذلك قوله «بظلم» يعني: بشرك، وأمَّهُ لها مُصِّلِحُونَ ﴾ فيها بينهم لا يتظالمون، ولكنهم يتعاطون الحقّ بينهم، وإن كانوا مشركين، إنها يهلكهم إذا تظالموا)(۱).

وقال البغوي هن (وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهَلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلِمِ أَي: لا يهلكهم بشركهم، (وَأَهْ لُهَا مُصَلِحُونَ ) فيما بينهم يتعاطون الإنصاف ولا يظلم بعضهم بعضا، وإنها يهلكهم إذا تظالموا، وقيل: لا يهلكهم بظلم منه وهم مصلحون في أعمالهم، ولكن يهلكهم بكفرهم وركوبهم السيئات.)(٢).

وقال القرطبي هن: (قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُكَ لِيُهُلِكَ ٱلْقُرَىٰ ﴾ أي أهل القرى. ﴿ بِظُلْمِ ﴾ أي بشرك وكفر. ﴿ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ أي فيها بينهم في تعاطي الحقوق، أي لم يكن ليهلكهم بالكفر وحده حتى ينضاف إليه الفساد، كها أهلك قوم شعيب ببخس المكيال والميزان، وقوم لوط باللواط. ودلّ هذا على أن المعاصي أقرب إلى عذاب الاستئصال في الدنيا من الشرك، وإن كان عذاب الشرك في الآخرة أصعب. وفي صحيح الترمذي من حديث أبي بكر عذاب الصديق في قال: سمعت رسول الله عني يقول: ﴿إن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أوشك أن يعمهم الله بعقاب من عنده ».)(٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: (۱۳٦/۱۲).

<sup>(</sup>٢) معالم التنزيل في تفسير القرآن: (٤/ ٢٠٦) للبغوي.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن: (٩/ ١١٤) للقرطبي.

وقال الواحدي بعد أن ذكر التفسير السابق: (وهذا التفسير يدل على أن الاجتراء على أنواع المعاصي أقرب إلى عذاب الاستئصال في الدنيا من الشرك)(١).

قال ابن تيمية هذا (وأمور الناس إنها تستقيم مع العدل الذي يكون فيه الاشتراك في بعض أنواع الإثم، أكثر مما تستقيم مع الظلم في الحقوق، وإن لم تشترك في إثم، ولهذا قيل: إن الله يقيم الدولة العادلة وإن كانت كافرة ولا يقيم الظالمة وإن كانت مسلمة، ويقال: إن الدنيا تدوم مع العدل والكفر ولا تدوم مع الظلم والإسلام، وذلك أن العدل نظام كل شيء، فإذا أقيم أمر الدنيا بالعدل قامت وإن لم تقم بالعدل لم تقم، وإن كان لصاحبها من الإيهان ما يجزى به في الآخرة) (٢).

فهذا أهم ما قيل في تفسير هذه الآية على هذا الوجه، وفي هذه النصوص من الإشارات المهمة ما لا يخفى، غير أن هذا التفسير ليس محل إجماع بين المفسرين، فقد ذهب بعضهم إلى أن الظلم المنفي في الآية متعلق بالله سبحانه، أي ما كان ليعذبهم وهو ظالم لهم، وقد أورد ابن الجوزي الأقوال في الآية -وهذا منهجه في التفسير كما هو معلوم-، فقال: (قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهُلِكَ ٱلْقُرَىٰ يِظُلُمِ ﴾ فيه قو لان: أحدهما: بغير جرم، قاله أبو صالح عن ابن عباس. والثاني: بشرك، ذكره ابن جرير، وأبو سليمان.

<sup>(</sup>١) التفسير البسيط: (١١/ ٥٨٧) للواحدي.

<sup>(</sup>۲) الاستقامة: (۲/ ۲٤٦ – ۲٤۷) لابن تيمية.

وفي قوله: ﴿وَأَهْلُهَا مُصَلِحُونَ ﴾ ثلاثة أقوال: أحدها: ينتصف بعضهم من بعض، رواه قيس بن أبي حازم عن جرير. قال أبو جعفر الطبري: فيكون المعنى: لا يهلكهم إذا تناصفوا وإن كانوا مشركين، وإنها يهلكهم إذا تظالموا. والثاني: مصلحون لأعهم، متمسكون بالطاعة، قاله أبو صالح عن ابن عباس. والثالث: مؤمنون، قاله مقاتل)(۱).

وقد اعترض ابن عطية وأبو السعود رحمها الله تعالى، على تفسير الآية على النحو الذي ذهب إليه البغوي والقرطبي ومَن نقلتُ عنهم من المفسرين، فقال ابن عطية بعد ذكره لهذا التفسير: (وهذا ضعيف، وإنها ذهب قائله إلى نحو ما قيل: «إن الله تعالى يمهل الدول على الكفر ولا يمهلها على الظلم والجور». ولو عكس لكان ذلك متجها، أي: ما كان الله ليعذب أمة بظلمهم في معاصيهم وهم مصلحون في الإيهان، والاحتهال الأول في ترتيبنا أصح إن شاء الله) (٢).

وقال أبو السعود: (وقيل: المراد بالظلم الشرك، والباء للسببية، أي: لا يهلك القرى بسبب إشراك أهلها وهم مصلحون يتعاطون الحق فيها بينهم، ولا يضمون إلى شركهم فسادا آخر، وذلك لفرط رحمته ومسامحته في حقوقه تعالى، ومن ذلك قدم الفقهاء عند تزاحم الحقوق حقوق العباد الفقراء على حقوق الله تعالى الغني الحميد. وقيل: الملك يبقى مع الشرك ولا يبقى مع الظلم، وأنت تدري أن مقام النهي عن المنكرات التي أقبحها الإشراك بالله لا يلائمه، فإن الشرك داخل في الفساد في الأرض دخو لا أوليا، ولذلك كان ينهى كلٌ من الرسل الذين قصت أنباؤهم أمته أولا عن الإشراك، ثم عن سائر المعاصي

<sup>(</sup>١) زاد المسير في علم التفسير: (٢/ ٤٠٨) لابن الجوزي.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: (٣/ ٢١٥) لابن عطية.

التي كانوا يتعاطونها، فالوجه حمل الظلم على مطلق الفساد الشامل للشرك وغيره من أصناف المعاصي، وحمل الإصلاح على إصلاحه والإقلاع عنه بكون بعضهم متصدين للنهي عنه وبعضهم متوجهين إلى الاتعاظ غير مصرين على ما هم عليه من الشرك وغيره من أنواع الفساد)(١).

ومما يعين على الترجيح بعد هذا الاستعراض لكلام المفسرين: النظر في الأمثلة التي ذكرها الله تعالى للقوم المهلكين في نفس السورة خاصة -وهي سورة هود-، وفي القرآن عامة في الآيات التي ذكرها الله في سنّة الإهلاك، وسيأتي بيانه بإذن الله تعالى، غير أن مما يلفت الانتباه في سورة هود التي وردت فيها الآيةُ المقصودةُ بالبحث، وهي: ﴿وَمَاكَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [سورة هود:١١٧] والتي ورد فيها قوله سبحانه: ﴿وَكَذَالِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِيَ ظَلِمَةً ﴾ [سورة هود:١٠٢]، الملاحظ أنَّها سورة تكرر فيها ذكر الإهلاك، وتكرر فيها وصف الظلم لتلك الأمم المُهلَكة، ومما جاء فيها من ذلك: قوله سبحانه: ﴿وَأَصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلَا تُخَطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا إِنَّهُم مُّغَرَقُونَ ﴾ [سورة هود:٣٧]، وقوله: ﴿وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِ دِيكِهِمْ جَاثِمِينَ ۞ كَأَن لَّمْ يَغْنَوْا فِيهَآ أَلْآ إِنَّ ثَمُودَاْ كَفَرُواْ رَبَّهُمُّ أَلَا بُعْدًا لِّتُمُودَ ۞﴾ [سورة هود:٦٧-٦٨]. وقوله: ﴿وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَّيْمَنَا شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ و بِرَحْمَةِ مِّنَّا وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِينرِهِمْ جَلْتِمِينَ ﴾ [سورة هود:٩٤]، وقوله: ﴿فَلُولًا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبَلِكُمْ أَوْلُواْ بَقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنْ أَنْجَيْنَا مِنْهُمٌّ وَٱتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَآ أَتُّرِفُواْ فِيهِ وَكَانُواْ مُجْرِمِين ﴿ إِسورة هود:١١٦].

<sup>(</sup>۱) تفسير أبي السعود: (٤/ ٢٤٧ - ٢٤٨).

ومن المعلوم أنّ كلّ هذه الأمم لم تؤاخذ بمطلق الكفر وإنها بتجاوز الحدّ إمّا بالإصرار عليه والجحود بعد رؤية البينات أو بالتظالم فيها بينهم، ونحو ذلك.

ومما يعين على الترجيح كذلك: قوله و ومما يعين على الترجيح كذلك: قوله و ومما يعين على الترجيح كذلك: قوله و ومما يعين على الترجيح كذلك: قوله و و و الإسراء: ١٦] قال ابن القيم و فَهَ مَنْ فَهَا فَقَ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيرًا السورة الإسراء: ١٦] قال ابن القيم و فها نقيل: فمعصيتهم السابقة سبب لهلاكهم فها الفائدة في قوله: و أَمَرُنَا مُتَرفِيها فَهَسَقُوا فِيها وقد تقدم الفسق منهم؟ قيل: المعصية السابقة وإن كانت سببا للهلاك، لكن يجوز تخلف الهلاك عنها، ولا يتحتم، كها هو عادة الرب تعالى المعلومة في خلقه، أنه لا يتحتم هلاكهم بمعاصيهم، فإذا أراد إهلاكهم ولا بد، المعلومة في خلقه، أنه لا يتحتم معه الهلاك.

ألا ترى أن ثمود لم يملكهم بكفرهم السابق حتى أخرج لهم الناقة فعقروها فأهلكوا حينئذ؟

وقوم فرعون لم يهلكهم بكفرهم السابق بموسى حتى أراهم الآيات المتتابعات واستحكم بغيهم وعنادهم؛ فحينئذ أهلكوا.

وكذلك قوم لوط لما أراد هلاكهم أرسل الملائكة إلى لوط في صورة الأضياف فقصدوهم بالفاحشة ونالوا من لوط وتواعدوه، وكذلك سائر الأمم إذا أراد الله هلاكهم أحدث لها بغيا وعدوانا يأخذها على أثره، وهذه عادته مع عباده عموما وخصوصا؛ فيعصيه العبد وهو يحلم عنه ولا يعاجله حتى إذا أراد أخذه قيض له عملا يأخذه به مضافا إلى أعماله الأولى؛ فيظن الظان أنه أخذه بذلك العمل وحده وليس كذلك بل حق عليه القول بذلك وكان قبل ذلك لم يحق عليه القول بأعماله الأولى؛ عليه، ولكن لم عليه القول بأعماله الأولى؛ حيث عمل ما يقتضي ثبوت الحق عليه، ولكن لم

يحكم به أحكم الحاكمين، ولم يمض الحكم، فإذا عمل بعد ذلك ما يقرر غضب الرب عليه أمضى حكمه عليه وأنفذه قال تعالى: ﴿فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ٱنتَقَمَنَا مِنْهُمْ ﴾ [سورة الزخرف:٥٥]، وقد كانوا قبل ذلك أغضبوه بمعصية رسوله ولكن لم يكن غضبه سبحانه قد استقر واستحكم عليهم؛ إذ كان بصدد أن يزول بإيانهم، فلها أيس من إيهانهم تقرر الغضب واستحكم؛ فحلت العقوبة.

فهذا الموضع من أسرار القرآن، وأسرار التقدير الإلهي، وفِكْرُ العبد فيه من أنفع الأمور له، فإنه لا يدري أي المعاصي هي الموجبة التي يتحتم عندها عقوبته فلا يقال بعدها والله المستعان)(۱).

والخلاصة في هذه المسألة – والله أعلم –: أنّ وصف الكفر والشرك في الأمم المهلكة وصف أساسي مؤثر في حلول هذه السنّة، غير أنّه لا يستقل بمجرده لتحققها حتى يضاف إليه: التكذيب والاستكبار والجحود بعد رؤية الآيات وطول الإنذار، أو يضاف إليه البغي والطغيان والإفساد في الأرض بالتظالم في الحقوق أو التسلط على الناس ونحو ذلك، أو يكون معه إسراف وفجور وفسق ومكرٌ وعتوّ، ونحو ذلك من الصفات المؤثرة في الإهلاك، المبيّنة في الكتاب العزيز، والتي سيأتي التفصيل في بعضها إن شاء الله.

الصفة الثانية (٢) من الصفات الموجبة للهلاك: الإفساد في الأرض:

تقدم في بداية الكتاب عند ذكر القواعد المنهجية العامة للسنن، أن التعبير عن السنن في القرآن لا ينحصر في لفظ (السنة) بل يأتي بصيغ متعددة، من

<sup>(</sup>١) شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل: (١/ ١٦٧ -١٦٨) لابن القيم.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفة الأولى ص: ١٤٠

أظهرها وأشهرها قوله سبحانه: ﴿فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ١٣٧]، ثم تُذكر الصفة التي تسببت في تلك العاقبة، فيُفهم منها أنّ الإهلاك الذي نزل بهم إنها هو لتلك الصفة وأنه ليس خاصاً بمن سمّى الله من الأقوام، بل هو عام لمن تلبّس بمثل هذا الوصف، فيجري ذلك مجرى السنن الإلهية في إهلاك المستحقين للإهلاك.

ومن جملة الصفات التي ذكرها الله سبحانه بهذا الأسلوب: صفة الإفساد، وقد تكرر هذا في القرآن بلفظه ثلاث مرات، فقال في في سورة الأعراف: ﴿وَلَا تَقَعُدُواْ بِكُلِّ صِرَطِ تُوعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ مَنْ ءَامَنَ بِهِ تَقَعُدُواْ بِكُلِّ صِرَطِ تُوعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ مَنْ ءَامَنَ بِهِ وَتَعَمُّدُونَهَا عِوَجًاْ وَانْكُرُواْ حَيْفَ كَانَ وَتَصُدُّونَهَا عِوَجًاْ وَانْكُرُواْ إِذْ كُنتُمْ قَلِيلًا فَكَثَّرَكُمْ وَانظُرُواْ حَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ [سورة الأعراف: ٨٦]، وفي الموضع الآخر من الأعراف كذلك: ﴿ تُم يَعْفِهُ مَنْ عَلِيمِ مُوسَىٰ بِاللّهِ اللهِ مَا يَعْفِهُ المُفْسِدِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٠٣]، وفي سورة النمل: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا فَانظُر كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة النمل: ﴿ وَجَحَدُواْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وكذلك قوله سبحانه في سورة الفجر: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ الْحِمَادِ ۞ الَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْلِلَا ۞ وَثَمُودَ اللَّذِينَ جَابُواْ الصَّخْرَ بِالْوَادِ ۞ وَفِرْعَوْنَ ذِى الْخَوَادِ ۞ اللَّذِينَ طَغَوًا فِي الْلِلَا ۞ فَأَكَ ثَرُواْ فِيهَا الْفَسَادَ ۞ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ۞ إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ۞ [سورة الفجر:٦-١٤].

ففي هذه الآيات ذِكرُ لأبرز الأمم المُهلَكة، ثم جعل الله سبحانه سبب إهلاكها: الطغيان والفساد في الأرض، وهي آيات عامة متعلقة بالسنن كذلك، وليست خاصة بالأقوام المُسمّين، كما قال ابن عاشور هذ (أي أن الله

بالمرصاد لكل طاغ مفسد) (١٠). وقال الشيخ ابن عثيمين في تفسيره مبيّناً ارتباط هذه الآيات بسنة الله الدائمة: (قال الله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ الخطاب هنا للنبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم، أو لكلّ من يتوجّه إليه الخطاب، يبيّن الله عز وجل أنه بالمرصاد لكلّ مَن طغى واعتدى وتكبّر، فإنه له بالمرصاد، سوف يُعاقبه ويُؤاخذه، وهذا المعنى له نظائر في القرآن الكريم؛ منها قوله تبارك وتعالى: ﴿أَفَهُ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلنّينَ مِن قَبِلِهِم مِّ دَمّر ٱللّه عَلَيْهِم وَلَمُ وَلَمْ مَن الله عَلَى الله وسلم، أَمّا أَصَاب قَوْم نُوج أَوْ قَوْم هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَلِح وَما قَوْمُ لُوطٍ مِنكُم بِبَعِيدٍ ﴾ [سورة عمد: ١٠]، وكقول شعيب لقومه: ﴿أَن يُصِيبكُم مِتّلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوج أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَلِح وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِنكُم بِبَعِيدٍ ﴾ [سورة عمد: ٨]، فشنّة الله الله العديد والوعيد لمن استكبر عن عبادة الله أو هم بالمرصاد، وهذه الآية تفيد التهديد والوعيد لمن استكبر عن عبادة الله أو كذّبَ خبره.) (١) وفي هذه الأدلة كفاية في إثبات ارتباط صفة الإفساد في الأرض بسنة الإهلاك في الدنيا، نسأل الله العفو والعافية.

ولكن ما الذي يدخل في الإفساد في الأرض فيتعلق به العذاب؟

إذا تأملنا مواضع ذكر الفساد والمفسدين في القرآن نجد أن فيها وصف كثير من الأفعال والأقوام بذلك، فجاء هذا الوصف على المنافقين، وعلى الطغاة المتجبرين كفرعون وعاد وثمود، وعلى اليهود كذلك، كما نجد هذا التنوع في الأفعال كذلك، فأطلق الفساد - في القرآن - على المعاصي والكفر، وأطلق - كذلك - على القتل والتدمير، وعلى لبس الحق بالباطل، وغير ذلك.

التحرير والتنوير: (۳۰/ ۳۲۳) لابن عاشور.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن عثيمين: جزء عم (١٩٥).

وبها أنّ الإفساد في الأرض من أهم الصفات المرتبطة بسنة الإهلاك: فلا بد من بيان حدود هذا الإفساد، والوقوف مع بعض الآيات بالتأمل والتفكر والملاحظة، مع نقل أهم ما قاله المفسرون حولها، وسأُجمل أولاً أهم ما يدخل في معنى الفساد في الأرض ثم أتناول الآيات الواردة في ذلك بصورة مفصّلة، ثم نخرج بعد ذلك كله بخلاصة واضحة بإذن الله حول علاقة السنن الإلهية بالفساد في الأرض، وصور الفساد المعتبرة في هذه السنة.

ومن خلال التتبع لمعنى الإفساد في الأرض نجد أنه يأتي على معانٍ كثيرة، منها:

- ١ الظلم والقهر للمستضعفين والتسلط عليهم بالقتل والتحكّم بغير حق.
  - ٢- الجحود والتكذيب والاستكبار بعد رؤية الآيات، وعدم الاعتبار بها.
    - ٣- الكفر بالله، والإسراف في المعاصي والذنوب.
  - ٤ الإخلال بميزان العدل بين الناس، في المعاملات الاقتصادية وغيرها.
    - ٥- الطغيان وتجاوز الحد، والعتو والاستكبار في الأرض.
    - ٦- العمل بالفواحش واستحلالها ونشرها، وخاصة عمل قوم لوط.
      - ٧- الصدعن سبيل الله ومحاربة المصلحين.
      - ٨- قطع ما أمر الله بوصله، وتضييع ما أمر الله بحفظه.

وبعد هذا الإجمال سأقف بشيء من التفصيل على بعض الآيات الواردة في معنى الإفساد في الأرض وموارد إطلاقاته في القرآن الكريم، وذلك في الفقرات التالية:

أولاً: أكثر ما جاء في القرآن من إطلاق وصف الإفساد والمفسدين على قوم معينين هو على فرعون وقومه، ومنه تستبين بعض وجوه الإفساد في الأرض بالنظر إلى صوره في فرعون وقومه، خاصة وأن فرعون وقومه من أبرز الأمثلة التي يضربها الله في القرآن لسنته في إهلاك الأمم.

ومن الآيات التي وردت في وصف فرعون وقومه بالإفساد:

١ - قوله ﷺ: ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً
 مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَحْيِ فِسَآءَهُمْ إِنَّهُ وَكَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞ [سورة القصص: ٤].

والإفساد هنا فيه معنى الظلم والقهر للمستضعفين والتسلط عليهم بالقتل والتحكّم بغير حق.

٢ - وقال سبحانه كذلك عن فرعون: ﴿ وَ الْكُن وَقَدْ عَصَيْتَ قَبَلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة يونس:٩١].

٣- وقال سبحانه عنهم أيضاً: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ بِعَايلِتِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ
 وَمَلِإِيْهِ وَظَلَمُواْ بِهَا فَانظُر كَيْف كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة الأعراف:١٠٣].

والإفساد في هذه الآية فيه معنى الجحود والتكذيب والاستكبار بعد رؤية الآيات، وعدم الاعتبار بها، يوضح ذلك:

٤- الآية الأخرى في سورة النمل: ﴿فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ ءَايَنُنَا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَلذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَنْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًا فَٱنظُرْكَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة النمل:١٣-١٤].

وهذا المعنى -الذي هو جحود الحق بعد رؤية آياته- من أهم أسباب التعذيب والإهلاك التي يذكرها الله في كتابه.

٥ - ومن الآيات التي جاء فيه وصف قوم فرعون بالإفساد كذلك، قوله سبحانه: ﴿فَلَمَّا أَلْقَوَاْ قَالَ مُوسَىٰ مَاجِئْتُم بِهِ ٱلسِّحُرُّ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبَطِلُهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة يونس:٨١].

٦- ومن الآيات المهمة في هذا السياق كذلك - وإن كانت ليست خاصة بفرعون وقومه بل تشمل عادا وثمود كذلك - قوله سبحانه: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْمِمَادِ ۞ ٱلَّتِي لَمْ يُخُلَقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْمِلَادِ ۞ وَثَمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُواْ ٱلصَّخْرَ بِنُكَ بِعَادٍ ۞ وَفَرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْتَادِ ۞ ٱلَّذِينَ طَعْوًا فِي ٱلْمِلَادِ ۞ فَأَصَتْرُواْ فِيهَا ٱلْفَسَادَ ۞ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ۞ إِنَّ رَبَّكَ لَمِ ٱلْمِرْصَادِ ۞ ﴿ [سورة الفجر:٦-١٤].

ونلاحظ هنا أن الكثرة في الفساد معتبرة في نزول العذاب، لقوله سبحانه: وَفَأَكُ ثُرُواْ فِيهَا ٱلْفَسَادَ شَ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ وهذا يذكرنا بالحديث الصحيح، الذي سُئل فيه النبيُّ عَلَيْهِ: أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: «نعم، إذا كثر الخبث»(۱).

وأما الفساد المقصود في هذه الآيات ففيه معنى زائدٌ على مجرد الكفر أو المعصية، إذْ فيه معنى الطغيان أو لازمه، كما قال البقاعي في وَفَاكُ تُرُولُ عَقِبَ طُغْيانِم وبِسَبَبِه فيها الفَسَادَ بِما فَعَلُوا مِنَ الكُفْرِ والظُّلْم مِمّا صارَ سُنةً لَيْن سَمِعَ بِهِ.)(٢)، وقال ابن عاشور في: (والطغيان: شدة العصيان والظلم، ومعنى طغيانهم في البلاد أن كل أمة من هؤلاء طغوا في بلدهم، ولما كان بلدهم من جملة البلاد أي: أرض الأقوام، كان طغيانهم في بلدهم قد أوقع الطغيان في البلاد؛ لأن فساد البعض آيل إلى فساد الجميع بسن سنن السوء، ولذلك

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: (٧٠٥٩)، ومسلم: (٢٨٨٠).

<sup>(</sup>۲) تفسير البقاعي: (۲۲/ ۳۰).

تسبب عليه ما فرع عنه من قوله: ﴿فَأَكُثَرُواْ فِيهَا ٱلْفَسَادَ ﴾، والفساد: سوء حال الشيء ولحاق الضربه، قال تعالى: ﴿وَإِذَا تَوَلَّى سَعَىٰ فِ ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهُلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسَٰلَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٠٥] وضد الفساد الصلاح، قال تعالى: ﴿وَلَا تُقْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعَدَ إِصْلَحِهَا ﴾ وكان ما أكثروه من الفساد سببا في غضب الله عليهم، والله لا يحب الفساد فصب عليهم العذاب)(١)

وكذلك ذكر الشيخ ابن عثيمين هو فقال: (معنى ﴿ طَعْوَاْ فِي ٱلْبِلَادِ ﴾ أي: زادوا عن حدِّهم واعتدوا على عباد الله) (٢)، وكذلك ذكر شيخه السعدي هو، وجعل ذلك الإفساد متضمناً محاربة الرسل، فقال: ﴿ فَأَكَ ثَرُواْ فِيهَا ٱلْفَسَادَ ﴾ وهو العمل بالكفر وشعبه، من جميع أجناس المعاصي، وسعوا في محاربة الرسل وصد الناس عن سبيل الله) (٣).

وعلى ضوء ذلك نفهم الإطلاقات الواردة عن بعض السلف في تفسير الفساد في الآية بالمعاصي، كما قال السدّي في قوله: ﴿فَأَكَثَرُواْ فِيهَا ٱلفَسَادَ ﴾، قال: «بالمعاصي». (٤) وقال الطبري هذ (يقول تعالى ذكره: فأكثروا في البلاد المعاصي، وركوب ما حرّم الله عليهم) (٥)، فتُحمَل على معنى تجاوز الحد، والظلم لعباد الله، والإفساد في الأرض بالمعاصي والكفر ومحاربة المصلحين والصد عن سبيل الله، كما مرّ في أقوال المفسرين الآخرين، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٣٠/ ٣٢١) لابن عاشور، باختصار.

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن عثيمين/ جزء عم: (١٩٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي: (٩٢٣).

<sup>(</sup>٤) موسوعة التفسير بالمأثور: (٢٣/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: (٢٤/ ٣٧٣).

ثانياً: ورد إطلاق وصف الإفساد على قوم شعيب ، وهم من الأمم الممهلكة والمعذبة التي تكرر ذكر إهلاكها في القرآن الكريم كذلك، ومن الآيات الواردة فيهم ما يلى:

١- قوله ﷺ عن قوم شعيب ﷺ: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَلْقَوْمِ
 اعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهِ غَيْرُهُ وَقَدْ جَآءَتُكُم بَيِّنَةٌ مِّن رَبِّكُم فَا فَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ
 وَٱلْمِيزَانَ وَلَا تَبْخُسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُمْ وَلَا تُفْسِدُواْ فِى ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِضَلَحِهَا ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ٨٥]

والإفساد في الأرض هنا هو بها كانوا يفعلونه من الغش، وبها كانوا يصدون عن سبيل الله، وبها كانوا يرتكبون من المعاصي، قال مقاتل في تفسير الآية: ﴿وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعَدَ إِصْلَحِهَا ﴾: بعد الطاعة في نقصان الكيل والميزان، فإنّ المعاصي فساد المعيشة، وهلاك أهلها)(١).

وقال ابن الجوزي هن ﴿ وَلَا تُفْسِدُواْ فِ ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: لا تعملوا فيها بالمعاصى بعد أن أصلحها الله بالأمر بالعدل، وإرسال الرسل.)(٢)

وقال البقاعي هذا النظام البديع الفساد بالبخس، عم كل فساد فقال: ﴿ وَلاَ تُفْسِدُواْ ﴾ أي: توقعوا الفساد ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ بوضع شيء من حق الحق أو الخلق في غير موضعه. ولما نهاهم عن هذه الرذائل ذكر بنعمة الله تأكيدا للنهي بها في ذلك من التخويف وحثا على التخلق بوصف السيد، فقال: ﴿ بَعْدَ إَصْلَحِهَا ﴾ أي: إصلاح الله لها بنعمة الإيجاد الأول بخلقها وخلق منافعها وما فيها، على هذا النظام البديع المحكم، ثم بنعمة الإبقاء الأول بإنزال الكتب

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليان: (۲/ ٤٨).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير في علم التفسير: (٢/ ١٣٧) لابن الجوزي.

وإرسال الرسل ونصب الشرائع التي بها يحصل النفع وتتم النعمة بإصلاح أمر المعاش والمعاد بتعظيم أمر الله والشفقة على خلق الله، ويجمع ذلك كله التنزه عن الإساءة).(١)

وبعد أن نهاهم شعيب ها عن الإفساد كان يُذكّرهم بالسنن الإلهية المتعلقة بالمسدين، فقال لهم -في الآية التالية-:

٧- ﴿وَلَا تَقَعُدُواْ بِكُلِّ صِرَطٍ تُوعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ مَنَ عَامَنَ بِهِ وَتَبَعُونَهَا عِوَجًا وَٱذْكُرُواْ إِذْ كُنتُمْ قَلِيلًا فَكَثَّرَكُمْ وَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ٨٦]. والمفسدون المقصودون بهذه الآية هم المُهلكون قبلهم من الأمم، كها قال الطبري هذ ﴿وَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾، يقول: وانظروا ما نزل بمن كان قبلكم من الأمم حين عتوا على رجم وعصوا رسله، من المثلات والنقات، وكيف وجدوا عقبى عصيانهم إياه، ألم يُهلك بعضهم غرقًا بالطوفان، وبعضهم رجمًا بالحجارة، وبعضهم بالصيحة؟ و «الإفساد»، في هذا الموضع، معناه: معصية الله)(٢).

٣- وقال شعيب ها لقومه كذلك: ﴿وَيَلَقَوْمِ أَوْفُواْ ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَعَثْرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [سورة هود: ٨٥].

٤ - وقال لهم: ﴿ وَزِنُواْ بِٱلْقِسَطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ ﴿ وَلَا تَبَخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَاءَ هُمْ وَلَا تَعْتَوُاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَالسورة الشعراء:١٨٣ - ١٨٣].

تفسير البقاعي: (٧/ ٤٦٠ – ٤٦١).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى: (۱۰/ ۳۶۱).

فهذه مواضع متعددة في القرآن يصف الله فيها قوم شعيب بأنهم مفسدون أو يحذرهم من الإفساد في الأرض، ومن المعلوم أن من أبرز صور إفسادهم كانت في التظالم المالي وأكل أموال الناس بالباطل، هذا بالإضافة إلى استكبارهم على المؤمنين وصدهم عن سبيل الله.

ثالثاً: ورد إطلاق وصف الإفساد على قوم لوط ها كما في قوله سبحانه: 
﴿قَالَ رَبِّ ٱنصُرِّنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة العنكبوت:٣٠]، قال ابن عاشور: 
﴿ووصفهم به المُفْسِدِينَ ﴾ لأنهم يفسدون أنفسهم بشناعات أعماهم، ويفسدون الناس بحملهم على الفواحش وتدريبهم بها، وفي هذا الوصف عهيد للإجابة بالنصر؛ لأن الله لا يحب المفسدين.)(١) وفي البسيط للواحدي: 
(قوله تعالى: ﴿عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ يعني: العاصين بإتيان الرجال في أدبارهم. قاله الكلبي ومقاتل)(١)

رابعاً: وصف الله اليهود بالإفساد في قوله: ﴿وَيَسَعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا وَاللّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة المائدة: ٦٤]، نقل الواحدي في تفسيره على هذه الآية: (قال ابن عباس: «يريد سفكوا الدماء، واستحلوا المحارم، وقال الزجاج: أي يجتهدون في دفع الإسلام، ومحو ذكر النبي على من كتبهم»)(٣)، ووصَفهم بالإفساد في الأرض كذلك في قوله سبحانه: ﴿وقَضَيْنَا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَوِيلَ فِي ٱلْكِتَبِ لَتُفْسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعَلُنَ عُلُوّاً حَبِيرًا ﴾ [سورة الإسراء:٤]، وسأقف مع هذه الآية في ختام الحديث عن سنة الإهلاك بإذن الله تعالى.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٢٠/٢٠) لابن عاشور.

<sup>(</sup>٢) التفسير البسيط: (١٧/ ٥٢١) للواحدي.

<sup>(</sup>٣) التفسير البسيط: (٧/ ٤٦٤) للواحدي.

خامساً: وصف الله المنافقين بالإفساد في قوله: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُواْ فِي الْأَرْضِ قَالُوٓاْ إِنَّمَا نَحُنُ مُصْلِحُونَ ﴾ [سورة البقرة: ١١].

قال الطبري هذا (الإفساد في الأرض، العمل فيها بها نهى الله جلّ ثناؤه عنه، وتضييع ما أمر الله بحفظه، فذلك جملة الإفساد، كها قال جل ثناؤه في كتابه مخبرًا عن قِيلِ ملائكته: ﴿قَالُوٓا أَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسَفِكُ ٱلدِّمَآ ﴾ [سورة البقرة: ٣٠]، يعنون بذلك: أتجعل في الأرض من يَعْصِيكَ ويُخالف أمرك؟ فكذلك صفة أهل النفاق: مُفسدون في الأرض بمعصِيتهم فيها ربَّم، وركوبهم فيها ما نَهاهم عن ركوبه، وتضييعهم فرائضه، وشكّهم في دين الله الذي لا يقبَلُ من أحدٍ عملا إلا بالتصديق به والإيقان بحقيقته، وكذبهم المؤمنين بدَعواهم غير ما هم عليه مقيمُون من الشّك والرّيب، وبمظاهرتهم أهلَ التكذيب بالله وكُتُبه ورسله على أولياء الله، إذا وجدوا إلى ذلك سبيلا. فذلك إفساد المنافقين في أرض الله)(۱)

وقال ابن كثير معلقاً على كلام الطبري -رحمها الله-: (وهذا الذي قاله حسن، فإن من الفساد في الأرض اتخاذ المؤمنين الكافرين أولياء، كما قال تعالى: ﴿وَٱلّذِينَ كَفَرُواْ بَعَضُهُمْ أَوْلِيَا لَهُ بَعْضُ إِلّا تَفَعَلُوهُ تَكُن فِتَنَةٌ فِي ٱلْأَرْضِ عَالى: ﴿وَٱلّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَوْلِيا لَهُ الموالاة بين المؤمنين والكافرين كما قال: ﴿يَا أَيُّهُ اللّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَجِذُواْ ٱلْكَفِينَ أَوْلِيا لَهُ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَتُرِيدُونَ قَال: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ فِي قَال: ﴿ وَلَن تَجِدُ لَهُ مُ نَصِيرًا ﴾ [النساء:١٤٥]، ثم قال: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ فِي اللّذِرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴾ [النساء:١٤٥]، فالمنافق لما كان ظاهره الإيمان اشتبه أمره على المؤمنين، فكأن الفساد من جهة المنافق حاصل؛ لأنه هو الإيمان اشتبه أمره على المؤمنين، فكأن الفساد من جهة المنافق حاصل؛ لأنه هو

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: (۱/ ۲۹۹).

الذي غر المؤمنين بقوله الذي لا حقيقة له، ووالى الكافرين على المؤمنين، ولو أنه استمر على حالته الأولى لكان شره أخف، ولو أخلص العمل لله وتطابق قوله وعمله لأفلح وأنجح؛ ولهذا قال تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُواْ إِنَّمَا يَحُنُ مُصِّلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١١]، أي: نريد أن نداري الفريقين من المؤمنين والكافرين، ونصطلح مع هؤلاء وهؤلاء، كما قال محمد بن إسحاق، عن محمد ابن أبي محمد، عن عكرمة أو سعيد بن جبير، عن ابن عباس: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُواْ إِنَّمَا خَنُ مُصِّلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١١]، أي: إنها نريد الإصلاح بين الفريقين من المؤمنين وأهل الكتاب. يقول الله: ﴿أَلاّ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن الله الفريقين من المؤمنين وأهل الكتاب. يقول الله: ﴿أَلاّ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن أَلَا إِن هذا الذي يعتمدونه ويزعمون أنه إصلاح هو عين الفساد، ولكن من جهلهم لا يشعرون بكونه فسادا)(١) وقال ابن عاشور: (وقد عَنَّ لِي في بيان إيقاعهم الفساد أنه مراتب:

أولها: إفسادهم أنفسهم بالإصرار على تلك الأدواء القلبية التي أشرنا إليها فيها مضى وما يترتب عليها من المذام ويتولد من المفاسد.

الثانية: إفسادهم الناس ببث تلك الصفات، والدعوة إليها، وإفسادهم أبناءهم وعيالهم في اقتدائهم بهم في مساويهم كما قال نوح الله في أنَّكَ إِن تَذَرَّهُمْ يُضِلُواْ عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُواْ إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ﴾ [نوح:٢٧].

الثالثة: إفسادهم بالأفعال التي ينشأ عنها فساد المجتمع، كإلقاء النميمة والعداوة وتسعير الفتن وتأليب الأحزاب على المسلمين وإحداث العقبات في طريق المصلحين. والفساد أصله استحالة منفعة الشيء النافع إلى مضرة به أو

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: (۱/ ۹۲).

بغيره، وقد يطلق على وجود الشيء مشتملا على مضرة، وإن لم يكن فيه نفع من قبل، يقال: فسد الشيء بعد أن كان صالحا ويقال: فاسد إذا وجد فاسدا من أول وهلة، وكذلك يقال: أفسد إذا عمد إلى شيء صالح فأزال صلاحه، ويقال: أفسد إذا أوجد فسادا من أول الأمر، والأظهر أن الفساد موضوع للقدر المشترك من المعنيين...، فالإفساد في الأرض منه تصيير الأشياء الصالحة مضرة كالغش في الأطعمة، ومنه إزالة الأشياء النافعة كالحرق والقتل للبرآء، ومنه إفساد الأنظمة كالفتن والجور، ومنه إفساد المساعي كتكثير الجهل وتعليم الدعارة وتحسين الكفر ومناوأة الصالحين المصلحين، ولعل المنافقين قد أخذوا من ضروب الإفساد بالجميع، فلذلك حذف متعلق تفسدوا تأكيدا للعموم المستفاد من وقوع الفعل في حيز النفي.)(۱)

ومن الجدير بالذكر في ختام البحث في وصف الإفساد في الأرض أنه لا تنحصر العلاقة بين صفة الإفساد في الأرض وبين سنة الإهلاك فحسب، بل ترتبط بسنة أخرى، وهي سنة: التدافع، وذلك في قوله على: ﴿وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفْسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥١].

الصفة الثالثة من الصفات الموجبة للهلاك: أعمال المترفين من الفسق والتكذيب ومحاربة الحق:

يتبين للمتأمل في كتاب الله تعالى ارتباط سنة الإهلاك للأمم بالترف وحده والمترفين، وارتباط الترف بالأسباب الأخرى الموجبة للهلاك، فالترف وحده ليس سبب الإهلاك والأخذ، وإنها لوازم الترف وتصرفات المترفين هي الموجبة

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (١/ ٢٨٤ – ٢٨٥) لابن عاشور.

لذلك، فالمترفون في العادة هم السادة وأصحاب النفوذ، وهم على مر التاريخ: المكذبون بالرسل، كما قال في آية عامّة تبيّن حال المترفين مع دعوة الرسل كلهم، وتبيّن عاقبتهم كذلك: ﴿وَكَذَالِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتُرفُوهُمَا إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَاءَنَا عَلَى أُمّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثُوهِم مُّقُتَدُونَ ۞ قَلَ أُولُو جِنْتُكُمُ مُثُرفُوهُمَا إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَاءَنَا عَلَى أُمّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثُوهِم مُّقتَدُونَ ۞ قَلَ أُولُو جِنْتُكُمُ بِأُهُمُّ فَانُطُل مِمَّا وَجَدتُم عَلَيْهِ ءَابَآءَكُم قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ عَلَيْوُونَ ۞ فَانتَقَمْنَا مِنْهُم فَانظُل كَيْف كَان عَقِبَةُ ٱلْمُكَذِينِينَ ۞ [سورة الزحرف: ٢٣-٢٥]، فلاحظ كيف مِنَّا لله تعالى أن المكذبين بالرسل دائماً هم المترفون، ثم أمر بالنظر في عاقبتهم، وهذا يقتضي أنه أهلكهم ودمّرهم سبحانه، فهذه آية عامّة متعلقة بكل مراحل التاريخ.

ثم سأقف بشيء من التفصيل مع بعض الآيات المهمة المتعلقة بمعنى إهلاك المترفين، مع بيان علاقتها بالصفات الأخرى الموجبة للإهلاك، وذلك كما يلي:

١ - قوله ﷺ: ﴿ وَإِذَا أَرْدَنَا أَن نُهُ لِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَقَ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴾ [سورة الإسراء:١٦].

هذه الآية مرتبطة بالسنن الإلهية ارتباطاً وثيقاً، وهي من أهم الآيات في بيان سنّة الإهلاك، وفيها صفتان متعلقتان بهذه السنّة، وهما: الترف والفسق، ونظراً لأهميتها ومركزيتها وخلاف المفسرين في توجيهها فسأتوسع في التعليق عليها.

اختلف المفسرون في دلالة قوله سبحانه: ﴿أُمِّنَا ﴾ هل المقصود به الأمر أم التكثير أم التأمير؟ فهذه ثلاثة وجوه.

ثم إذا كان المقصود بها الأمْر، فهل هو الأمر الشرعي أم القدري؟ فهذان وجهان.

- فإذا كان المقصودُ الأمرَ الشرعي فمعنى الآية: أمرنا مترفيها بالطاعة فعصوا وفسقوا فيها.

- وإذا كان المقصود الأمر القدري فالمراد أن الله سلّط مترفيها قدراً ليفسقوا فيها.

فهذا مُحصّل الخلاف في الآية.

فأما تفسيرها بالتأمير أو بالتكثير، فقد ذهب إليه كثير من أئمة التفسير المتقدمين (۱)، وهذان القولان يتسقان مع قول من قال إنّ الأمر في الآية قدريّ، لأن التأمير والتكثير أمران محلها القدر لا الشرع. وأما تفسيرها بالأمر -بصرف النظر أكان الأمر الشرعيّ أو القدريّ - فقد ذهب إليه بعض المتقدمين كذلك، ورجحه الإمام الطبري بعد ذكر الأقوال والقراءات في الآية، وذلك بقوله: (وأولى القراءات في ذلك عندي بالصواب قراءة من قرأ ﴿ أُمّرُنَا مُمّرُفِها ﴾ بقصر الألف من أمرنا وتخفيف الميم منها، لإجماع الحجة من القراءة، فأولى التأويلات به تأويل من تأوّله: أمرنا أهلها بالطاعة فعصوا بالقراءة، فأولى التأويلات به تأويل من تأوّله: أمرنا أهلها بالطاعة فعصوا وفسقوا فيها، فحق عليهم القول؛ لأن الأغلب من معنى أمَرْنا: الأمر، الذي هو خلاف النهي دون غيره، وتوجيه معاني كلام الله جلّ ثناؤه إلى الأشهر الأعرف من معانيه، أولى ما وجد إليه سبيل من غيره)(۱)

فهذا ترجيح من الطبري الأمرين: الأول: أن المقصود بـ ﴿ أَمَرْنَا ﴾: الأمر الذي هو ضد النهي، وأن هذا الأمر شرعي لا قدري، وقد انتصر لذلك من

<sup>(</sup>١) راجع: موسوعة التفسير بالمأثور، عند هذه الآية.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى: (۱٤/ ٥٣٢).

المتأخرين الشيخ محمد الأمين الشنقيطي في كتابه أضواء البيان، فقال: (المعنى: أمرنا مترفيها بطاعة الله وتوحيده، وتصديق رسله واتباعهم فيها جاءوا به: ﴿فَفَسَعُوا ﴾، أي: خرجوا عن طاعة أمر ربهم، وعصوه وكذبوا رسله ﴿فَقَ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ ﴾، أي وجب عليها الوعيد ﴿فَدَمَّرَنَهَا تَدُمِيرًا ﴾، أي أهلكناها إهلاكا مستأصلا، وأكد فعل التدمير بمصدره للمبالغة في شدة الهلاك الواقع بهم، وهذا القول الذي هو الحق في هذه الآية تشهد له آيات كثيرة؛ كقوله: ﴿وَإِذَا فَعَلُواْ فَحِشَةَ قَالُواْ وَجَدُنَا عَلَيْهَا ءَابَاءَنَا وَاللهُ أَمَرُنَا بِهَا قُلُ إِنَّ الله لا يأمرُ بالفحشاء دليل واضح على أن قوله: ﴿أَمْنَا مُتُوفِها فَفَسَعُوا ﴾ [الإسراء:١٦]، أي: أمرناهم بالطاعة فعصوا، وليس المعنى أمرناهم بالفسق ففسقوا؛ لأن الله لا يأمر بالفحشاء.)(١) إلى آخر كلامه الذي أطال فيه هم، واستدل له وأكّد عليه.

ويُشكل على هذا التفسير مجموعة من الاعتراضات القوية والمعتبرة، والتي ذكرها الإمام ابن القيم -وهو ممن ينتصر لكون المراد بالأمر في الآية: الأمر القدري- فقال في: (هذا أمر تقدير كوني لا أمر ديني شرعي، فإن الله لا يأمر بالفحشاء، والمعنى: قضينا ذلك وقدرناه. وقالت طائفة: بل هو أمر ديني، والمعنى: أمرناهم بالطاعة فخالفونا وفسقوا.

والقول الأول أرجح؛ لوجوه:

أحدها: أن الإضمار على خلاف الأصل فلا يصار إليه إلا إذا لم يمكن تصحيح الكلام بدونه.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن: (٣/ ٥٧٣ – ٥٧٤) للشنقيطي.

الثاني: أن ذلك يستلزم إضهارين أحدهما أمرناهم بطاعتنا، الثاني فخالفونا أو عصونا ونحو ذلك.

الثالث: أن ما بعد الفاء في مثل هذا التركيب هو المأمور به نفسه كقولك: أمرته ففعل وأمرته فقام وأمرته فركب، لا يفهم المخاطب غير هذا.

الرابع: أنه سبحانه جعل سبب هلاك القرية: أمْرَه المذكور، ومن المعلوم أن أمْره بالطاعة والتوحيد لا يصلح أن يكون سبب الهلاك، بل هو سبب للنجاة والفوز.

فإن قيل: أمْره بالطاعة مع الفسق هو سبب الهلاك؟

قيل: هذا يبطل بالوجه الخامس، وهو: أن هذا الأمر لا يختص بالمترفين بل هو سبحانه يأمر بطاعته واتباع رسله المترفين وغيرهم؛ فلا يصح تخصيص الأمر بالطاعة بالمترفين.

ويوضحه الوجه السادس: أن الأمر لو كان بالطاعة لكان هو نفس إرسال رسله إليهم، ومعلوم أنه لا يحسن أن يقال: أرسلنا رسلنا إلى مترفيها ففسقوا فيها؛ فإن الإرسال لو كان إلى المترفين لقال من عداهم: نحن لم يرسل إلينا.

السابع: أن إرادة الله سبحانه لإهلاك القرية إنها يكون بعد إرسال الرسل السابع: أن إرادة الله سبحانه لإهلاك القرية إنها يكون بعد إرسال الرسل إليهم وتكذيبهم وإلا فقبل ذلك هو لا يريد إهلاكهم لأنهم معذورون بغفلتهم وعدم بلوغ الرسالة إليهم، قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ أَنَ لَرَّ يَكُن رَّبُكَ مُهَلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا غَلِفُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ٣١]

فإذا أرسل الرسل فكذبوهم أراد إهلاكها؛ فأمر رؤساءها ومترفيها أمراً كونيا قدريا لا شرعيا دينيا بالفسق في القرية؛ فاجتمع أهلها على تكذيبهم وفسق رؤسائهم، فحينتذ جاءها أمر الله وحق عليها قوله بالإهلاك. ولا حاجة إلى تكلف تقدير أمرنا مترفيها فيها بالطاعة فعصونا وفسقوا فيها، بل الأمر هاهنا أمر تكوين وتقدير، لا أمر تشريع)(١).

وإلى هذا القول ذهب الشيخ ابن سعدي هذا فقال: «يخبر تعالى أنه إذا أراد أن يهلك قرية من القرى الظالمة ويستأصلها بالعذاب، أمر مترفيها أمرا قدريا؛ ففسقوا فيها واشتد طغيانهم، ﴿ فَقَ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ ﴾ أي: كلمة العذاب التي لا مرد لها ﴿ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴾ (٢).

ولعل هذا القول هو الأرجح والله أعلم، وهو لا يتنافى مع تفسيرها بالتأمير أو التكثير، فيحتمل أن تكون الوجوه الثلاثة للآية صحيحة، والله أعلم.

وجما يزيد الأمر تأكيداً أن الله سبحانه ذكر ما يقارب هذا المعنى في موضع آخر، وهو قوله في: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَبِرَ مُجَرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فيهاً وَمَا يَمْكُرُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ١٢٣] وقد بين الإمام فيها ومَا يَمْكُرُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ١٣١] وقد بين الإمام ابن كثير ﴿ الارتباط بين الآيتين بقوله: (يقول تعالى: وكها جعلنا في قريتك ابن كثير ﴿ الله من المجرمين، ورؤساء ودعاة إلى الكفر والصدعن سبيل الله، وإلى مخالفتك وعداوتك، كذلك كانت الرسل من قبلك يبتلون بذلك، ثم تكون لهم العاقبة، كها قال تعالى: ﴿ وَكَ ذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُ لِيَيِ عَدُولًا فِينَ ٱلْمُجْرِمِينَ وَكَ فَلِكَ جَعَلْنَا لِكُ لِيَيِ عَدُولًا فَنَ ٱلْمُجْرِمِينَ أَمُونَا مُثَوَلًا فَنَ الله فَرَيْنَا أَنْ نُعُلِكَ قَرْيَةً وَلَيْكَ الله عناه: ﴿ وَكُونَا الله المناء: ١٦] قيل معناه: أَمْرَنَا هُ مَنْ فَعَسَقُولُ فِيهَا فَقَ عَلَيْهَا ٱلْقَولُ فَدَمَرْنَاهُا تَدُمِيرًا ﴾ [سورة الإسراء: ١٦] قيل معناه: أمرناهم بالطاعات، فخالفوا، فدمرناهم. وقيل: أمرناهم أمرا قدريا، كها قال

<sup>(</sup>١) شفاء العليل: (٢/ ٣٨٠) في ابعدها باختصار، لابن القيم.

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي: (٤٥٥).

هاهنا: ﴿لِيَمْكُرُواْ فِيهَا ﴾)(١) فلاحظ قدر التوافق بين الآيتين، وهو كها أسلفت مما يرجح أن الأمر في الآية قدري لا شرعي.

وبقي سؤال، وهو: ما صورة تحقُّق هذا الأمر القدري للمترفين بالفسق؟

قال البقاعي هموضحاً ذلك: ﴿أَمَرُنَا مُتَرَفِيهَا ﴾ -الذين لهم الأمر والنهي -: بالفسق؛ أي: استدر جناهم بإدرار النعم؛ ودفع النقم على ما يعملون من المعاصي؛ الذي كان -بكونه سببا لبطرهم ونحالفتهم -كالأمر بالفسق؛ ﴿فَفَسَغُواْ فَهَا بعدما أزال الرسول معاذيرهم بتبليغ الرسالة؛ كما قال: ﴿فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِهِ ﴾ أي: على ألسنة الرسل؛ ﴿فَتَحَنّا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [سورة لأنعام: ٤٤] الآية؛ ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَبِرَ مُجْرِمِيها لِيمَكُواْ فِيهَا ﴾ [سورة الأنعام: ١٢٥]) (٢) فجعل تمثّل هذا الأمر في قضية الاستدراج، وهو صحيح، ولكن قد لا يكون هو التمثل الوحيد، فقد يكون تسليطهم القدري بتكثيرهم -كما هو وجه في تفسير الآية - أو بتأميرهم، والله أعلم.

هذا كله من حيث دلالة ﴿أُمَرَنَا ﴾ وقد بينت الخلاف الواقع فيها، والراجح، وبقي الوقوف عند قوله سبحانه: ﴿مُتَرَفِيهَا ﴾ وقوله: ﴿فَفَسَقُولُ لبيان معنى الترف والفسق.

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: (۳/ ۲۹۷).

<sup>(</sup>Y) ودفع هذا الكلام الشيخ الشنقيطي في الأضواء دفعاً شديداً -مع كون الكلام لا إشكال فيه على ترجيح كون الأمر قدرياً ولكن الشيخ يدفع هذا التفسير ويرجح الأمر الشرعي بقوة - فقال: (وبهذا التحقيق تعلم: أن ما زعمه الزنخشري في كشافه من أن معنى أمرنا مترفيها؛ أي أمرناهم بالفسق ففسقوا، وأن هذا مجاز تنزيلا لإسباغ النعم عليهم الموجب لبطرهم وكفرهم منزلة الأمر بذلك، كلام كله ظاهر السقوط والبطلان، وقد أوضح إبطاله أبو حيان في "البحر"، والرازي في تفسيره، مع أنه لا يشك منصف عارف في بطلانه.) أضواء البيان: (٣/ ٤٧٤).

فأما الترف فيقول الرازي (وأما المترف: فمعناه في اللغة: المتنعم الذي قد أبطرته النعمة وسعة العيش) (۱) وقال ابن كثير (و إلّا قالَ مُتُرَفُوها وهم أولو النعمة والحشمة والثروة والرياسة.) (۱) وقال البقاعي (وخص المترفين لأن غيرهم لهم تبع؛ ولأنهم أحق الناس بالشكر؛ وأولى بالانتقام عند الكفر، وقد جرت العادة بأن المترف عسر الانقياد؛ لا تكاد تسمح نفسه بأن يصير تابعا بعدما كان متبوعا؛ فعصوا؛ فتبعهم غيرهم؛ لأن الأصاغر تبع للأكابر؛ فأطبقوا على المعصية؛ فأهلكناهم) (۱)

وأما الفسق المقصود بالآية، فقال ابن الجوزي ﴿: ﴿ قَوْلُهُ تَعَالى: ﴿ فَفَسَعُواْ فِيهَ ﴾؛ أَيْ: تَمَرَّدُوا فِي كُفْرِهِمْ؛ لِأَنَّ الفِسْقَ فِي الكُفْرِ: الخُرُوجُ إِلَى أَفْحَشِه ﴾ (١) وقال البيضاوي في تفسيره للآية: (الفسق هو الخروج عن الطاعة والتمرد في العصيان) (٥) وقال الآلوسي: ﴿ فَفَسَعُواْ فِيهَ ﴾ أي: خرجوا عن الطاعة وتمردوا) (١) وقال الشيخ ابن سعدي: (ففسقوا فيها واشتد طغيانهم) (٧)، وهذا يُؤكد ما سبق تقريره في صفة الإفساد في الأرض، وفي صفة الظلم عند قوله سبحانه: ﴿ وَمَا تَوريره في صفة الإفساد في الأرض، وفي صفة الظلم عند قوله سبحانه: ﴿ وَمَا اللهِ هلاك لا يتعلق أَلْقُرَى بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا مُصِلِحُونَ ﴾ [سورة هود:١١٧] من أن الفسق أو الجحود أو الطغيان ونحوها.

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي: (۲۰/ ۳۱٤).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر: (۲/ ۶٦٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير البقاعي: (١١/ ٣٩١–٣٩٢) باختصار.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير في علم التفسير: (٣/ ١٦).

<sup>(</sup>٥) أنوار التنزيل وأسرار التأويل: (٣/ ٢٥١) للبيضاوي.

<sup>(</sup>٦) روح المعاني: (٨/ ١٤) للآلوسي.

<sup>(</sup>٧) تفسير السعدي: (٥٥٤).

٢- قوله ﷺ: ﴿فَلُولَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمُ أُولُواْ بِقَيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْفَسَادِ
 فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ أَنِحَيْنَا مِنْهُمُ وَٱتَبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا أُتُرِفُواْ فِيهِ وَكَانُواْ
 مُجْرِمِينَ ﴿ إِلَا قَلِيلًا مِدَة هود:١١٦].

هذه الآية في سورة هود، وسورة هود من أكثر السور التي ذُكرَت فيها سنة الإهلاك كها تقدم، وفي هذه الآية ذكر الله البيخ أربع صفات لها ارتباط وتعلق بهذه السنة، وهي: الظلم، والفساد في الأرض، والترف، والإجرام، وكلها من الصفات التي أفردتُها بالدراسة هنا، ومن المهم الربط بين الآيات وبين موجبات سنة الإهلاك، فإن الذي لا ريب فيه أنه كلها زادت هذه الصفات في أمة أو قوم ازداد استحقاقهم للهلاك، والمتأمل للآيات يجد أن بعض الصفات من شأنها أنها تدعو إلى أخواتها من الصفات السيئة الموجبة للإهلاك، ومن أهمها صفة الترف، كها قال البقاعي ذ (ولما كان المبطور لهم نفس الترف، بُني للمفعول قوله: وأتُرفُوا فيه فأبطرتهم النعمة حتى طغوا وتجبروا ووكائو الله مجرهين أي: متصفين على سبيل الرسوخ بالإجرام، وهو قطع حبل الله على الدوام، فأهلكهم ربك لإجرامهم، ولو لا ذلك لما فعل، فإن إهلاكهم على تقدير الانفكاك عن الإجرام يكون ظلها على ما يتعارفون.)(١).

والآية تدلّ على الإهلاك بقرينة: ﴿ أَنِحَيْنَا ﴾، ومن جهة الارتباط العام بسياق الآيات قبلها وبعدها، كما قال ابن عاشور في التقاطة بديعة: (والتقدير: فحق عليهم هلاك المجرمين، وبذلك تهيأ المقام لقوله بعده: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرْيَىٰ بِظُلْمِ ﴾ [سورة هود:١١٧]) وربط ابنُ عاشور كذلك بين بداية الآية: ﴿ فَلَوْلَا

<sup>(</sup>١) تفسير البقاعي: (٩/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: (١٨٦/١٢) لابن عاشور.

كانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبِلِكُو ﴾ [سورة هود: ١٦] وبين آية وردت قبل ذلك بموضع، وذلك في قوله هي: (هذا قوي الاتصال بقوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ ﴾ [سورة هود: ١٠٠] فيجوز أن يكون تفريعا عليه ويكون ما بينها اعتراضا دعا إليه الانتقال الاستطرادي في معان متاسكة، والمعنى: فهلا كان في تلك الأمم أصحاب بقية من خير فنهوا قومهم عن الفساد؛ لَـاَ حلّ بهم ما حل، وذلك إرشاد إلى وجوب النهي عن المنكر.) (١) فرحم الله ابن عاشور، وسبحان منزّل القرآن.

## الصفة الرابعة من الصفات الموجبة للهلاك: الإجرام:

ورد في كتاب الله تعالى ما يدل على ارتباط سنة الإهلاك بصفة الإجرام، وسأقف مع عدد من الآيات المتعلقة بهذه الصفة، وهي بمجموعها تدل على أن الإجرام يُطلق على أكثر من صورة من صور الكفر والمعصية، وسيستبين ذلك بعرض الآيات ونقل أهم ما قاله المفسرون حولها:

١ - قوله ﷺ: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُواْ فِيهَا وَمَا يَمْكُرُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ١٢٣]

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (١٨ / ١٨٨) لابن عاشور.

هذه الآية تدل من جهة صيغتها على الاستمرار والدوام، وهو معنى السنة، فهي مرتبطة بسنن الله تعالى في التدافع والإهلاك، كها قال البغوي في: (قوله عز وجل: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكْبِرَ مُجْرِمِيهِ أَي: كها أن فساق مكة أكابرها، كذلك جعلنا فساق كل قرية أكابرها، أي: عظهاءها، جمع أكبر، مثل أفضل وأفاضل، وأسود وأساود، وذلك سنة الله تعالى أنه جعل في كل مثل أفضل وأفاضل، وأسود وأساود، وذلك سنة الله تعالى أنه جعل في كل قرية أتباع الرسل ضعفاءهم، كها قال في قصة نوح في: ﴿أَنُوْمِنُ لَكَ وَأَتَبَعَكَ الْرُونَ ﴾ [سورة الشعراء:١١١]، وجعل فساقهم أكابرهم، ﴿لِيمْكُرُواْ فِيهَا ﴾ وذلك أنهم أجلسوا على كل طريق من طرق مكة أربعة نفر ليصر فوا الناس عن الإيهان بمحمد في، يقولون لكل من يقدم: إياك وهذا الرجل فإنه كاهن صاحر كذاب. ﴿وَمَا يَمْكُرُونَ إِلّا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ لأن وبال مكرهم يعود عليهم ساحر كذاب. ﴿وَمَا يَمْكُرُونَ إِلّا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ لأن وبال مكرهم يعود عليهم ﴿وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ أنه كذلك)(١).

<sup>(</sup>۱) تفسير البغوي: (۳/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: (٩/ ٥٣٧).

هذه الآية تدل على السنة الإلهية كذلك من جُملة ﴿فَٱنظُرْكَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةٌ ﴾ كما تقدم في قواعد فهم السنن، وفي هذه الآية يصف الله تعالى قوم لوط بالإجرام وأنه أهلكهم بسبب ذلك؛ فيا هو هذا الإجرام المقصود؟ قال الرازي ه في كلام بديع: ﴿فَأَنظُر كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ والظاهر أن المراد من هذه العاقبة ما سبق ذكره وهو إنزال الحجر عليهم، ومن المجرمين الذين يعملون عمل قوم لوط؛ لأن ذلك هو المذكور السابق فينصرف إليه، فصار تقدير الآية: فانظر كيف أمطر الله الحجارة على من يعمل ذلك العمل المخصوص. وذكر الحكم عقيب الوصف المناسب يدل على كون ذلك الوصف علة لذلك الحكم، فهذه الآية تقتضي كون هذا الجرم المخصوص علة لحصول هذا الزاجر المخصوص، وإذا ظهرت العلة وجب أن يحصل هذا الحكم أينها حصلت هذه العلة)(١) وقال البقاعي: ﴿فَٱنظُرْكَيْفَكَانَعَكِقِبَهُ ﴾ أي: آخر أمر ﴿ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾، وأظهَرَ موضع الإضمار؛ تعليقاً للحكم بوصف القطع لما حقه الوصل؛ بوصل ما حقه القطع من فاحش المعصية، دليلا على أن الرجم جزاء من فعل هذا الفعل بشرطه؛ لأن الحكم يدور مع العلة)(١)

وقال ابن عاشور: (والمجرمون فاعلو الجريمة، وهي المعصية والسيئة، وهذا ظاهر في أن الله عاقبهم بذلك العقاب على هذه الفاحشة، وأن لوطا في أُرسل لهم لنهيهم عنها، لا لأنهم مشركون بالله، إذ لم يتعرض له في القرآن بخلاف ما قص عن الأمم الأخرى، لكن تمالؤهم على فعل الفاحشة واستحلالهم إياها يدل على أنهم لم يكونوا مؤمنين بالله، وبذلك يؤذن قوله

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي: (۱۶/ ۳۱۲).

<sup>(</sup>٢) تفسير البقاعي: (٧/ ٤٥٨).

تعالى في سورة التحريم: ﴿ضَرَبَ ٱللّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱمۡرَأَتَ نُوحٍ وَٱمۡرَأَتَ لُوطٍ ﴾ [سورة التحريم: ١٠]، فيكون إرسال لوط ها بإنكار تلك الفاحشة ابتداء بتطهير نفوسهم، ثم يصف لهم الإيمان، إذ لا شك أن لوطا ها بلغهم الرسالة عن الله تعالى)(١).

٣- قوله سبحانه: ﴿ فَإِن كَ نَبُكُمُ دُو رَحْمَةِ وَاسِعَةِ وَلَا يُسَرُّهُ اللَّهُ وَعَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [سورة الأنعام: ١٤٧]. وقوله سبحانه: ﴿ حَتَّى إِذَا ٱسۡ تَيْعَسَ اللَّسُلُ وَظَنْوًا أَنَّهُ مُ قَدُ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصَرُنَا فَنُجِى مَن نَشَاءً وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَاعَنِ الْقُومِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [سورة يوسف: ١١٠].

قال الطبري هـ: (وقوله ﴿وَلاَ يُردُّ بَأْسُنَاعَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾، يقول: ولا تردُّ عقوبتنا وبطشنا بمن بطشنا به من أهل الكفر بنا وعن القوم الذين أجرموا، فكفروا بالله، وخالفوا رسله وما أتوهم به من عنده.) (٢) وقال في موضع آخر: (و «المجرمون» هم الذين أجرَموا فاكتسبوا الذنوب واجترحوا السيئات) (٣) وقال ابن الجوزي: (وفي المراد بالمجرمين قولان: أحدهما: المشركون. والثاني: المكذبون.) (٤) قال البقاعي: ﴿عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾: «أي: القاطعين لما ينبغي وصله» (٥)، وقال الرازي: ﴿عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ يعني الذين كذبوك فيها تقول. والله أعلم» (١)

التحرير والتنوير: (٨ أ / ٢٣٨) لابن عاشور.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى: (۱۳/ ٤٠١).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى: (٩/ ٦٤٨).

<sup>(</sup>٤) زاد المسير في علم التفسير: (٢/ ٩٠) لابن الجوزي.

<sup>(</sup>٥) تفسير البقاعي: (٩/ ٣١٠).

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي: (۱۳/ ۱۷۲).

## ٤ - قوله ﷺ: ﴿تُكَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُواْ لَا يُرَيَ إِلَّا مَسَكِنُهُمُّ كَذَالِكَ نَجْزِي ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [سورة الأحقاف: ٢٥].

هذه الآية في وصف قوم عاد بالإجرام، وفيها دلالة على السنن بقوله سبحانه: ﴿ كُنَالِكَ بَحَزِي ﴾ كما قال الطبري ﴿ : (يقول تعالى ذِكره: كما جزينا عادا بكفرهم بالله من العقاب في عاجل الدنيا، فأهلكناهم بعذابنا، كذلك نجزي القوم الكافرين بالله من خلقنا، إذا تمادوا في غيهم وطَغَوا على رجمم.)(١) وقال ابن عاشور كذلك: (﴿ كَنَالِكَ نَجَزِي ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ أي مثل جزاء عاد نجزي القوم المجرمين، وهو تهديد لمشركي قريش وإنذار لهم وتوطئة لقوله: ﴿ وَلَقَدَ مَكَّنَّ هُمُ فِيماً إِن مَّكَنَّ كُمُ فِيهِ الاحقاف: ٢١].)(٢)

وقال البقاعي هميناً معنى الإجرام: ﴿ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ أي: العريقين في الإجرام الذين يقطعون ما حقه الوصل فيصلون ما حقه القطع، وذلك الجزاء هو الإهلاك على هذا الوجه الشنيع، فاحذروا أيها العرب مثل ذلك إن لم ترجعوا)(٣) وهذه عادة البقاعي في تفسير لفظ الإجرام في القرآن أن يفسره بقطع ما حقه الوصل.

وهناك آيات أخرى مرتبطة بصفة الإجرام وعلاقتها بالسنن الإلهية، أدع الحديث عنها لضيق المقام.

وختاما وبعد أن سبق بيان عدد من الصفات المرتبطة بسنة الإهلاك أود التنبيه إلى أن في القرآن كثيراً من الآيات التي تُستنبط منها صفات المُهلكين

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: (٢١/ ١٥٩).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: (٢٦/ ٥١) لابن عاشور.

<sup>(</sup>٣) تفسير البقاعي: (١١/ ٢٧).

والمعذبين غير ما سبق ذكره، غير أنه يضيق المقام عن ذكرها وتتبعها، وأشير إلى بعضها هنا على سبيل الإجمال والاختصار:

ومنها قوله سبحانه: ﴿ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن فَبَلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَافُواْ بِهِ عَيَسَتَهْزِءُونَ ﴿ السورة الأنعام: ١١]. وفيها أن الاستهزاء بالرسل من أسباب الهلاك وسوء العاقبة، كما قال الطبري ﴿ (يقول تعالى خكره لنبيّه محمد ﴾ مسليًّا عنه بوعيده المستهزئين به عقوبة ما يلقى منهم من أذَى الاستهزاء به، والاستخفاف في ذات الله: هَوِّنْ عليك، يا محمد، ما أنت لاقٍ من هؤلاء المستهزئين بك، المستخفّين بحقك في وفي طاعتي، وامضٍ لما أمرتك به من الدُّعاء إلى توحيدي والإقرار بي والإذعان لطاعتي، فإنهم إن تعاووا في غيهم، وأصَرُّوا على المقام على كفرهم، نسلك بهم سبيلَ أسلافهم من غيرهم، من تعجيل النقمة لهم، وحلول المثلات بهم. فقد استهزأت أمم من قبلك برسلٍ أرسلتهم إليهم بمثل الذي أرسلتك به إلى قومك، وفعلوا مثل ما فعل قومُك بك ﴿ فَحَاقَ بِاللَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُوا مِن ورسلهم ﴿ مَّا كَانُوا يَهْ وَلَ اللَّذِينَ كانوا يهزؤون به، رسلهم ﴿ مَّا كَانُواْ بِهِ عِينَي بقوله: ﴿ فَحَاقَ ﴾ ، فنزل وأحاط بالذين هزئوا من رسلهم ﴿ مَّا كَانُواْ بِهِ عِينَي بقوله: ﴿ فَحَاقَ ﴾ ، فنزل وأحاط بالذين كانوا يهزؤون به ، وسلهم ﴿ مَّا كَانُواْ بِهِ عِينَي بقوله: ﴿ فَعَاقَ ﴾ ، فنزل وأحاط بالذي كانوا يهزؤون به ، وسلهم ﴿ مَّا كَانُواْ بِهِ عِينَي بقوله: ﴿ فَعَاقَ ﴾ ، فنزل وأحاط بالذي كانوا يهزؤون به ، وسلهم ﴿ مَّا كَانُواْ بِهِ عِينَي بقوله : ﴿ فَعَاقَ ﴾ ، فنزل وأحاط بالذين كانوا يهزؤون به ،

وينكرون أن يكون واقعًا بهم على ما أنذرتهم رسلهم)(١).

- إلى غير ذلك من الآيات البيّنات، التي يطول المقام بتبعها والوقوف عندها، غير أن فيها ذُكر هنا إشارة وبُلغة إلى غيره.

\* 🕸 \*

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: (۹/ ١٦٥ – ١٦٦).

## رابعاً: علاقة هذه السنة بغيرها من السنن:

من الأمور المتحتمة في فقه السنن الإلهية: معرفة علاقة كل سنة بغيرها إن كان بينها تداخل واتصال، ومن ثم تحقيق النظر في السنة باستحضار مجموع ما اتصلت به من السنن لا بالنظر المجرد إلى كل سنة وحدها.

وعند النظر في هذه السنة نجد أن بينها وبين بعض السنن الأخرى تداخلاً واتصالاً، ومن أهم ما تتصل به من السنن:

## أولاً: سنّة الإنذار والبلاغ:

وهي السنة القاضية بأن الله لا يهلك قرية أو أمة ولو كانت ظالمة مشركة حتى ينذرها، فلا يهلكها وهي غافلة بعيدة عن سماع الحق، وهذه القضية مهمة في فقه هذه السنة، ومن الأدلة عليها:

١- الآيات التي يصف الله فيها سبحانه الأقوام الذين أهلكهم بأنهم مُنذرون، أي أنه سَبقَ إهلاكهم الإنذار، فأعرضوا، فاستحقوا العذاب، كما قال سبحانه: ﴿وَلَقَدُ ضَلَّ قَبْلَهُمْ أَكُمْ الْأَوْلِينَ ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا فِيهِم مُّنذِرِينَ قَالُ سُبحانه: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا فِيهِم مُّنذِرِينَ ﴾ [سورة فَ فَأَنظُرُ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ وَالسورة الصافات: ٧١-٤٧]، وقال عن قوم نوح ﴿ فَي فَكَذَّبُوهُ فَنَجَيْنَهُ وَمَن مَعَهُ وفِي ٱلفُلْكِ وَجَعَلْتَهُمْ خَلْتِفَ وَأَغْرَفِنَا ٱلّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَتِنَا فَانظُر كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ [سورة وعمد الله عن قول الله لنبيه محمد ﴿ يَقْنَ فَانظُر كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ وهم الذين أنذرهم نوحٌ عقابَ الله على تكذيبهم إياه وعبادتهم الأصنام. يقول له جل ثناؤه: انظر ماذا أعقبهم تكذيبهم رسولهم،

فإن عاقبة من كذَّبك من قومك إن تمادوا في كفرهم وطغيانهم على ربهم، نحو الذي كان من عاقبة قوم نوح حين كذبوه)(١).

وقال سبحانه: ﴿فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَآةً صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ [سورة الصافات:١٧٧]، وقال عن قوم لوط -في موضعين-: ﴿وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَرًا فَسَآءَ مَطَلُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾.

٢- الآيات المتعددة التي يبين الله الله الله الله القرى إلا بعد الإنذار، وأنه لا يأخذها إلا وهي ظالمة، وهي آيات واضحة صريحة تبين المُجمَلات المتعلقة بإهلاك الظالمين والمجرمين، ومن هذه الآيات قوله الله في (وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرَيَةٍ إِلَّا لَهَا مُنذِرُونَ ﴿ وَمَا كُنَا ظَلِمِينَ ﴿ وَمَا كُنَا ظَلِمِينَ ﴿ وَمَا الشَعراء ٢٠٨ - ٢٠٩].

قال الطبري هذا (يقول: وما كنا ظالميهم في تعذيبناهم وإهلاكهم، لأنا إنها أهلكناهم، إذ عتوا علينا، وكفروا نعمتنا، وعبدوا غيرنا بعد الإعذار عليهم والإنذار، ومتابعة الحجج عليهم بأن ذلك لا ينبغي أن يفعلوه، فأبوا إلا التهادي في الغيّ)(٢).

ومنها قوله سبحانه: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولًا يَتْلُولُ عَلَيْهِمْ ءَايكِتِنَا وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَىٰ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴾ [سورة القصص:٥٥] ومنها قوله سبحانه: ﴿ ذَلِكَ أَن لَّمْ يَكُن رَّبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا عَلَيْو وَأَهْلُهَا عَلَيْو وَأَهْلُهَا عَلَيْو وَأَهْلُهَا وَمِنها قوله سبحانه: ﴿ ذَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّبُكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا عَلَيْ فَي اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ مَا الطّبري ﴿ وَقَد يَتَّجه مِن التأويل في قوله: ﴿ بِظُلْمِ ﴾ وجهان:

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (۲۲/۲۳۲).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى: (۱۷/ ۲۰۲).

أحدهما: ﴿ وَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّبُكَ مُهَلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ ﴾ أي: بشرك مَنْ أشرك، وكفر مَنْ كفر من أهلها، كما قال لقمان: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ [سورة لقمان: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ [سورة لقمان: ١٣٠]، ﴿ وَأَهَلُهَا غَفِلُونَ ﴾ يقول: لم يكن يعاجلهم بالعقوبة حتى يبعث إليهم رسلا تنبههم على حجج الله عليهم، وتنذرهم عذاب الله يوم معادهم إليه، ولم يكن بالذي يأخذهم غَفْلة فيقولوا: ﴿ مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَزيرٍ ﴾.

والآخر: ﴿ذَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّبُكَ مُهَلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلِمِ ﴿ [سورة الأنعام: ٣١]، يقول: لم يكن ليهلكهم دون التنبيه والتذكير بالرُّسل والآيات والعبر، فيظلمهم بذلك، والله غير ظلام لعبيده.

قال أبو جعفر: وأولى القولين بالصواب عندي، القولُ الأول: أن يكون معناه: أن لم يكن ليهلكهم بشركهم، دون إرسال الرسل إليهم، والإعذار بينه وبينهم. وذلك أن قوله: ﴿ وَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّ بُكَ مُهَلِكَ القُرى بِظُلْمِ ، فكان عقيب قوله: ﴿ أَلُمْ يَ أَيْتُكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَتِي ﴾، فكان في ذلك الدليل الواضحُ على أن نصَّ قوله: ﴿ وَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّ بُكَ مُهَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّ بُكَ مُهَلِكَ الْقُرى بغير تذكيرٍ اللَّهُ مَن إِنها هو: إنها فعلنا ذلك من أجل أنّا لا نهلك القرى بغير تذكيرٍ وتنبيه.) (١).

فهذه آيات بيّنات محكمات في ارتباط سنّة الإهلاك بسنّة الإنذار والإبلاغ وإقامة الحجة.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطيرى: (۹/ ٥٦٣).

# ثانياً: سنّة الإمهال والاستدراج:

وهي السنة القاضية بأن الله سبحانه يمهل الظالمين ويُملي لهم ولا يعاجلهم بالعقوبة ولو أجرموا وأفسدوا، حتى إذا أخذهم لم يفلتهم، وهي سنة محكمة ذكرها الله في كتابه في مواضع متعددة، وهي مهمة في تفسير سنة الإهلاك، فإنها تقتضي أن هذا الإهلاك لا يكون سريعا ولا عاجلاً، بل يصحبه إمهال وإملاء واستدراج.

ومن الآيات المبيّنة لهذه السنة:

أ- قوله سبحانه: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمْمِ مِن قَبْلِكَ فَأَخَذْنَهُم بِٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمُ لَعَلَّهُمُ يَتَضَرَّعُونَ ﴿ فَلَوْبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الْعَلَّهُمُ يَتَضَرَّعُونَ ﴿ فَلَوْبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ مَا كَانُولُ يَعْمَلُونَ ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ عَفَحَنَا عَلَيْهِمْ أَبُوبَ كُلِّ شَيْءٍ الشَّيْطِنُ مَا كَانُولُ مِمَا أُوتُواْ أَخَذَنَهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم مُّبِلِسُونَ ﴿ فَقَطْعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ وَالْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَالانعام: ٤٢-٤٥].

قال الطبري ه في تفسيرها مبيّناً كونها سنّة إلهية ماضية، وكونها مرتبطة بالإنذار قبل ذلك، وموضحاً معنى الآيات ومفرداتها بها لا مزيد عليه:

(يقول تعالى ذِكره: متوعدًا لهؤلاء العادلين به الأصنام، ومحذرَهم أن يسلك بهم إن هم تمادوا في ضلالهم سبيل من سلك سبيلهم من الأمم قبلهم، في تعجيل الله عقوبته لهم في الدنيا، ومخبرًا نبيه عن سنته في الذين خلوا قبلهم من الأمم على منهاجهم في تكذيب الرسل:

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا ﴾ يا محمد ﴿ إِلَىٰ أُمْمِ ﴾ يعني: إلى جماعات وقرون ﴿ مِن قَبَلِكَ فَأَخَذَنَهُم مِ الْبَأْسَاءِ ﴾ يقول: فأمرناهم ونهيناهم، فكذبوا رسلنا، وخالفوا أمرنا ونهينا، فامتحناهم بالابتلاء ﴿ بِالْبَأْسَاءِ ﴾ ، وهي شدة الفقر والضيق في المعيشة وَالضَّرِّاءِ ﴾ وهي الأجسام. ومعنى الكلام: ﴿ وَالْضَرِّاءِ ﴾ وهي الأجسام. ومعنى الكلام: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمْمِ مِن قَبَلِكَ فَأَخَذَنَهُم بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَهُم يَتَضَرَّعُونَ ﴾ وهي الأجسام علم يتضرعوا، ﴿ فَلَوَلا إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَصَرَّعُوا ﴾ فها لا إذ جاء السورة الأنعام: ٢٤] ، فلم يتضرعوا، ﴿ فَلَولا إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَصَرَّعُوا ﴾ فها لا إذ جاء بأسنا هؤلاء الأمم المكذبة رسلَها، الذين لم يتضرعوا عند أخذِناهم بالبأساء والضراء ﴿ فَضَرَّعُوا ﴾ فاستكانوا لربهم، وخضعوا لطاعته، فيصرف ربهم عنهم بأسه، وهو عذابه.

﴿ وَلَكِنَ قَسَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾ يقول: ولكن أقاموا على تكذيبهم رسلهم، وأصرُّوا على ذلك، واستخفافًا بعذابه، على ذلك، واستخبروا عن أمر رجم، استهانةً بعقاب الله، واستخفافًا بعذابه، وقساوة قلب منهم. ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُنُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾، يقول: وحسّن لهم الشيطان ما كانوا يعملون من الأعمال التي يكرهها الله ويسخطها منهم.

﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ ﴾ ، فلم تركوا العمل بما أمرناهم به على ألسن رسلنا، ﴿ فَتَحَنّا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ ، يقول: بدلنا مكان البأساء الرخاء والسعة في العيش، ومكان الضراء الصحة والسلامة في الأبدان والأجسام، استدراجًا منّا لهم، ﴿ حَقّ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواْ ﴾ ، يقول: حتى إذا فرح هؤلاء المكذبون رسلهم بفتحنا عليهم أبواب السعة في المعيشة، والصحة في الأجسام، ﴿ أَخَذْنَهُم بَعْتَةً ﴾ ، أتيناهم بالعذاب فجأة، وهم غارّون لا يشعرون أن ذلك كائن، ولا هو بهم حال، ﴿ فَإِذَا هُم مُّبُلِسُونِ ﴾ ، فإنهم هالكون، منقطعة حججهم، نادمون على ما سلف منهم من تكذيبهم رسلهم، ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلّذِينَ ظَامَواْ ﴾ ، فاستؤصل ما سلف منهم من تكذيبهم رسلهم، ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلّذِينَ ظَامَواْ ﴾ ، فاستؤصل

القوم الذين عَتَوا على رجم، وكذّبوا رسله، وخالفوا أمره، عن آخرهم، فلم يترك منهم أحد إلا أهلك بغتةً إذ جاءهم عذاب الله.)(١)

ب- ومن الآيات المبينة لسنة الاستدراج كذلك، قوله ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي اللَّهِ عَنْ نَبِيّ إِلَّا أَخَذُنَا أَهْلَهَا بِٱلْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُ مَ يَضَّرَّعُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْبَدُ لَنَا مَكَ لَكَ اللَّهُ مِنْ نَبِيّ إِلَّا أَخَذُنااً أَهْلَهَا بِالْبَالْمَاءَ عَفُواْ وَقَالُواْ قَدْ مَسَّ ءَابَاءَنَا ٱلضَّرَّاءُ وَٱلسَّرَّاءُ فَأَخَذُنَهُم مَكَانَ ٱلضَّرَّاءُ وَالسَّرَّاءُ فَأَخَذُنَهُم مَكَانَ ٱلسَّيِّعَةِ ٱلْحُسَنَةَ حَتَّى عَفُواْ وَقَالُواْ قَدْ مَسَّ ءَابَاءَنَا ٱلضَّرَّاءُ وَٱلسَّرَّاءُ فَأَخَذُنَهُم مَكَانَ ٱلسَّيِّعَةِ ٱلْحُسَنَة حَتَّى عَفُواْ وَقَالُواْ قَدْ مَسَّ ءَابَاءَنَا ٱلضَّرَّاءُ وَٱلسَّرَّاءُ فَأَخَذُنَهُم مَنَ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ عَلَيْ اللَّهُ مَنْ عَلَيْ اللَّهُ مَنْ عَلَيْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ وهذه الآية تبيّن أن الإهلاك قد يتأخر إلى زمن الأبناء أو الأحفاد، لأنهم قالوا: ﴿قَدْ مَسَ ءَابَآءَنَا﴾.

ثالثاً: سنة عدم قبول التوبة عند نزول العذاب الدنيوي على الكفار:

وهي سنة محكمة في كتاب الله تعالى، وقد ذكرها الله بلفظ السنة صريحاً، فقال سبحانه: ﴿فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنُهُمُ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا سُنَتَ ٱللّهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي فقال سبحانه: ﴿فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنُهُمُ لَمَّا رَأُوْا بَأْسَنَا سُنَتَ ٱللّهِ ٱلّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ ﴿ السورة غافر: ٨٥]، فهذه سنة مرتبطة بسنة الإهلاك، وفيها أنّ الله إذا أوقع العذاب بأمة من الأمم فإنه لا يقبل منها التوبة حين تعاين العذاب ويحلّ بها.

ومما يجدر التنبيه إليه هنا، أنّ الإهلاك منه ما هو استئصالي عام، ومنه ما هو جزئي بالأمراض والأسقام وتسليط المؤمنين ونحو ذلك كما تقدم، وسنة عدم قبول التوبة متعلقة بالعذاب الاستئصالي لا الجزئي الذي يرجع بسببه من ينجو، وذلك كما قال ابن عاشور هن «هَذا حُكْمُ اللهِ في البَأْسِ بِمَعْنى

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: (٩/ ٢٤٢) فها بعدها باختصار كبير.

العِقابِ الخارِقِ لِلْعادَةِ والَّذِي هو آيَةٌ بَيِّنَةٌ، فَأُمَّا البَأْسُ الَّذِي هو مُعْتادٌ والَّذِي هو آيَةٌ خَفِيَّةٌ مِثْلُ عَذابِ بَأْسِ السَّيْفِ الَّذِي نَصَرَ اللهُ بِهِ رَسُولَهُ يَوْمَ بَدْرِ ويَوْمَ فَتْح مَكَّةً، فَإِنَّ مَن يُؤْمِنُ عِنْدَ رُؤْيَتِهِ مِثْلَ أَبِي سُفْيانَ بْنِ حَرْبٍ حِينَ رَأَى جَيْشَ الفَتْح، أَوْ بَعْدَ أَنْ يَنْجُوَ مِنهُ مِثْلَ إِيهانِ قُرَيْشِ يَوْمَ الفَتْح بَعْدَ رَفْعِ السَّيْفِ عَنْهِم، فَإِيمانُهُ كامِلُ مِثْلَ إِيمانِ خالِدِ بْنِ الوَلِيدِ، وأبِي سُفْيانَ بْنِ الحارِثِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، وعَبْدِ الله بْنِ سَعْدِ بْنِ أَبِي سَرْح بَعْدَ ارْتِدادِهِ، ووَجْهُ عَدَم قَبُولِ الإيمانِ عِنْدَ حُلُولِ عَذابِ الإسْتِئْصالِ وقَبُولِ الإيمانِ عِنْدَ نُزُولِ بَأْسُ السَّيْفِ أَنَّ عَذابَ الإسْتِئْصالِ مُشارَفَةٌ لِلْهَلاكِ والخُرُوجِ مِن عالَمَ الدُّنْيا فَإِيقًاعُ الإِيهانِ عِنْدَهُ لا يَحْصُلُ المَقْصِدُ مِن إِيجابِ الإِيهانِ وهو أَنْ يَكُونَ المُؤْمِنُونَ حِزْبًا وأنْصارًا لِدِينِهِ وأنْصارًا لِرُسُلِهِ، وماذا يُغْنِي إيمانُ قَوْم لَمْ يَبْقَ فِيهِمْ إلّا رَمَقٌ ضَعِيفٌ مِن حَياةٍ، فَإِيهائهم حِينَئِذٍ بِمَنزِلَةِ اعْتِرافِ أَهْلِ الْحَشْرِ بِذُنُوبِهمْ ولَيْسَتْ ساعَةَ عَمَلِ، قالَ تَعالى في شَأْنِ فِرْعَوْنَ: ﴿حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ و لَآ إِلَهَ ۚ إِلَّا ٱلَّذِيَّ ءَامَنَتْ بِهِء بَنُوٓاْ إِسۡرَٓءِيلَ وَأَنَّا مِنَ ٱلْمُسۡلِمِينَ ۞ ءَاكۡنَ وَقَدُ عَصَيْتَ قَبُلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ١٠﴾ [يونس:٩٠-٩١]، أيْ فَلَمْ يَبْقَ وقْتُ لِاسْتِدْراكِ عِصْيانِهِ وإفْسادِهِ، وقالَ تَعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبُلُ أَوْ كَسَبَتْ فِيَ إِيمَنِهَا خَيْرًا ﴾ [الأنعام:١٥٨] فَأشارَ قَوْلُهُ: ﴿ أَوْكُسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا ﴾ إلى حِكْمَةِ عَدَم انْتِفاع أَحَدٍ بِإِيهانِهِ ساعَتَئِذٍ. وإنَّما كانَ ما حَلَّ بِقَوْم يُونُسَ حالًا وسِيطًا بَيْنَ ظُهُورِ البَأْسِ وبَيْنَ الشُّعُورِ بِهِ عِنْدَ ظُهُورِ عَلاقاتِهِ كَمَا بَيَّنَّاهُ في سُورَةِ يُونُسَ (١٠).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٢٤/ ٢٢٣).

# خامساً: مقاصد سنّة الإهلاك وأخْذ المجرمين، والحِكَم المتعلقة بها:

بعد التأمل في الحِكم والمقاصد المتعلقة بسنة إهلاك الظالمين وأخذ المجرمين تبين لي أن لها حكماً كثيرة، منها:

# أولاً: دفع الفساد عن الأرض:

إن من سنة الله على أن يسلط المصلحين على المفسدين كي لا تفسد الأرض، فيدفع الله الباطل بالحق، والشر بالخير، ولولا ذلك لاختلّ نظام كل شيء في هذه الأرض؛ وهذا من حكمة الله تعالى في تشريع الجهاد في سبيله، كما قال ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لْفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ ذُو فَضَّلِ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [سورة البقرة:٢٥١] فهذه الآية -وإن كانت قد تشمل بعموم لفظها الناس- إلا أن الأصل فيها أنها في المؤمنين يسلطهم الله على الكفار المفسدين، كما قال الطبري في تفسيرها: (يعنى تعالى ذكره بذلك: ولو لا أنَّ الله يدفع ببعض الناس -وهم أهل الطاعة له والإيمان به- بعضًا، وهم أهلُ المعصية لله والشرك به؛ ﴿لَّفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾، يعني: لهلك أهلها بعقوبة الله إياهم، ففسدت بذلك الأرض، ولكن الله ذو منِّ على خلقه وتطوُّلٍ عليهم، بدفعه بالبَرِّ من خلقه عن الفاجر، وبالمطيع عن العاصى منهم، وبالمؤمن عن الكافر.)(١) وقال السعدي ١١٠ ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ﴾ أي: لولا أنه يدفع بمن يقاتل في سبيله كيد الفجار وتكالب الكفار لفسدت الأرض باستيلاء الكفار عليها وإقامتهم شعائر الكفر ومنعهم من

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى: (٤/ ١٥ – ٥١٥) باختصار.

عبادة الله تعالى، وإظهار دينه ﴿وَلَكِنَ ٱللّهَ ذُو فَضَهْلٍ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ حيث شرع لهم الجهاد الذي فيه سعادتهم والمدافعة عنهم ومكنهم من الأرض بأسباب يعلمونها، وأسباب لا يعلمونها)(۱)

ثانياً: انتصار الله لأوليائه، وانتقامه من أعدائه، على مقتضى أسهائه وصفاته:

سُنن الله تعالى متعلقة في الأصل بأسهائه وصفاته وحكمته وقدره، ومن المهم في فقه السنن أن تُفقَه الأسهاء الحسنى التي يذكرها الله تعالى في سياق بيان سنته في نصر المؤمنين وإهلاك المجرمين، فهو سبحانه القوي العزيز المنتقم الجبار المتكبر القهار، فتأتي سنته على مقتضى أسهائه وصفاته، فيفهم المؤمن شيئاً من الحكم من هذه السنن كونها من مقتضى أسهاء الله وصفاته.

وهذه بعض الأمثلة التي يبين الله فيها أن إهلاكه للمجرمين كان انتقاماً منه لأنه عزيز ذو انتقام وهذا من صفاته سبحانه:

١ - قوله عن قوم فرعون:

﴿ وَاللَّهُ مَنَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ الْمُوفَ اللَّهُ الْمُوفَا وَاللَّهُ الْمُوفَا وَاللَّهُ الْمُوفَا وَاللَّهُ الْمُوفَا وَاللَّهُ الْمُوفَا وَاللَّهُ الْمُوفَا وَالْمُوفَا وَالْمُوفَا وَالْمُوفَا وَالْمُوفَا وَالْمُوفَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ الْمُوفِقَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُولَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

٢ - قوله ﷺ: ﴿ فَكَلَّ تَحْسَبَنَ ٱللَّهَ مُخْلِفَ وَعَدِهِ وَسُلَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَنِيزُ ذُو
 ٱنتِقَامِ ﴾ [سورة إبراهيم: ٤٧] وهذا الوعد عند كثير من المفسرين: وعد في الدنيا، كما

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي: (۱۰۸).

قال الشيخ ابن سعدي هميناً ارتباط ذلك بالسنن الربانية: (يقول تعالى: ﴿فَكَ عَلَى اللّهُ مُخْلِفَ وَعَدِهِ وَرُسُكُونَ اللّهُ مُخْلِفَ وَعَدِهِ وَرُسُكُونَ اللّه بنجاتهم ونجاة أتباعهم وسعادتهم وإهلاك أعدائهم وخذلانهم في الدنيا وعقابهم في الآخرة، فهذا لا بد من وقوعه لأنه، وعد به الصادق قولا على ألسنة أصدق خلقه وهم الرسل، وهذا أعلى ما يكون من الأخبار، خصوصا وهو مطابق للحكمة الإلهية، والسنن الربانية، وللعقول الصحيحة، والله تعالى لا يعجزه شيء فإنه ﴿عَزِيزُ ذُو ٱنتِقَامٍ ﴾)(١).

وقال البقاعي هذا ﴿ فَلَا تَحْسَبَنَ ٱللّهَ ﴾ أي الذي له الكهال كله، فإن من ظن ذلك كان ناقص العقل ﴿ مُخْلِفَ وَعُدِهِ ع رُسُكُهُ ﴾ في أنه يعز أولياءه ويذل أعداءه ويهلكهم بظلمهم، ويسكن أولياءه الأرض من بعدهم؛ ثم علل ذلك بقوله - مؤكدا لأن كثرة المخالفين وقوتهم على تمادي الأيام تعرض السامع للإنكار - : ﴿ إِنَ ٱللّهُ ﴾ أي ذا الجلال والإكرام ﴿ عَزِيزٌ ﴾ أي يقدر ولا يقدر عليه ﴿ ذُو ٱنتِقَامٍ ﴾ ممن يخالف أمره )(٢).

٣- قوله سبحانه ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَآءُوهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَٱنتَقَمْنَا مِن ٱللهِ عز مِن ٱلنِّينَ أَجْرَمُوا وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصَرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الروم:٤٧]. بيّن الله عز وجل انتقامه من المجرمين وبيّن ما أوجبه على نفسه من نصر المؤمنين، كما قال الطبري ﴿ فِي تفسير الآية: (يقول تعالى ذكره مسليا نبيه ومعلمه سنته من قومه من الأذى فيه بما لقي من قبله من رسله من قومهم، ومعلمه سنته فيهم، وفي قومهم، وأنه سالك به وبقومه سنته فيهم، وفي أممهم: ولقد أرسلنا يا محمد من قبلك رسلا إلى قومهم الكفرة، كما أرسلناك إلى قومك العابدي

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي: (۲۸).

<sup>(</sup>۲) تفسير البقاعي: (۱۰/ ٤٣٨).

الأوثان من دون الله ﴿ فَيَ اَءُوهُم بِالْبَيِّنَتِ ﴾ يعني: بالواضحات من الحجج على صدقهم، وأنهم لله رسل، كما جئت أنت قومك بالبينات فكذّبوهم، كما كذّبك قومك، وردّوا عليهم ما جاءوهم به من عند الله، كما ردّوا عليك ما جئتهم به من عند ربك، ﴿ فَانتقَمْنَا مِنَ الّذِينَ أَجْرَمُوا ﴾ يقول: فانتقمنا من الذين أجرموا الآثام، واكتسبوا السيئات من قومهم، ونحن فاعلو ذلك كذلك بمجرمي قومك، ﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصَّمُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ يقول: ونجّينا الذين آمنوا بالله وصدّقوا رسله، إذ جاءهم بأسنا، وكذلك نفعل بك وبمن آمن بك من قومك، ﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصَّمُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ على الكافرين، ونحن ناصروك ومن آمن بك على مَن كفر بك، ومظفروك بهم) (۱).

ثالثاً: كَبْتُ المكذبين المستكبرين، وإذلالهم، وكسر شوكتهم، وإذاقتهم العذاب في الدنيا قبل الآخرة:

إن من الحكم الإلهية في تقدير السنن المتعلقة بنصر أوليائه على أعدائهم ما ذكره سبحانه في قوله: ﴿لِيَقُطَعَ طَرَفًا مِّنَ ٱلَّذِينَ صَعَفُواْ أَوْ يَصَبِبَهُمْ فَيَنقَلِبُواْ خَابِينَ ﴾؛ وذلك أنّ هذه الآية متعلقة بنصر الله المؤمنين يوم بدر، وأنه سبحانه قدّر ذلك ليعذب المشركين ويخزيهم ويكبتهم، كما قال الطبري ﴿: (فتأويل الكلام: ولقد نصركم الله ببدر؛ ليهلك فريقًا من الكفار بالسيف، أو يخزيهم بخيبتهم مما طمعوا فيه من الظفر ﴿فَيَنقَلِبُواْ خَآبِينَ ﴾، يقول: فيرجعوا عنكم بخيبتهم مما طمعوا منكم شيئًا مما رجوا أن ينالوه منكم)(١).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: (۱۸/ ۱۸۸ – ۱۹۹۵).

<sup>(</sup>۲) تفسرالطبرى: (٦/ ٤١).

### رابعاً: شفاء صدور المؤمنين:

إن من حِكَم تقدير الله لسنة أخذ المجرمين بأيدي عباده المجاهدين: شفاء صدور المؤمنين، كما قال الله ﷺ: ﴿قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ ٱللهُ يَأْيُدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَخْزِهِمْ وَيَخْزِهِمْ وَيَنْهِمْ وَيَخْزِهِمْ وَيَخْزِهِمْ وَيَنْهِمْ وَيَنْهِمْ وَيَنْهِمْ وَيَنْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مُّوْمِنِينَ ﴿ وَيُنْهِمْ عَيْظُ قُلُوبِهِمْ ﴾ [سورة التوبة: ١٤ - ١٥]، قال ابن كثير ﴿: (ثم قال تعالى عزيمة على المؤمنين، وبيانًا لحكمته فيما شرع لهم من الجهاد مع قدرته على إهلاك الأعداء بأمر من عنده: ﴿قَتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ ٱللهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ هُوَمِنِينَ ﴾ وهذا عام في المؤمنين كلهم.)(١)

# خامساً: توريث الصالحين أرض المفسدين الظالمين:

إن من سنن الله تعالى: أن يورث عباده الصالحين القائمين بدينه أرض الظالمين المجرمين بعد أن يُهلكهم، فمن الحكمة في الإهلاك: تحقيق سنة الوراثة، قال على المجرمين بعد أن يُهلكهم، فمن الحكمة في الإهلاك: تحقيق سنة الوراثة، قال ووقال الذّين كفرُولًا لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُمْ مِّنَ أَرْضِنَا أَوَ لَتَعُودُنَ فِي مِلْتِنَا فَأُوحَن إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْ لِحَنْ الطَّلِمِين ﴿ وَلَنُسْحِنَنَكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعَدِهِمْ ذَالِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ﴿ وَلَنُسْحِنَنَكُمُ الرّامِيم:١٤-١٤].

قال الطبري (وقوله: ﴿وَلَنُسُكِنَنَّكُو ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعَدِهِمْ ﴾، هذا وعد من الله من وعد من أنبيائه النصر على الكفرة به من قومه. يقول: لما تمادت أمم الرسل في الكفر، وتوعدوا رسلهم بالوقوع بهم، أوحى الله إليهم بإهلاك من كفر بهم من أممهم ووعدهم النصر. وكل ذلك كان من الله وعيدا وتهديدا لمشركي قوم نبينا محمد على على كفرهم به، وجرأتهم على نبيه، وتثبيتا لمحمد على المشركي قوم نبينا محمد على خور أتهم على نبيه، وتثبيتا لمحمد على المشركي قوم نبينا محمد المناه على نبيه وتثبيتا لمحمد المناه على نبيه وتثبيتا المحمد المناه والمناه المناه والمناه المناه والمناه وال

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: (۱۰٤/۶).

وأمرا له بالصبر على ما لقي من المكروه فيه من مشركي قومه، كما صبر من كان قبله من أولي العزم من رسله، ومعرفة أن عاقبة أمر من كفر به الهلاك، وعاقبته النصر عليهم، سنة الله في الذين خلوا من قبل، وقوله: ﴿ وَاللَّهُ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدٍ ﴾، يقول جل ثناؤه: هكذا فعلي لمن خاف مقامه بين يدي، وخاف وعيدي فاتقاني بطاعته، وتجنب سخطي، أنصره على ما أراد به سوءا وبغاه مكروها من أعدائي، أهلك عدوه وأخزيه، وأورثه أرضه ودياره.) (١٠). ومن الأدلة كذلك قوله سبحانه: ﴿ فَالتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغُرَقَنَهُمْ فِي ٱلْمَيّرِ بِأَنْهُمْ كَذَبُوا بِعَايَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا عَفِلِينَ ﴿ وَأَوْرَثُنَا الْقَوْمَ ٱلّذِينَ كَانُوا يُعْرِشُونَ مَشَرِقَ الْمُرْضِ وَمَعَرِبَهَا ٱلّتِي بَرَكُنَا فِيهًا وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِيَ إِسْرَتِي بِلَ يَعْرَفُونَ مَشَرِقَ السُورَةِ وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّه

# سادساً: تذكير الظالمين وتنبيههم:

إن من رحمة الله سبحانه أنه يصيب الأمم المكذبة ببعض العذاب الجزئي ليذكرهم بقدرته، ويبين لهم خطأ عملهم وطريقهم، رحمة بهم لعلهم يتذكرون ويتعظون، كما قال سبحانه: ﴿وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدَّنَى دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكَنِ وَيَعَظُونَ، كما قال سبحانه: ﴿وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَى: (هو لَعَلَّهُمْ يَرَجِعُونَ ﴾ [سورة السجدة: ٢١] قال الطبري مبيناً معنى العذاب الأدنى: (هو ما كان في الدنيا من بلاء أصابهم، إما شدّة من مجاعة، أو قتل، أو مصائب يصابون بها، فكل ذلك من العذاب الأدنى، ولم يخصص الله تعالى ذكره، إذ وعدهم ذلك أن يعذّبهم بنوع من ذلك دون نوع، وقد عذّبهم بكل ذلك في

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: (۱۳/ ٦١٣ – ٦١٤ – ٦١٥).

الدنيا بالقتل والجوع والشدائد والمصائب في الأموال، فأوفى لهم بها وعدهم)(١) ثم قال هذ: (وقوله: ﴿لَعَلَّهُ مُ يَرْجِعُونَ ﴾ يقول: كي يرجعوا ويتوبوا بتعذيبهم العذاب الأدنى)(٢).

وهذا ما فعله الله سبحانه بفرعون وقومه حتى بعد أن رأوا الآيات وكذبوا بها وجحدوا، وبعد أن قتلوا وظلموا، لم يُعاجلهم سبحانه بالعذاب، بل عاقبهم بها وجحدوا، وبعد أن قتلوا وظلموا، لم يُعاجلهم سبحانه بالعذاب، بل عاقبهم بالعذاب الأدنى، كما قال سبحانه: ﴿وَلَقَدُ أَخَذُنَا عَالَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ وَنَقْصِ مِنَ النَّمَوَتِ لَعَلَهُمْ يَذَكَ وَالسورة الأعراف: ١٣٠]، قال ابن سعدي في تفسير الآية مبيناً سنة الله في ذلك: (قال الله تعالى في بيان ما عامل به آل فرعون في هذه المدة الأخيرة، أنها على عادته وسنته في الأمم، أن يأخذهم بالبأساء والضراء، لعلهم يضرعون. الآيات: وَلَقَدْ أَخَذْنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ أي: بالدهور والجدب، وَنَقْصٍ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَّرُونَ أي: يتعظون أن ما حل بهم وأصابهم معاتبة من الله لهم، لعلهم يرجعون عن كفرهم، فلم ينجع فيهم ولا أفاد، بل استمروا على الظلم والفساد)(٣).

# سابعاً: إيجاد الآيات للاعتبار:

إن من الحكم الإلهية في تقدير العذاب في الدنيا على الأمم المستحقة لذلك، أن يجعل الله في هذا العذاب عبرة للناس، وآية لمن بعدهم، كما قال سبحانه: ﴿وَيَمْ تَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِّعَةِ قَبَلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثُلَثُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [سورة الرعد: ٦]، وقال لذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [سورة الرعد: ٦]، وقال

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: (۱۸/ ٦٣٢).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: (۱۸/ ٦٣٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي: (٣٠٠).

سبحانه: ﴿قَدْ خَلَتْ مِن قَبَلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِهَ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ [سورة آل عمران:١٣٧] إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي يأمر الله تعالى فيها بأخذ العظة والنظر في عاقبة الأمم المكذبة.



### سادساً: الثمرات المترتبة على الوعي بهذه السنة:

هذه السنة العظيمةُ لها شأن كبير في كتاب الله -كها مرّ معنا-، والوعيُ بها يفيد المؤمن كثيراً، ويحقق له عدداً من الثمرات المهمة، منها:

1 - الصبر على الأذى الذي يناله من الأعداء؛ لأنه يعلم أنّ سنة المجرمين واحدة، وأنهم على مرّ التاريخ يفسدون في الأرض، ويعادون الحق، ويظلمون ويتجبرون ويمكرون ويستهزئون، وأن ذلك من أسباب هلاكهم.

٢ عدم استعجال الثمرة، ولزوم الصبر الطويل حتى يتحقق النصر، وذلك
 لإيهان من يعي هذه السنة بأن من أبرز سهاتها: طول الأمد، لأنها مرتبطة بسنة
 الاستدراج والإملاء والإمهال، فلا يستعجل المؤمن النصر وإهلاك الأعداء.

٣- إحسان الظنّ بالله، وهذا من أعظم الثمرات المترتبة على فهم هذه السنّة الإلهية؛ وذلك لأن تسلط الكفار وتجبرهم واستمرار ظلمهم سببٌ -في العادة للظنون السيئة، ولكنّ المؤمن إذا فهم عادة الله الدائمة الثابتة في التعامل مع أعدائه، وأنه لا يعالجهم بالعقوبة، وأنه يملي لهم ويمهل، وأنه سيديل أولياءه بعد ذلك عليهم، وينصرهم ويمكن لهم ويجعل لهم العاقبة، فإنه يُحسن الظنّ بعلا ذلك عليهم، وينصرهم ويمكن لهم ويجعل لهم العاقبة، فإنه يُحسن الظنّ بالله تعالى.

التفاؤل والأمل وعدم اليأس والقنوط، وذلك أن المؤمن كلما رأى زيادة الظالمين في ظلمهم وإفسادهم وجبروتهم؛ فإنه يعلم قرب استحقاقهم للعقوبة الإلهية، فيتفاءل كلما اشتد ظلمهم.

٥- الالتفات إلى العمل الواجب وعدم القعود، وذلك أن المؤمن يعلم أنّ الثمرات ليست عليه، وأن سلطان المجرمين تحت سلطان رب العالمين، وأنه عليهم قادر، فيلتفت المؤمن إلى العمل المطلوب، سواء أكان الصبر أم الجهاد أم غير ذلك، بحسب المقتضى الشرعي.



### سابعاً: تنزيل هذه السنّة على الواقع:

تقدم معنا أن من أهم الصفات الموجبة لسنة الإهلاك هي صفة: الإفساد في الأرض، وأنّها موجبة كذلك لسنّة التدافع.

وإذا تأملنا في واقعنا اليوم نجد أنه من أكثر الأزمنة تضمناً لمعنى الإفساد في الأرض على مرّ التاريخ، وذلك بصور وأنواع كثيرة تشمل جميع المعاني والصور للإفساد التي جاء ذكرها في القرآن عن مختلف الأقوام والأمم إلا أنها اجتمعت في زمان واحد وهو زماننا هذا، سواء من جهة الظلم والتسلط على الضعفاء بالقتل والتنكيل والتشريد والأسر ومنع الحقوق والتضييق بكافة الأشكال، أو من جهة الظلم المالي وأخذ أموال الناس بالباطل وتشريع ذلك في أنحاء العالم بالمعاملات المالية الظالمة، أو من جهة نشر الفجور والفسق والفواحش والشذوذ إلى درجة غير مسبوقة في التاريخ البشري وخدمة ذلك بكافة الوسائل الإعلامية والقانونية بل والإجبار على ذلك ومحاربة الفطرة والفضيلة، أو من جهة نشر الإلحاد والكفر والزندقة والنفاق ومحاربة الثوابت والأصول الإسلامية والتشكيك فيها، أو غير ذلك من صور الإفساد الكثيرة المطابقة لما بيّنه الله في القرآن عن المفسدين الذين أخذهم وأهلكهم.

ولأجل ذلك؛ فإنّ زماننا هذا من أولى الأزمنة بتحقق السنن الإلهية فيه، وليس بيننا وبين تمام تحققها إلاّ تكميل بعض الأسباب الموجبة لذلك؛ ومن أهم هذه الأسباب: وجود الحَمَلة الربانيين، والمصلحين المتبعين للأنبياء والرسل، العاملين بالإصلاح، والساعين لنصرة الدين ومدافعة الباطل، فوجود هؤلاء أهم مفتاح من مفاتيح تحقق السنن الإلهية؛ إذ إنّ عامة السنن

متعلقة بالتدافع بين الحق والباطل، فإذا وُجِد مَمَلة الباطل واجتمعت كلمتهم وكثر فسادهم فهنا نعلم أنَّ سنن الله لا بد أن تنزل، ولكن نزولها -أكثر ما يكون- إنها هو بتأييد مَمَلة الحق المقاومين لذلك الباطل والدافعين له، فتأتيهم سنة الله في التأييد والمعية والنصر ثم التمكين، وفي سياق ذلك يعذب الله المفسدين بأيديهم، ويخزيهم، ويقطع طرفاً منهم، ويكبتهم، فينقلبوا خائبين، وهذه هي عاقبة المجرمين.

وبناءً على ذلك كله؛ فإنّ من أعظم ما يُستَجْلَب به النصر للأمة اليوم: العملَ على صناعة المصلحين، ثم اشتغال هؤلاء المصلحين في مدافعة الباطل ومقاومته، والله يتولّى نصرهم، ويُعلى -سبحانه- كلمتهم، ويكبت أعداءهم، كما قال سبحانه: ﴿ أَدْخُلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمُ عَلِبُونَ وَعَلَى اللهِ فَوَكَ وَعَلَى اللهِ فَكُوا إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴾ [سورة المائدة: ٢٣] فهذه سنته الماضية.

على أنّ مما ينبغي تحريره كذلك، أنّ وجود المصلحين الربانيين وإن كان من أهم شروط تحقق السنن الإلهية، إلا أنّ الله تعالى قد يدفع فساد بعض الأمم الظالمة بأمم ظللة أخرى، فيسلط بعضها على بعض، ويكيد بذلك لعباده المؤمنين المستضعفين، وهذا يُؤخذ من عموم قوله نه: ﴿وَلُوْلَا دَفْعُ ٱللّهِ ٱلنّاسَ بِعَضَهُم بِبَعْضِ لّفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَاكِنّ ٱللّهَ ذُو فَضَه لِعَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥] وقد بين البقاعي ذلك بقوله: ﴿وَلُكِنّ ٱللّهَ ﴾ تعالى بعظمته وجلاله وعزته وكهاله يكف بعض ذلك بقوله: ﴿وَلُكِنّ ٱللّهَ ﴾ تعالى بعظمته وجلاله وعزته وكهاله يكف بعض الناس ببعض، ويولي بعض الظالمين بعضا، وقد يؤيد الدين بالرجل الفاجر، على نظام دبره، وقانون أحكمه في الأزل؛ يكون سببا لكف القوي عن الضعيف؛ إبقاء لهذا الوجود على هذا النظام، إلى الحد الذي حده)(١).

<sup>(</sup>١) تفسير البقاعي: (٣/ ٤٤٠).

فدفْع الفساد المستحكم اليوم قد يكون -بتدبير الله تعالى- على ثلاثة طرق:

الأولى: دفعه بالمؤمنين الصادقين المصلحين، بالجهاد في سبيل الله، ومقاومة الباطل على مختلف المستويات العلمية والفكرية والإعلامية.

الثانية: دفعه بتسليط الظالمين على بعض.

الثالثة: دفعه بالابتلاءات والأزمات والكوارث التي يسلطها الله على بعض الأمم المفسدة، فيشغلها بأنفسها ويكف عاديتها.

على أن الطريق الأولى هي أعظم الطرق، وهي أن يدفع الله الفساد بالمؤمنين الصادقين المصلحين، وهي التي تتفق مع السنن الأخرى، وهي التي لا أشك في أنها ستتحقق في الأمة الإسلامية على المدى القريب، والتي ستتمثل في صور مدافعة عامة عظيمة شمولية، يعلي الله بها كلمته، وينصر بها دينه، في صور مدافعة عامة عظيمة شمولية، يعلي الله بها كلمته، ويعلو القسط فيعود بها الإسلام عزيزاً، ويُقمَع الظلمُ والجور والعدوان، ويعلو القسط والعدل والإيهان: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ عَن قَبَلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الّذِي ارْتَضَى في الْأَرْضِ كَمَا السَّعَلَفَ الَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْمَكِ لَنَهُمُ وَلَيْمَكِ لَيْ اللهُمْ وَلَيْمَكِ اللهُمْ وَلَيْمَكِ اللهُمْ وَلَيْمَكِ اللهُمْ وَلَيْمَكُ وَنَيْ لَا يُشْرِفُونَ فِي شَيْعًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ لَهُمْ وَلَيْبَدِ النور: ٥٥]

قال الشيخ ابن سعدي هو عن هذه الآية: (ولا يزال الأمر إلى قيام الساعة، مها قاموا بالإيهان والعمل الصالح، فلا بد أن يوجد ما وعدهم الله، وإنها يسلط عليهم الكفار والمنافقين، ويديلهم في بعض الأحيان، بسبب إخلال المسلمين بالإيهان والعمل الصالح.)(١).

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدى: (۵۷۳).

ومن الصور المتعلقة بتنزيل (سنة أخذ المفسدين في الأرض) على الواقع --كذلك-: أخْذ بني إسرائيل لإفسادهم في الأرض في هذا الزمن:

من المعلوم أن الله بين في كتابه أن بني إسرائيل سيفسدون في الأرض مرتين وأنه سيسلط عليهم فيها من يسومهم سوء العذاب، كما قال سبحانه: هوقضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَوَيِيلَ فِي ٱلْكِتَبِ لَتُفْسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعَلَّنَ عُلُوًا كِيرًا وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَوَيِيلَ فِي ٱلْكِتَبِ لَتُفْسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعَلَّنَ عُلُوّا كِيرًا فَإِذَا جَاةً وَعُدُ أُولِلَهُ مَا بَعَثَنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلَلَ الدِّيارِ وَكَانَ وَعُدًا مَّفَعُولًا ﴾ [سورة الإسراء:٤-٥]. ثم توعدهم سبحانه -إجراءً لسنته - أنهم إذا عادوا إلى الإفساد عاد عليهم بالعذاب، فقال سبحانه: ﴿وَإِنْ عُدْنَا ﴾ وهذا يبين ارتباط معنى سنة الإهلاك بمعنى الإفساد في الأرض ارتباطاً وثيقا، وبناء على ذلك فنحن نترقب سنته فيهم ووعده القاطع المتعلق بهم بسبب إفسادهم العظيم في الأرض الذي يقومون به اليوم.

وهذه الآيات التي ذكرها الله في سورة الإسراء عن إفساد بني إسرائيل في الأرض مرتين تحققت قبل بعثة النبي و كها هو قول عامّة المفسرين، وليس هناك حاجة إلى التكلف بإدخال إفسادهم الحاصل الآن في إحدى مرتي الإفساد التي ذكرها الله سبحانه عنهم خوفاً من فواتهم من العقاب، لأن الآية فيها معنى الاستمرار المتعلق بالسنن الربانية الثابتة، وذلك في قوله و في فوله و غدتم عندي الاستمرار المتعلق بالسنن الربانية الثابتة، وذلك في قوله و في قوله و في فوله عاده عليهم عمري وقد عادوا إلى الإفساد فسيعود الله عليهم بالعذاب بتسليط عباده عليهم، وقد حصل الإفساد الثالث في زمن النبي و و و بعضهم يرى أنه حصل منهم عودة إلى الإفساد الثالث قبل ذلك -، ثم ها نحن اليوم في الإفساد الرابع وهو من أعظم مرات الإفساد، ولذلك فقد يكون عذابهم هذه المرة بقدر طغيانهم من أعظم مرات الإفساد من المرات السابقة.

وهل سيتصل إفسادهم هذا حتى يصل إلى إهلاك رئيسهم المسيح الدجال على يدي نبيّ الله عيسى ابن مريم ﷺ فيكون كل ذلك ضمن إفسادهم هذا؟ الله أعلم، وقد يكون ذلك لبعض القرائن التي لا يسع بسطها في هذا الموضع، وهذا لا يعنى أنهم لن يعذبوا على أيدي المؤمنين حتى ينزل عيسى ه، وإنها القصد أنها جولات ممتدة، وقد يؤخذون في بعضها أخذاً شديداً وربم يُطردون من فلسطين، لكنها لن تكون نهايتهم؛ إذْ إنهم سيخرجون مع الدجال بعد ذلك، ويقاتلون المسلمين معه، حتى تكون نهايتهم على يدي عيسى هذه فلا يفسدون بعدها، وهذا يشبه طريقة أخذهم بالعذاب في الإفساد الأول، فإنه لم يكن مرة واحدة، بل كان مرات متتالية كما قال ابن عاشور هي: (فالمرة الأولى: هي مجموع حوادث متسلسلة تسمى في التاريخ بالأسر البابلي، وهي غزوات (بختنصر) ملك بابل وآشور بلاد أورشليم، والغزو الأول كان سنة ٢٠٦ قبل المسيح، أسر جماعات كثيرة من اليهود، ويسمى الأسر الأول، ثم غزاهم أيضًا غزوا يسمى الأسر الثاني، وهو أعظم من الأول، كان سنة ٥٩٨ قبل المسيح، وأسر ملك يهوذا، وجمعا غفيرا من الإسرائيليين، وأخذ الذهب الذي في هيكل سليمان، وما فيه من الآنية النفيسة. والأسر الثالث المبير سنة ٨٨٥ قبل المسيح غزاهم بختنصر وسبى كل شعب يهوذا، وأحرق هيكل سليان، وبقيت أورشليم خرابا يبابا، ثم أعادوا تعميرها كما سيأتي عند قوله تعالى: ﴿ثُرُّ رَدَدُنَا لَكُورُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ ﴾ وأما المرة الثانية فهي سلسلة غزوات الرومانيين بلاد أورشليم)<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (١٥/ ٢٩ -٣٠) لابن عاشور.

(لما بين جل وعلا أن بني إسرائيل قضى إليهم في الكتاب أنهم يفسدون في الأرض مرتين، وأنه إذا جاء وعد الأولى منها: بعث عليهم عبادا له أولي بأس شديد، فاحتلوا بلادهم وعذبوهم، وأنه إذا جاء وعد المرة الآخرة: بعث عليهم قوما ليسوءوا وجوههم، وليدخلوا المسجد كها دخلوه أول مرة، وليتبروا ما علوا تتبيرا. وبين أيضا: أنهم إن عادوا للإفساد المرة الثالثة فإنه جل وعلا يعود للانتقام منهم بتسليط أعدائهم عليهم، وذلك في قوله: ﴿وَإِنْ عُدَّةُ عُدْنَا ﴾ ولم يبين هنا: هل عادوا للإفساد المرة الثالثة أو لا؟

ولكنه أشار في آيات أخر إلى أنهم عادوا للإفساد بتكذيب الرسول في وكتم صفاته ونقض عهوده، ومظاهرة عدوه عليه، إلى غير ذلك من أفعالهم القبيحة. فعاد الله جل وعلا للانتقام منهم تصديقا لقوله: ﴿وَإِنْ عُدَّتُم عُدُنَا ﴾ فسلط عليهم نبيه في والمسلمين، فجرى على بني قريظة، والنضير، وبني قينقاع وخيبر ما جرى من القتل والسبي والإجلاء، وضرب الجزية على من بقي منهم، وضرب الذلة والمسكنة.

فمن الآيات الدالة على أنهم عادوا للإفساد قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَآءَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبُلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِنْ عَنْ وَلَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِنْ قَبُلُهِ عَلَى ٱلْكَانُونُ اللهُ مِنْ عَمَالُهُ مَنْ عَمَادُواْ بِعَنْ إِلَى ٱللهُ بَغْمَيْ وَلِلْكَافِينَ اللهُ مِن فَضْلِهِ عَلَى مَن بِهِ قَالْمُ مِن عَمَادِةً وَ بِعَضَيٍ عَلَى عَضَيْ وَلِلْكَافِينِ عَذَابٌ مُّهِينُ ﴿ السورة البقرة: ٨٩-٩٠].

وقوله: ﴿ أَوَكُلُّمَا عَاهَدُواْ عَهَدًا نَبَّذَهُ وَفِيقٌ مِّنْهُم ﴾ [سورة البقرة: ١٠٠] الآية ونحو ذلك وقوله: ﴿ وَلَا تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَآبِنَةِ مِنْهُم ﴾ [سورة المائدة: ١٣] الآية ونحو ذلك من الآيات.

وقوله تعالى: ﴿وَأَنزَلَ ٱلَّذِينَ ظَهَرُوهُم مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قَلُوبِهِمُ ٱلنَّعْبَ فَرِيقًا شَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقًا شَ وَأَوْرَثَكُمُ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَلَيْقَا شَ وَلَيْقَا شَ وَيَقَا شَ وَيَقَا شَ وَأَوْرَثَكُمُ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَلَيْعَا شَ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَرْضَا لَمْ تَطُوهُمَ أَوْكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلَا لَهُ مِن اللَّهِ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ وَلَا مُواللَّهُمْ وَأَرْضَكُمْ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلَا لَهُ مَن اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ مُ وَاللَّهُمْ وَأَرْضَا لَهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلْ مُ لَا لَهُ عَلَى كُلُّ اللّهُ عَلَى كُلُهُ مُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُولُ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلّ اللَّهُ عَلَى كُلْ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالِكُ اللَّهُ عَلَى كُلْ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

<sup>(</sup>١) أضواء البيان: (٣/ ٤٨٥ -٤٨٦) للشنقيطي.

وهذه الطريقة في التفسير هي الصحيحة المحكمة، والله أعلم، وقد اجتهد كثير من المعاصرين في تفسير الإفساد الثاني بالحاصل اليوم من اليهود، وأن وعد الآخرة المذكور في الآية لم يأتِ بعد، وهذا الاجتهاد فيه ما هو مقبول من حيث كونه تتسع له مساحة النظر والنقاش العلمي، وفيه ما هو مبالغ فيه ومرفوض، وليس هذا موضع نقاش هذه القضية كذلك.

ومن الصور المتعلقة بتنزيل «سنة أخذ المفسدين في الأرض» على المستقبل: دفع الله فساد الأرض بالمهدي:

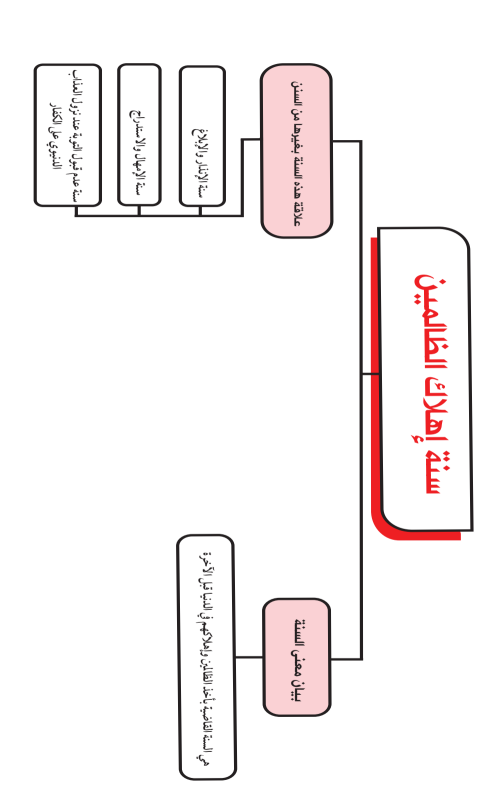
من المعلوم أن الله اسيبعث في نهاية هذه الأمة رجلاً من أهل بيت النبي النبي يمل الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً، كما ثبت عن النبي الخددك في الأحاديث الجياد، من طريق أبي سعيد الخدري وعبد الله بن مسعود وعلي بن أبي طالب رضي الله عنهم أجمعين، فعن علي عن النبي قال: «لَوْ وَعلي بن أبي طالب رضي الله عنهم أجمعين، فعن علي من عن النبي من قال: «لَوْ لَمُ يَبْقَ مِنَ الدَّهْرِ إِلَّا يَوْمٌ لَبَعَثَ اللهُ رَجُلًا مِنْ أَهْلِ بَيْتِي يَمْلَؤُهَا عَدْلًا كَمَا مُلِئَتْ جَوْرًا» (۱). وعن أبي سعيد من النبي قي قال: (لا تقوم الساعة حتى تمتلئ الأرض ظلماً وعدواناً) قال: (ثم يخرج رجل من عترق، أو من أهل بيتي، مَن يملؤها قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلما وعدواناً) (۱).

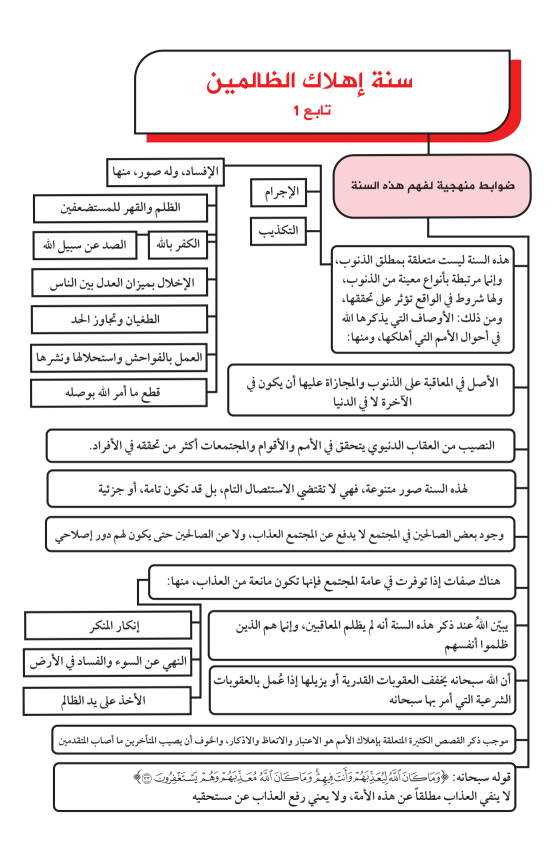
<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داوود (٢٨٣) وهو من طريق فطر بن خليفة عن القاسم بن أبي بزة عن أبي الطفيل عن علي، وإسناده لا بأس به.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١١٣١٣)

سبقه من الظلم والفساد، فلمّا كان الزمن السابق للمهدي من أشد الأزمنة ظلماً وجوراً فإنّ الله سبحانه سيدفع به ذلك دفعاً عظيماً لتمتلئ به الأرض قسطاً وعدلاً. فسياق المهدي سياق سنني متسق مع حكمة الله في نظامه الذي قدره في الأرض، والله تعالى أعلم.







### سنة إهلاك الظالمين تابع 2

أدلة هذه السنة من الوحي

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْ لِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولًا يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِنَأَ وَمَاكُنَا مُهْلِكِي ٱلْقُرَىٰۤ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَالِمُونَ ۞ ﴿

﴿ وَكَذَالِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِيَ ظَلِمَةٌ ۚ إِنَّ أَخْذَهُ وَٱلِيمٌ شَدِيدٌ ﴿

﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةِ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴿ ﴾

﴿ وَمَاكَ انَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَى بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴿ ﴾

﴿ وَلَا تَقَعُدُواْ بِكُلِّ صِرَطٍ ثُوعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَنسَبِيلِ ٱللَّهِ مَنْءَامَنَ بِهِ ـ وَتَبْغُونَهَا عِوجَأَ وَاذْكُرُواْ إِذْكُنتُهُ قَلِيلًا فَكَثَرَكُمُّ وَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞ ﴾

﴿ الْهُ تَرَكِيفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْمِمَادِ ۞ ٱلَّتِي لَمُ يُخَلَقُ مِثَّلُهَا فِي ٱلْبِلَادِ ۞ وَتُمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُواْ ٱلصَّخْرَ بِٱلْوَادِ ۞ وَفِرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْتَادِ ۞ ٱلَّذِينَ طَعْوَاْ فِي ٱلْبِلَادِ ۞ فَأَكْثَرُ وُلْ فِيهَا ٱلْفَسَادَ ۞ فَصَبَّ عَلَيْهِ مِرْتُكَ سَوْطَ عَذَابِ ۞ إِنَّ رَبِّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ۞ كَه

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَمْ رِهِم مُّوسَىٰ بِكَايَتِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْتَ وَمَلٍا يُوء فَظَ آمُولُ بِهَا فَٱنظُرْكَيْفَ كَانَ عَلَيْهُ الْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴾

﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ ءَايَنُنَا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَلذَا سِحْرُمُّ بِينُ ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَهُا ۗ أَنفُسُهُ وَظُلْمَا وَعُلُوا فَٱنظُلْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴾

﴿ وَإِذَا أَرْدَنَآ أَن نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمْرَنَا مُتَرَفِهَا فَفَسَغُواْ فِيهَا فَقَى عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَهَا تَلْمِيرًا ﴿ لَهُ

# سنة إهلاك الظالمين تابع 3

# أدلة هذه السنة من الوحى

﴿ فَلَوْلَاكَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبِّلِكُمْ أَوْلُواْ بَقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ أَنْجَيْنَا مِنْهُمُّ وَٱتَّبَعَ ٱلَّذِيرِ عَلَمُواْ مَاۤ أَثْرِفُواْ فِيهِ وَكَانُواْ مُجْرِمِينَ ﴿ ﴾

> ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَافِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُواْ فِيهَّا وَمَايَمْكُرُونَ إِلَّا بِأَنْفُسِهِمْ وَمَايَشْ عُرُونَ ﴿ ﴾

﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِ مِ مَّطَرًّا فَأَنظُرْكَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِ

﴿ فَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل رَّبُّكُمْ ذُورَحْمَةِ وَاسِعَةٍ وَلَا يُسَرِّدُ بَأْسُهُ وعَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾

﴿ حَتَى إِذَا ٱسۡ تَيۡسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُوٓا أَنَّهُ مُ قَدۡ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصُرُنَا فَنُجِّى مَن نَشَاءً ۚ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَاعَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ ﴾

﴿ ثُكَمِّرُكُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِرَبِّهَا فَأَصْبَحُواْ لَا يُرَيِّ إِلَّا مَسَكِئنُهُمَّ كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾

﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَلِيَهُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ ﴾

﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ حَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَبِن جَآءَهُوْ نَذِينُ لَيَكُوْنُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى الْأَمْسِطُ فَالْمَّاجَآءَهُمْ نَذِينُ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا نُعُوْرًا ۞ اسْيَكُبَارًا فِي الْأَرْضِ وَمَكْرَ السَّيِّ وَلَا يَحِيقُ الْمَصَّرُ السَّيِّ فَهَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّاسُنَّتَ الْأَوْلِينَّ فَلَن تَجِدَلِسُنَّتِ اللّهِ بَتَدِيلًا وَلَنْ تَجِدَلِسُنَّتِ اللّهِ تَتَحْوِيلًا ﴿ كَاللّهِ مَتَدِيلًا وَلَنْ تَجِدَلِسُنَّتِ اللّهِ تَتَوِيلًا ﴿ كَاللّهِ مَتَدِيلًا وَلَنْ تَجِدَلِسُنَّتِ اللّهِ تَتَوِيلًا ﴿ كَاللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ُ اللّهُ  اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

﴿ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِّن قَبَلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ-يَسَتَهْزِءُ ورت ﴾



#### الخاتمة

أحمد الله تعالى أن منحنى فرصة التفقه في هذا الباب الشريف: «باب السنن الإلهية» وأحمده سبحانه أن يسر ما قدمته فيه من مجالس ومحاضرات، وعلى ما يسره من كتابة هذا الكتاب، وذلك في ظروف وأحوال لا يستقيم معها في العادة تأليف ولا تدريس، ولكن الله بفضله يسر وأعان، فله الحمد أولاً وآخراً. وكان من تمام النعمة أن جاءت هذه الدروس وهذا التأليف في وقت أحداث غزة، والتي لها ارتباط بكثير من المعاني المتعلقة بالسنن من جهة الابتلاء والتدافع والتمييز ثم النصر والتمكين إن شاء الله -ولو تأخر-، لكنّ هذه الأحداث فيها بداية خبر لهذه الأمة لا أشك في ذلك إن شاء الله.

وأسأل الله أن يغفر لي ويرحمني، وأسأله أن يتقبل هذا الكتاب عنده، وأن ينفع به ويبارك فيه، وأن يجعله سبباً لانتفاع المصلحين به، القائمين على دينه، والداعين إليه، والمدافعين عن شريعته، والمجاهدين في سبيله.

اللهم صلّ على عبدك ورسولك محمد، وآته الوسيلة، وابعثه مقاماً الذي وعدتَه؛ إنك لا تخلف المعاد.

والحمد لله رب العالمين 1280/8/40 7.77/11/9



| المفكرة: |
|----------|
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
| <br>     |
|          |
|          |
|          |
|          |
|          |
| <br>     |

