

کوستاس آگسلوس پیر فقی کو گفتگوهایی با اندیش مندان امروز جهان

رامین جهانبگلو

## نقدعقل مدرن

# نقدعقلمدرن

مصاحبهٔ رامیس جهانبگلو با ۲۰ تن از صاحب نظران و فیلسوفان معاصر

ترجمة حسين سامعي



نقد عقل مدرن :مصاحبه رامین جهانبگلو با ۲۰ (بیست) تن از صاحب نظران و فیلسوفان معاصر / (لوک فری).... و(دیگران ) ؛ ترجمه حسین سامعی ـــ تهران: نشر و پژوهش فرزان روز، ۱۳۸۳.

۱۷۰،۱۲ ص.: مصور،عکس. ... ( مجموعه سيهرانديشه )

ISBN: 964-321-217-3

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فسا.

عنوان روی جلد:نقد عقل مدرن :گفتگوهایی با اندیشمندان امروز جهان

این کتاب در سال ۱۳۷۱به صورت جلدی منتشر شده است.

ڃاپ سوم .

۱ .فيلسوفان جديد \_ مصاحبه ها. ۲. فلسفه جديد \_ قرن ۲۰م. الف.فري ،لوك ، ۱۹۵۱ م. Frry,Luc ب جهانبگلو، رامین، ۱۳۳۵ ـ مصاحبه كننده. ج. سامعي، حسين، مترجم. د. عنوان: نقد عقل مدرن

: گفتگو هایی با اندیشمندان امروز جهان

۷ن/۴۰۸

1444

كتابخانه ملى ايران

19.

۳۴۸۷۴ - ۸۲

نقد عقل مدرن (جلد اول)

مصاحبه رامین جهانبگلو با ۲۰ تن از صاحب نظران و فيلسوفان معاصر

> ترجمة حسين سامعي جاب اول: ١٣٧٦

چاپ چهارم: ۱۳۸۵؛ تیراژ: ۱۲۵۰ نسخه

ناظر چاپ: مجتبی مقدم ؛ طراح جلد: علی بخشی

حروف نگاری: شراره رحیمی ؛ لیتوگرافی: بشری ، کیمیا چاپ: الوان ؟ صحافي: ديد آور

حق چاپ و نشر محفوظ است.

خیابان ملاصدرا،بزرگراه کردستان شمالی ، بن بست یکم ، پلاک ۱۱،کدپستی ۳۳۵۷۴\_۱۹۹۱۹ تلفن : ۸۸۸۷۲۴۹۹ ـ ۸۸۸۸۵۲۰۵ فاکس (دورنگار):۸۸۸۸۷۲۴۹

صندوق پستی: ۱۹۲۱۵/۵۷۲

E-mail:info@farzanpublishers.com

www.farzanpublishers.com

ISBN: 964-321-217-3 الک: ۲۱۷-۳۲۱ م

### فتهرست متطالب

| 1          | ۱. تاریخ فلسفه        |
|------------|-----------------------|
| <b>Y</b>   | لوک فری               |
| **         | ۲. فلسفة علم          |
| 44         | میشل سر               |
| 48         | ادگار مورن            |
| ۶۱         | ۳. زبانشناسی          |
| 94         | نوم چامسکی            |
| <b>YY</b>  | ۴. جامعهشناسی         |
| <b>Y</b> F | آلن تورن              |
| AS         | ژان بودریار           |
| 1-0        | ۵ تاریخ               |
| 1.5        | مار <i>ک</i> فرو      |
| 144        | <i>ء</i> فلسفهٔ فرهنگ |
| 146        | آلن فینکلکر <b>وت</b> |
| 141        | ۷. فلسفهٔ سیاسی       |
| 144        | یورگن هابرما <i>س</i> |

### **هشت** 🗆 نقد عقل مدرن

| 101               | کورنلیوس کاستوریادیس<br>آیزایا برلین                       |
|-------------------|------------------------------------------------------------|
| Y•1               | <ul><li>٨. پسامدرنیسم</li><li>ژان فرانسوا لیوتار</li></ul> |
| Y1Y               | <ol> <li>هرمنوتیک و فلسفهٔ اخلاق<br/>پل ریکور</li> </ol>   |
| Y1A<br>Yff<br>Y5f | پن ریخور<br>امانوئل لویناس<br>آندره کنت اسپونویل           |
| 791<br>797        | ۱۰. هایدگر و بعداز او<br>کوستاس آگسلوس                     |
| <b>**</b>         | ۱۱. رمان نو و ادبیات امروز غرب                             |
| T1A               | ناتالی ساروت<br>آلن رُب گری یه<br>میشل بو تور              |
| 709               | ۱۲. فمینیسم                                                |
| 46.               | أنتوانت فوك                                                |

#### مقدمه

"هدف نقد این نیست که اشتباهات دیگران را اثبات کنیم، حتی اگر اثبات کنیم که شخص سرشناس و برجستهای در اشتباه بوده است، کشف بزرگی نخواهد بود. تنها زمانی این کار برای علم فایدهای در بر خواهد داشت که نشان دهیم چگونه این شخص در اشتباه بوده است."

نقد عقل مدرن مجموعهای است مرکب از ۴۰ گفت و گو با اندیشه مندان امروز جهان در زمینه های فلسفه، علم، تاریخ، علوم اجتماعی، سیاست، اخلاق، معماری، و. ... این گفت و گوها طی ده سال گذشته در نشستهایی دوستانه با این اندیشه مندان در نقاط گوناگون جهان تهیه شده اند. موضوع اصلی تمامی این گفت و گوها پرسش مدرنیته است که از لابلای زندگی، آثار، و افکار هر یک از این چهره های سرشناس و برجستهٔ جهانی به آن پرداخته شده است. اکثر نویسندگان، فیلسوفان، و روشنفکرانی که زندگی و افکارشان در این کتاب آمده، خود را به گونه ای فرزندان مدرنیته و درگیر با عقل مدرن می دانند. در حقیقت تجربهٔ مدرنیته تجربهٔ شخصی و فکری هر یک از آنان نیز هست. مدرنیته خود گونه ای از تجربه است که برای نخستین بار به مثابه قابلیت، مدرنیته خود گونه ای از تجربه است که برای نخستین بار به مثابه قابلیت،

خواست و ارادهٔ تجربه کردن تجلی مییابد. یکی از ویژگیهای عقل مدرن آگاهی آن از توانایی تجربی خود است. در واقع عقل مدرن با به آزمایش گذاشتن نیروی داوری خویش دربارهٔ انسان و جهان، موقعیت عقلانی خود را در واقعیت تحقق میبخشد و به اثبات میرساند. بدین گونه نقد عقل مدرن چیزی نیست جز تجربهٔ عقل از عقلانیت مدرن. بیشک تفاوت میان عقل مدرن و عقل ماقبل مدرن در همین جاست. آلفرد وایتهد در این باره می نویسد: "تفاوت میان قدما و متجددین در این است که قدما از خود می پرسیدند: ما چه چیزی را تجربه کرده ایم؟ و متجددین از خود می پرسند: ما چه چیزی را می توانیم تجربه کنیم؟"

تعيين دامنه و حدود تجربهٔ عقل از جهان و انسان موضوع اصلی کتاب نقد عقل محض ایمانو ثل کانت است. کانت در بخش «دیالکتیک متعالی، کتاب نشان میدهدکه چگونه عقل محض با خارج شدن از حدود تجربهٔ خود دچار توهم و سردرگمی می شود. به عبارت دیگر، آنچه برای کانت در مقام فیلسوف مدرنیته بهعنوان موضوع اصلی شناخت مدرن مطرح است، آن بنیان معرفتشناسی است که در مورد توهمات و تناقضات عقل مدرن بتواند به داوری بنشیند. در اینجا عقل هم فاعل (سوژه) داوری است و هم موضوع (ابژه) آن. بدینگونه، عقل مدرن دلیل وجودی خود را در اصل خودمشروعیت یافتگی جستوجو میکند. بنابراین مدرنیته، بهمثابه فرایند خودمشروعیت یافتگی سوژهای سکولار، هرگونه رجوع به اساس مشروعیتی خارج از خود را رد میکند. نتیجه اینکه، سیاست نقد عقل به نقد سیاست عقلانی می انجامد. کانت می نویسد: "زمانی بود که اعتقاد داشتم عطش شناخت تنها چیزی است که به زندگی بشری ارزش واقعی می دهد و به همین دلیل عامهٔ مردم را به دلیل نداشتن این عطش سرزنش می کردم. ولی روسو راه را به من نشان داد. ... امروز می دانم که چگونه به انسانها احترام بگذارم و اگر فلسفهای قادر نباشد که برای همهٔ انسانها حقوق مشترک بشریت را برقرار کند، از کار يك كاركر ساده هم بي فايده تر است." پس كانت هدف فلسفه انتقادي را تربيت شهروندان روشنگر توسط دولتی روشنگر و برقراری و ایجاد صلح دائمی میان ملل و تهیهٔ قانونی برای ادارهٔ «جامعهٔ مدنی جهانی» میداند. بدین عبارت، عقل مدرن نهتنها مشروعیت خود را بهعنوان سوژهٔ شناخت به دست می آورد، بلکه در قالب شهروند مدرن نیز در پی ایجاد نظامی سیاسی قرار می گیرد که هدف آن تکوین و تکامل روح روشنگری از طریق آزادی فردی و برابری میان شهروندان است. پس، از دیدگاه عقل مدرن عقلانیت عملی (حقوقی سیاسی) مکمل عقلانیت نظری (معرفت شناختی) است. لذا محور اصلی تحقق یافتگی عقلانیت عملی حس مسئولیت شهروند است یا، به عبارت دیگر، آنچه ماکس وبر «اخلاق مسئولیت» می نامد. کانت در پاسخ به روسو (که معتقد است فقط نژادی از فرشتگان قابلیت زندگی در جمهوری را دارند) می نویسد: "انسان مجبور است شهروند خوبی باشد، حتی اگر از نظر اخلاقی هم شخص خوبی نباشد."

پاسخ «اخلاق مسئولیت» به عقلانیت اخلاقی مطلق (یعنی آنچه ماکس وبر «اخلاق ایقان» می نامد) وجود کثرتگرایی اهداف نظری و ارزشهای عملی است. ماکس وبر اخلاق مسئولیت را بهمنزلهٔ بهترین راهحل برای زندگی در دنیای افسونزدای مدرن پیشنهاد میکند. ولفگانگ شلوشتر در کتابی تحت عنوان بینش ماکس و بر از تاریخ (Max Weber's Vision of History) می نویسد: "در دنیای افسوززدا هم با دوگانگی میان ارزش و واقعیت همساز بود و هم با کثرتگرایی ارزشی، یعنی پذیرش این امر که شخص میتواند «خدایان» گوناگون بیابد و از آنها اطاعت كند. اخلاق مسئولیت نه قادر به آشتی دادن میان مواضع ارزشی گوناگون و واقعیت است و نه حتی می تواند ارزشهای مختلف را با هم آشتی دهد. اخلاق مسئولیت فقط پیششرط ترتیب و شکلگیری برخورد عقلانی را فراهم می آورد." پس از دیدگاه عقل مدرن یدیدهای تحت عنوان حقیقت آرمانی که پاسخگوی تمامی مسائل اساسی بشر در سراسر تاریخ باشد وجود ندارد. بنابراین از نظر عقل مدرن، تاریخ آزمایشگاه ارزشهایی است که پیوسته در برخورد با یکدیگرند. به قول پاسكال: "هميشه پلاژينها و كاتوليكها وجود خواهند داشت و هميشه هم نزاع و برخورد خواهد بود." به عبارت دیگر، پایه و اساس مدرنیته تأکید بر وجود کثرتگرایی ارزشها و اعتقاد به این اصل است که ارزشها همواره با یکدیگر در برخورد و تلاقی هستند. پس مهم حق و مسئولیت انتخاب این

دوازده 🗆 نقد عقل مدرن

ارزشهاست. شاید دردناک ترین، ولی در عین حال طبیعی ترین، انتخاب برای عقل مدرن نقد حدود عقلانیت خود است. بدین گونه مدرنیته موضوع اصلی عقل مدرن است و نقد عقل مدرن کوششی است برای سنجش و ارزیابی «بحران» مدرنیته.

در پایان وظیفهٔ خود میدانم که از کمکهای دوستان اروپایی مجلات اسپری، اتود، گلوب هبدو، و انتشاراتَ سوی، فِلَن، و پیتر هالبان که امکان این ملاقاتها و گفتوگوها را فراهم آوردند تشکر کنم.

همچنین بر من فرض است که از کمکهای آقای حسین سامعی که زحمت سنگین ترجمهٔ بخش اعظمی از این کتاب و تدوین و ویرایش کل آن را بر خود هموار کردند صمیمانه سپاسگزاری کنم. از کمکهای بی پایان دوستانی چون آقایان مرعشی، پارسایار، نبوی، سرتیپی، مهربان، و خانم ذوالقدری که زحمت ترجمهٔ برخی از این گفتوگوها را به عهده گرفتند کمال تشکر را دارم؛ و نیز از خانم گیتی مرتضوی به خاطر نسخه پردازی و حروفچینی زیبای کتاب. همچنین از کمکها و نظریات همکاران نشر و پژوهش فرزان روز که در به ثمر رساندن این کتاب نهایت همکاری را مبذول داشتند، صمیمانه متشکرم.

تهران، يهمن ۱۳۷۵

1

# تاريخ فلسفه

گفتوگو با:

لـوك فـرى



لىوك فىرى Luc Ferry

آ اگر مایل باشید نخست از خودتان و زندگی فلسفی تان صحبت کنیم. شما در ۱۹۵۱ به دنیا آمده اید. فارغ التحصیل فلسفه و علوم سیاسی هستید و در رشتهٔ علوم سیاسی دکترای دولتی دارید. مقاله می نویسید و استاد فلسفهٔ سیاسی در پاریس هستید. چگونه وارد حوزهٔ فلسفه شدید؟

داستانی قدیمی است. اگر بخواهم کمی شخصی به شما جواب بدهم، باید بگویم که من عملاً در دبیرستان درس نخواندم. دبیرستان را در سال سوم متوسطه رها کردم و تحصیلاتم را به صورت مکاتبهای ادامه دادم. وقتی به سال آخر دبیرستان رسیدم \_ یعنی سالی که شاگردان با فلسفه آشنا می شوند \_ دیدم که در برنامهٔ درسی بخشی هم از نقد عقل محض کانت وجود دارد. من هم مثل هر شاگرد خوب فلسفه شروع به خواندن متن کردم؛ اما آنچه مرا تکان داد این نبود که چیز زیادی از آنچه می خواندم نمی فهمیدم؛ آنچه مرا تکان داد این

بودکه متنی که در مقابلم قرار داشت، مثل تمام متون فلسفهٔ کلاسیک، نه متنی ادبی بود و نه علمی؛ و این برای من کاملاً عجیب بود. من با زبان و گفتمان ادبی، با رمانهای بزرگی که از سال سوم متوسطه آنها را میخوانند، آشنا بودم. از سوی دیگر، باگفتمان ریاضی، فیزیک، و علوم طبیعی نیز آشنا بــودم، و بخوبی میدیدم رمانهایی که میخوانم چگونه از روانشناسی انسان و از مسائل عمدهٔ هستی انسانی صحبت میکنند؛ میدیدم چگونه گفتمان علمی بیشتر از حقیقت عینی و موضوع شناخت صحبت میکند تا از فاعل شناخت (sujet). اما گفتمان فلسفی را نمی شد در هیچ گروهی قرار داد؛ چه، هم مانند گفتمان علمی بود، یعنی زبان توصیف واقعیت؛ و هم مانندگفتمان ادبیات بــود ـــکــه بــه واقعیات انسان میپرداخت. پس نمیدانسـتم در ایــن تـقسیمبندی ســه گــانهٔ گفتمانهای آکادمیک در مورد ادبیات، فلسفه، و علوم چه جایگاهی را باید به فلسفه اختصاص دهم. اين آغاز راه بود، اما ٢٠ سال طول كشيد تا بفهمم فلسفه چیست. از سوی دیگر، می بینیم که یکی از بزرگترین مسائل دنیای معاصر این است که بفهمیم فلسفه چیست و چه شه.ه است؛ چون وقتی به چشمانداز فلسفهٔ معاصر نظر می اندازید ـ که با این مصاحبه هایی که انجام می دهید کار شما نیز همین است ــ در کمال تعجب متوجه می شوید که چه التقاط عظیمی در حوزهٔ فلسفه وجود دارد. بهعنوان فیلسوف، هم کسی را مانند لویناس می بینید و هم کسی راکه تمام زندگیش را در حوزهٔ فلسفه تحلیلی سپری کرده است؛ اما وجه مشترک یک فیلسوف تحلیلی با یک شاگرد هایدگر یا یک مورخ فلسفه یا یک پیرو جان رالز (Rawls) یا یک شاگردکاستوریادیس در چیست؟ تصور میکنم که هنوز هم یکی از مسائل فلسفهٔ معاصر این است که بفهمیم فلسفه چه شده است و معنای تاریخ فلسفه چیست؟ این پرسشی است که، وقتی محصل بودم، از رهگذر جایگاه عجیبگفتمان فلسفی در نقد عقل محض ، حیلی ساده با آن مواجه شدم. این سؤال تا به امروز مرا رها نکرده است.

خواندید؟ در اکول نورمال سویریور (Ecole Normale Supérieure)؟

تحصیلکرده نبودند. پدرم تصدیق ابتدایی داشت و مادرم به خاطر جنگ فقط تحصیلکرده نبودند. پدرم تصدیق ابتدایی داشت و مادرم به خاطر جنگ فقط تا سال چهارم متوسطه درس خواند. پس من در محیطی بزرگ شدم که با مسائل دانشگاه آشنا نبود، و در چنین محیطی شروع به درس خواندن کردم. من به تنهایی انتخاب کردم؛ من به تنهایی درس خواندم و، وقتی به دانشگاه رفتم، حتی نمیدانستم چیزی به عنوان اکول نورمال سوپریور وجود دارد. من کاملاً از کنارش گذشتم و در آلمان درس خواندم. در سال ۱۹۲۸ وارد سوربون شدم. از فضای ماه مه ۱۹۲۸ خوشم نیامد و در سال ۱۹۷۸ برای تحصیل راهی هایدلبرگ در آلمان شدم. اما در فرانسه هم درس فلسفه خواندم، بخصوص با ژاک ریولگ (Rivelaygue) که استاد شما هم بود و میدانید به عنوان استاد تا چه پایه آدم فوقالعادهای بود. اما بخش اعظم تربیت فلسفی من در آلمان بود.

🔲 استادان شما در آلمان چه کسانی بودند؟

استادان بزرگی وجود داشتند. گادامر بود که در هایدلبرگ کار میکرد؛ به سر کلاسهای دیتر هاینریش (Heinrich) و رودیگر بوبنر (Bubner) و دیگر متخصصان اید الیسم آلمانی نیز زیاد می رفتم. آن دوران را دوست می داشتم، چون پایان نامه ام را در موضوع تاریخ پدیدار شناسی گرفته بودم —بخصوص پدیدار شناسی لامبرت (Lambert) که نخستین متنی بود که نام پدیدار شناسی را بر خود داشت.

بعداً، در ۱۹۷۴، «کالج فلسفه»(College de Philosophie)را در پاریس باهمکاری آلن رنو (Renaut) تشکیل دادید.فکر تشکیل این کالج ازکجا آمد؟

🔲 در ابتدا آلن رنو نبود، بلکه شخصی بود بـه نــام پــیر فــوستـمن (Fostman)که دوست پیر امانو ئل (Emmanuel)بو د و پیر امانو ئل از او خواسته بودكالج قديمي فلسفه راكه ژان وال تأسيس كرده بود احياكند؛ و اندكي بعد من به این کار پرداختم و «کالج فلسفه» را با شخصیتی حقوقی پدید آوردم. در آن زمان، هرچند در خصوص فلسفه و هایدگر بــا پــیر بــوردیو (Bourdieu) اختلافنظر داشتم، در یک مسئلهٔ مهم با او سوافـق بــودم؛ و آن ایــنکه در دانشگاههای فرانسه بیشتر مهارت می آموزند تا معرفت، یعنی بیشتر طرق قبول شدن در امتحانات یا مسابقات ورودی را می آموزند تا خواندن متون فلسفی را. وقتی به برنامهٔ سال اول نگاه میکردم، میدیدم بیش از ۵۰ نـویسنده در بر نامه هست؛ حال آنکه، خواندن همهٔ آنها غیرممکن بود، چون خواندن نقد عقل محض کانت یا اخلاق اسپینوزا بیش از یک سال زمان نیاز دارد. پس یکی از این پنجاه کتاب کافی است تا وقت دانشجویی را برای یک یا دو سال بگیرد. احساس ميكردمكه وسعت خارقالعادة اين برنامهها تنها بهكار پوشاندن مسئلة حقیقی می آید؛ یعنی در واقع این وضعیت موجب می شد تا افراد به کتابهای راهنما متوسل شوند و مانع از آن می شد تا دست به کار مشکل تر زنـندکـه خواندن متون باشد. پس برنامهٔ «كالج فلسفه» عبارت بود از: تشكيل سميناري که درِ آن به روی همه باز باشد ــ یعنی نه فقط به روی حرفهایهای فلسفه، بلکه به روی تمام کسانی که به فلسفه علاقه داشتند؛ کوشش مشترک برای شروع از مسئلهای که همانا نقد نظام هگلی بود، بویژه نقد مارکسی، نقد هایدگری، و نقد کانتی آراءِ هگل؛ انتخاب تعدادی از متون فلسفی، مثلاً از هگل، مارکس، یا هایدگر؛ کوشش مشترک برای خواندن آنها و فهمیدنشان، و نه خلاصه کردن آنها برای قبول شدن در امتحان.

🔲 شما در «کالج فلسفه» تعداد زیادی کتاب هم ترجمه کردید.

<sup>🔲</sup> بله، خیلی ترجمه کردیم. یک سمینار ترجمه داشتیم که بخصوص

تئودور الدنباخ (Leidenbach) مسئول آن بود؛ وی نمونهای خوب از سعه صدر و گشودگی بود، چون آموزش رهبری ارکستر دیده بود و بعدها هم پزشک شد. در این سمینار کسانی چون مارک دو لانه (De Launay) شرکت می کردند. خیلی ترجمه کردیم. آدورنو و نوشتههای مکتب فرانکفورت را ترجمه کردیم. آثار کانت، فیشته، شلینگ، و کاسیرر را ترجمه کردیم؛ خلاصه هر چیزی را که پیرامون فلسفهٔ آلمان قرار داشت، اعم از ایدئالیسم آلمانی و نقد ایدئالیسم آلمانی، ترجمه کردیم. هم جمعی ترجمه کردیم و هم فردی. حتی خود من ترجمههای زیادی دارم. چون به عقیدهٔ ما این کار هم، همچون کار روی متون، پیشنیاز و مقدمهٔ هر نوع حرکت فلسفی بود.

پس اگر بخواهیم رشتهٔ کارهای فلسفی شما را پی بگیریم، می توان گفت پس از مرحلهٔ اول که، با همکاری آلن رنو، به کارهای تاریخ فلسفه اختصاص داشت و نقطهٔ اوج آن کتاب «نظام و انتقادات» بود، شما فلسفه ای خاص خود پدید آوردید که هدف آن بررسی شرایطی است که بتوان، در چارچوب فلسفه، به زبان و گفتمان حقوق بشر نزدیک شد. آیا از رهگذر این دو پرسشی که در باب سرشت عام زیباشناسی و سرشت عام حقوق طرح می کنید توانستید به دو نقد از تاریخ گرایی و پوزیتیویسم دست یابید؟

بله، چون وقتی تحصیلاتم را در سال ۱۹۲۸ شروع کردم، آنچه برای من تکاندهنده بود آن بود که گفتمانهای غالب در دانشگاه گفتمانهای انتقادی و شالوده شکن نسبت به سنت اومانیستی مدرن از جمله اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر بودند. مثلاً، به عنوان موردی تا حدی جدلی اما کاملاً گویا، به یاد می آورم که در دانشگاه نانتر (Nanterre)، روی دیوار دانشکدهٔ حقوق، پردهٔ بیست متری عظیمی دیده می شد که بر آن نوشته بود: "حقوق بشر وازلینی است در دست سرمایه داری تا با کمک آن راحت تر تر تیب پرولتاریا را بدهد." این عین عبارت است که با حروف در شت روی دیوار دانشگاه نقش بود؛ اما همین عبارت، به صور تی غیر فلسفی، فضای حاکم بر آن زمان را

ترسیم میکند. ابزارهایی که این نقد از آنها بهره میگرفت ابزارهای مسلطی بودندکه در انتقاد از اومانیسم مدرن بهجامانده از اصول دکــارتی و اصــول کانتی، یعنی فلسفهٔ ذهن یا فاعل شناخت، به کار گرفته میشدند. این ابزارهای عمدهٔ نقد دو تا بودند: یکی مارکسیسم،که حقوق بشــر را بــهعنوان روبــنای اقتصاد بورژوایی مورد انتقاد قرار میداد، و برای این کار به نقدی مــتوسل می شد که مارکس در مسئلهٔ یهود طرح کرده بود؛ و دیگری انتقاد نوهایدگری دريدا و فوكو بود از حقوق بشر و فلسفة ذهن بـهعنوان مـتافيزيك ذهـنيت (subjectivite). پس ترکیبی پدید می آمد که در یک طرف آن مارکس قرار داشت و در طرف دیگرش هایدگر \_ و این همه حکم نوعی «دربازکن» را داشت (این اصطلاح را در آن ایام در فلسفهٔ فرانسه بسیار به کار مـی.بردند)، حکم ابزاری که به کار باز کردن این حصار متافیزیک ذهنیت یا این حصار ایدئولوژی بورژوایی می آمدکه عبارت بود از نظام هگلی. پسل میان این نظام هگلی که من نمی پذیر فتمش ــــچون پذیر فتن نظامی بسته معنا ندار د ـــ از یک سو، و این دو نقد ریشهای از سوی دیگر، من جای مناسب خود را در فلسفهٔ آن ایام نمی یافتم. بدین خاطر شروع به کار روی سنت اومانیسم کردم تا نشان دهم که این سنت نه، از یک سو، قابل تحویل به مکتب هگل است و نه، از سوی دیگر، قابل تحویل به این تصویر دگرگونشدهٔ مارکسیسم و مکتب هایدگر، با تمام نمونههایشان، از نوع فوکو یا مارکوزه،که مارکسیسم و مکتب هایدگر را درهم مي آميزند تا بهتر بتوانند \_اگر بخواهم مثل مكتب فرانكفورت صحبت کنم \_ اشکال عقل ابزاری را نقد کنند.

ا نظریهٔ انتقادی کانت را چگونه به عنوان مدلی برای پرداختن به ایس مسائل به کارگرفتید؟

نظریهٔ انتقادی کانت توجه مرا جلب کرده بود، بخصوص کتاب نقد قوهٔ داوری . می توانم بگویم به دو علت: نخست آنکه، در آن نوعی تفکر قوی

در خصوص لائیسیته (laĭcité) وجود دارد، چون فلسفهٔ کانت مرحلهای از فلسفه است که در آن برای نخستین بار ذهنیت انسان ناچار میگردد بار شناخت و اخلاق را نیز بر دوش گیرد. پس در این حال چیزی پدید می آید که می توان آن را ظهور تفکر لائیک (laïque) خواند، چون فلسفهٔ دکارت به نوعی همچنان در حصار بینش دینی فلسفه محبوس می ماند \_زیرا با خدا شروع می شود و سپس به تفکر دربارهٔ انسان می پردازد، حال آنکه تمام قرن هجدهم و بویژه کانت با انسان شروع می کند و سپس به تفکر دربارهٔ خدا \_به مثابه یکی از مفاهیم عقل انسان \_ می پردازد، در این حال ما در اوج شالوده شکنی (deconstructionisme) مفهوم خدا قرار داریم. پس نخستین موضوع، نخستین انگیزه ای که توجهم را به فلسفهٔ کانت بس از فلسفهٔ کانت پس از فلسفهٔ کانت بس از همگل نیز همچنان تداوم یافت، بخصوص با کساسیرر و کوهن در مکتب ماربورگ، و نیز از طریق مکتب فرانکفورت.

دومین موضوعی که مهم به نظرم می رسید، بخصوص در کتاب نقد قوهٔ داودی، این بود که در فلسفهٔ کانت نوعی شالوده شکنی متافیزیکِ ذهنیت به چشم می خورد، شالوده شکنی داعیه های ذهن مبنی بر خود - شفافیت چشم می خورد، شالوده شکنی دهن (sujet) دکارتی که در دیالکتیک متعالیِ (auto-transparence) کانت کاملاً مشهود است؛ اما در عین حال این شالوده شکنی ذهن، که به کل کار کانت در کتاب نقد عقل محض جان می بخشد، برای کانت اگر اصطلاح لوکاچ را به کار بریم - به معنای تخریب عقل نیست بلکه بیشتر نوعی نقد محدود عقل و ذهنیت است. به نحوی که این نقد با اینکه ریشه ای است - برای اید ثال های عقل و ذهنیت نیز، چه در سطح علم و چه در ریشه ای است - برای اید ثال های عقل و ذهنیت نیز، چه در سطح علم و چه در شطح اخلاق، جایی باقی می گذارد. این، به گمان من، درست تر از شالوده شکنی های متافیزیک ذهنیت است که نزد اخلاف هایدگر یا مارکس و فروید می بینیم. پس در فلسفهٔ کانت موضعی و جود داشت که به گمان من فروید می بینیم. پس در فلسفهٔ کانت موضعی و جود داشت که به گمان من درست تر بود، موضعی که در آن ایام اصلاً نعی دانستم که بعدها در آلمان درست تر بود، موضعی که در آن ایام اصلاً نعی دانستم که بعدها در آلمان هابرماس و آیِل آن را از نو اختیار می کنند - چون و قتی تحصیلاتم را شروع

کردم حتی اسم آنها را نشنیده بودم، چون آنها را در آن ایام در فرانسه چندان نمی شناختند؛ در آن ایام نمی دانستم که بعدها کس دیگری مثل جان رالز نیز در امریکا این موضع را دوباره مطرح می کند، و فلسفهٔ کانت از دو جهت مجدداً فعال خواهد شد: یکی آنکه فلسفهٔ کانت، با آنکه مفهوم متافیزیکی ذهن را نقد می کرد، ایدهٔ ذهن را همچنان حفظ می کرد؛ و دیگر آنکه، علی رغم شالوده شکنی ادعاهای دکارتی متافیزیک در دستیابی به حقیقت، همچنان به ایدئال عقل گرایی وفادار بود. بنابراین، هم در قلمرو لائیسیته و هم در قلمرو عقل و ذهنیت موضعی وجود داشت که به گمان من اصیل بود، هنوز بارور بود، و لازم بود از نو در آن تعمق شود.

اما، در راه این کوشش برای ساختن اومانیسمی غیرمتافیزیکی، مفهوم «عمومیت» (universalité) نیز مورد توجه شما بود، این طور نیست؟

کاملاً. در ابتداکار من پرداختن به تاریخ فلسفه بود. روی تاریخ فلسفه زیاد کار کردم، و آنچه در این چارچوب توجه مرا جلب می کرد مفهوم «عمومیت» بود. اما بعدها در دیگر کارهایم مفهوم عمومیت را به مسائل سیاسی مهم ار تباط دادم، از جمله به میراث اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر اما نه از این بابت که معنای حقیقی اعلامیهٔ حقوق بشر به طور خاص رواداری است، که نیست، چون ژاکوبنها به طور خاص روادار نبودند و سرهای زیادی را از تن جدا کردند؛ بلکه به این خاطر که انسان حقوقی دارد مستقل از محیط و جامعهای که در آن زندگی می کند. خواه این جامعه جامعهای ملی باشد، خواه قد می، با دینی.

پس این فکر بودکه به نظر من بسیار مهم مینمود؛ فکر آزادیای که ماهیتاً جدای از جامعه است و، برخلاف رمانتیسم آلمانی، ریشه در هیچ جامعهای ندارد. این فکر نیز، بااینکه بدون مسئله و بدون مشکل نیست، همواره توجه مرا جلب کرده است، و احتمالاً شاخص ترین فکر اومانیسم مدرن است. شما هم اکنون از اعلامیهٔ حقوق بشر به عنوان رویدادی صحبت کردید که موجد اومانیسم غیرمتافیزیکی بوده است. اما کسانی نیز هستند که این رویداد را به نام «حق تفاوت» یا «نسبی گرایی فرهنگی» مورد انتقاد قرار می دهند. مایلم بدانم در این مباحثه کنونی که، بحق یا ناحق، «نسبی گرایی فرهنگی» را در برابر «عام گرایی» (universalisme) قرار می دهد، موضع شما چیست؟

ای به اعلامیهٔ حقوق بشر و ایدئولوژیای که در ورای آن قرار دارد غالباً دو انتقاد وارد کردهاند. نخست اینکه، در برابر تفاوتها روادار نیست؛ و دیگر اینکه قوممدار است. برای پاسخ به این دو انتقاد، نخست باید بدانیم از چه صحبت میکنیم. باید بدانیم آیا از شالودههای فلسفی اعلامیهٔ حقوق بشر صحبت میکنیم یا از ایدئولوژی حقوق بشر؛ چون یک چیز نیستند. اینکه از اعلامیهٔ حقوق بشر استفادهٔ ایدئولوژیک بشود امری واضح است.

این استفادهٔ ایدئولوژیک از حقوق بشر نخستین بار در فرانسه اتفاق افتاد و هدف از آن محو تمام تفاوتها در درون جامعهٔ مدنی بود، نظیر محو گویشهای محلی، ایجاد سیستم متریک یا ایجاد نمادی واحد. از سوی دیگر، در استعمار جوامع دیگر نیز از حقوق بشر استفادهٔ ایدئولوژیک شده است. این نیز کاملاً حقیقت دارد و در آراءِ ژول فِری و دورکم می بینیمش. در آراءِ توکویل نیز دیده می شود. وقتی توکویل چیزهایی دربارهٔ جنگ بیا اعراب می نویسد، واضح است که از حقوق بشر استفادهٔ ایدئولوژیک (به معنای مارکسی کلمه) میکند. حال اگر به شالودههای فلسفی اعلامیهٔ حقوق بشر نگاه کنیم، خواهیم دید با مسئلهٔ دیگری مواجهیم. دو ایراد بر این شالودهها وارد است و من از دومی شروع میکنم که اتهام قوم مداری است. من تصور نمیکنم که چون دومی شروع میکنم که اتهام قوم مداری است. من تصور نمیکنم که چون فکری در بافت جغرافیایی و تاریخی خاصی پدید آمده است ضرور تاً وابسته فکری در بافت باشد. در این مورد، در کنفرانسی که در باب اعلامیهٔ حقوق بشر در جهان عرب در تونس تشکیل شده بود، مثالی زدم و به وضع علم جبر توسط

اعراب اشاره كردم. مخاطبان عرب من در كنفرانس بشدت تحت تأثير اين مثال قرار گرفتند. می توان به آنهاگفت: "ببینید، اعراب واضع علم جبر هستند، اما تمام جهان از آن استفاده میکند؛ و چون در زمانی معین و در مکانی معین وضع شده است، پس نمی توان گفت که متعلق به آن زمان و آن مکان است. به . ذهن هیچکس خطور نمیکندکه اگر دید فردی عرب از جبر دفاع مــیکند، بگوید که او دیدگاهی قوممدارانه دارد." من فکر میکنمکه هم حقایق اخلاقی وجود دارد و هم حقایق سیاسی، این طور نیست که حقایق فقط علمی باشد. در اعلامیهٔ حقوق بشر حقایقی وجود داردکه قابل تحویل به بــافت تـــاریخی و جغرافیایی سال ۱۷۸۹ نیست. اما من به مسئلهٔ «حق تفاوت» بسیار توجه دارم. فکر میکنم عکس آن چیزی است که دیگران تصور میکنند. وقتی انــدیشهٔ عامگرایی را می پذیریم، آنگاه حقیقتاً می توانیم تفاوتها را بشناسیم. در ایس مورد، شما را وارد مباحثاتی میکنم که در جهان عرب داشتم. مـن تـصور میکنم آنچه را «حق تفاوت» مینامند، نه فقط به هیچ کاری نمی آید بلکه نوعی تحقیر نیز هست. شناسایی تفاوت فرهنگهای دیگر بهعنوان تفاوت، به عقیدهٔ من، نوعی تحقیر است. چرا؟ برای اینکه در نهایت به معنی این است که شما از گروه دیگری هستید، تفاوت دارید، و ما یک نوع انسان نیستیم. و همانگونه که استعمارگران میگفتند: "این خوب نیست، ما نظر شما را تـغییر مـیدهیم."، کسانی که امروزه، به مفهوم امریکایی، «بهلحاظ سیاسی درست» هستند، صرفاً نشانه ها را معكوس كرده اند؛ آنها با يك نشانهٔ «به علاوه» كساني راكه «اقليت» مى نامند تحت تأثير قرار مى دهند؛ اما اين هم همچنان تحقير آميز است. بــه عقیدهٔ من، شناسایی درست تفاوتها هنگامی است که تفاوت را بهعنوان جزئی از کل مورد شناسایی قرار دهیم. در حقیقت، یعنی اینکه بگوییم: "شما متفاوت هستید، اما تفاوتهای شما بخشی از فرهنگ عام و جهانی است، بخشی از \_تقریباً به مفهوم هگلی کلمه \_ تاریخ جهان (weltgeschicht) است." و از این جهت، من فکر نمیکنم که، اگر تفاوتها را با نوعی اندیشهٔ عمومیت مـرتبط نسازیم، بتوان آنها را بهصورتی معتبر و صحیح بازشناخت. وانگهی، آنچه را

در اروپای قرن هجدهم خوب می دانم، علی رغم معایب و خطاهای بسیارش، این واقعیت است که اروپا، به علت این روحیهٔ انتقادی و عام گرا، دقیقاً قاره ای است که پیش از هر چیز به کشف دیگران علاقه نشان می دهد. حال آنکه، اگر ما خود را در جامعه مان زندانی کنیم، مسلم است که دیگران، چون در آن شرکتی ندارند، علاقه ای هم به آن نشان نمی دهند، مگر برای مواردی مثل قوم نگاری و ثبت اقوام، یعنی مطالعهٔ فلان یا بهمان گروه قومی همچنانکه فلان یا بهمان نوع جانور را نیز مورد مطالعه قرار می دهیم؛ و چنین وضعیتی نشان دهندهٔ آن شناسایی، نیست که باید روابط حقیقی میان افراد را هدایت کند؛ و من تصور می کنم که شناسایی صحیح تفاوتها همواره از رهگذر مراجعه به مفهوم عمومیت قابل حصول است. از این جهت، در مباحثاتم با دوستان عرب، توجه عمومیت قابل حصول است. از این جهت، در مباحثاتم با دوستان عرب، توجه نگیریم نمی توانیم دیگری را بشناسیم. برای شناسایی دیگری باید از خود فاصلهٔ گرفت.

مفهوم عمومیت بخشی از تاریخ مدرنیته است. بنابراین، تمام فرهنگهایی که به نحوی خارج از مدرنیته هستند بسختی میتوانند در این اصل عمومیت شرکت کنند، مگر فرهنگهایی که بپذیرند خود را به عنوان فرهنگ سنتی و غیر مدرن مورد پرورش قرار دهند.

به گمان من این فاصلهٔ انتقادی از سنتهای خود، فاصلهای انتقادی است که در فرهنگ اروپای قرن هجدهم تبلور یافت، چون اروپاییان از «نظام سابق» چنین فاصلهٔ انتقادی، که سابق» چنین فاصلهٔ انتقادی، که می توان آن را لحظهای تاریخی در فرهنگ اروپا دانست، درعین حال و به احتمال زیاد، یکی از ویژگیهای نوع انسان است و نه صرفاً ویژگی فرهنگی خاص. به عبارت دیگر، به گمان من، از دیدگاهی تقریباً متافیزیکی، آنیچه ممیزهٔ انسان از سایر موجودات زنده است، دقیقاً همین قابلیت فاصله گرفتن از

خود است، یعنی گرفتن فاصلهای انتقادی که موجب می شود که انسان مانند حیوانات و از طریق غریزهٔ طبیعی رفتار نکند، یعنی از طریق آنچه هانا آرنت «دایرهٔ زندگی» می نامد. پس می توان هم از دایرهٔ زیستی زندگی، یعنی از طبیعت خود، فاصله گرفت و هم از طبیعت ثانوی خود که سنت است. من تصور می کنم که روح انتقادی عصر روشنگری یکی از خصلتهای بالقوهٔ نوع انسان است و نه حادثهای فرعی و اتفاقی.

ا اما چرا این فاصله گیری فلسفی فیلسوفان پسامدرن و فیلسوفان ضداومانیسم را رویگردانی روشنفکر از دستاوردهای مدرنیته تلقی میکنید؟

درست است، این هم نوعی فاصله گرفتن است. اما آنچه در باب شالو ده شکنی می گفتم این است که این شالو ده شکنی از حد گذشته است، چون بدل به «تخریب عقل» شده است؛ و من فکر می کنم که این امر در مورد نوعی سنت هایدگری و، بخصوص، در فلسفهٔ فرانسوی، در مورد آن کسانی که خود را به نیچه یا هایدگر منتسب می کنند مصداق دارد.

تصور می کنم که فرایند شالوده شکنی بدل به فرایند «تخریب» شده است، تا آنجاکه دیگر جایی برای تفاوت میان نقد کانت از متافیزیک حتی در سطح معانی و اید ثالهای سوژه با اید ثالهای عقل علمی عصر روشنگری باقی نمی ماند، و همه با هایدگر در این سخن همداستان می شوند که علم فکر نمی کند، یا عقل مستبد است. و من تصور می کنم که در این میل به آزادسازی که از همان آغاز (منظورم مخصوصاً نیچه است) نیروی محرکهٔ شالوده شکنی بود کامی برداشته شد که این بار در جهت تخریب اید ثالهای روشنگری بود؛ و به گمان من، این اقدام یکی از علل برخی از مصائب تو تالیتر قرن بیستم بود. و من همیشه فکر کرده ام که اگر هایدگر در ناسیونال سوسیالیسم طرحی سیاسی را می بیند که می تواند با او و فلسفه اش مناسبت داشته باشد، به هیچ وجه امری اتفاقی و جانبی نیست. و من فکر می کنم که اگر او از جنبش به هیچ وجه امری اتفاقی و جانبی نیست. و من فکر می کنم که اگر او از جنبش

ناسیونال سوسیالیست به دلایلی که به لحاظ سیاسی پیچیده است کناره می گیرد و اگر در مصاحبه با مجلهٔ اشیبگل، در اواخر عمرش و مدتها پس از خاتمهٔ جنگ، از عظمت و حقیقت درونی ناسیونال سوسیالیسم صحبت می کند، به این خاطر است که او دقیقاً به این واکنش علیه تکنولوژی و علیه میراث عصر روشنگری فکر می کند. و از این جهت تعهد سیاسی او نیز امری اتفاقی و جانبی نیست.

به عقیدهٔ شما فلسفه های ضدحقوقی (anti-jurïdique) و حیاتگرای (vitaliste) فوکو و دلوز (Deleuze) از چه جهت در مقابل تشکیل فلسفهٔ دموکراسی قرار می گیرند؟

سرانجام به طرح پرسشی مجدد در خصوص ایدئالهای عصر روشنگری سرانجام به طرح پرسشی مجدد در خصوص ایدئالهای عصر روشنگری منتهی می شود؛ و من نمی فهمم آنها چه چیز تازهای آوردهاند. برای من تعریف یک سیاست دلوزی یا نظام حقوقی دلوزی بسیار دشوار است؛ حال آنکه، اگر نقد ریشهای جهان لیبرال توسط متفکری همچون کاستوریادیس را در نظر بگیریم، بخوبی می بینیم که کاستوریادیس چه چیزهایی را از روشنگری نگه می دارد و چگونه خود را بر مبنای اندیشهٔ خودمختاری ذهنیت دموکرات معرفی می کند. نمی دانم این کار در مورد دریدا، فوکو، یا دلوز تا چه حد ممکن است؛ آنها دست به نقد متافیزیک ذهنیت می زنند. اما همه چیز به همین جا خاتمه می یابد. حال آنکه کاستوریادیس از نقد جهان لیبرال کاملاً فراتر می رود.

ا شما هم، در کتاب «نظم نوین محیطزیست شناختی»، به نقد فیلسوفانی مانند هانس یوناس و میشل سِر می پردازید که، به نام حقوق زیست کره، اندیشهٔ «قرارداد طبیعی» را در تقابل با قرارداد اجتماعی قرار می دهند. اما به عقیدهٔ شما چنین موضعگیری ای متضمن نقد ریشه ای مدرنیته است. چرا!

ای هانس یوناس متفکری است پیچیده تر از متفکرانی که پایگاهشان محیط زیست شناسی عمیق (ecologie profonde) است. من تصور می کنم که در محیط زیست شناسی عمیق خطر بازگشت به New Age و نیز خطر نقدی ریشه ای از مدرنیته وجود دارد. درواقع مسئله این است و در این مورد است که من با یورگن هابر ماس همداستانم؛ یعنی به نقد مدرنیته می گویم آری، اما به نقد تمام و کمال مدرنیته می گویم نه. من تصور می کنم که مدرنیته متضمن وعده هایی است که ما به لحاظ فلسفی باید به آنها وفادار بمانیم. یعنی باید بتوانیم دربارهٔ مفاهیمی فکر کنیم که برای تحقق وعده های آزادی و حقیقت، یعنی وعده های فلسفهٔ روشنگری به وعده های فلسفهٔ روشنگری به وعده های شروت دارند؛ و اگر فلسفهٔ روشنگری به وعده هایش عمل نکرده است، دلیل نمی شود که ما نیز از این وعده ها روی برگردانیم.

ا حال به مفهوم «فردگرایی» بپردازیم که در فلسفهٔ شما جایگاهی مثبت دارد. فکر نمیکنید که تمجید فردگرایانه از اصل استقلال، تمام معنای آن ضرورت مدرنِ دیگر را که اندیشهٔ فاعل حقوقی (sujet juridique) به شیوهٔ خود ترجمان آن است از آن میگیرد، یعنی ضرورت اومانیستی عمومیت را؟

□ تصور می کنم که نخستین جملهٔ کتابم، اندیشهٔ ۸۸، چنین است: "فاعل با پیدایش فرد می میرد." پس این کاملاً با آنچه شماگفتید سازگار است. پس مفهوم فردگرایی مفهومی یکجانبه و، به صور تی یکجانبه، مثبت نیست. اما در فلسفهٔ سیاسی، در فرانسه، سنتی وجود دارد که سرچشمههای آن به لوئی دومون (Dumont) می رسد و عبارت است از اینکه فردگرایی به معنای نفی جمع نیست. بلکه نوعی رابطه با قانون است. بدین معنا که برخلاف آنچه در جوامع سنتی می گذرد، با اعلامیهٔ حقوق بشر، قانون دیگر در جهانی الاهیی ریشه ندارد، بلکه شالوده و بنیاد قانون را افراد می سازند، که در چارچوب ملت یا مجلس گرد آمده اند. پس می بینید که اصطلاح «فردگرایی» در مقابل «جمع» یا مجلس گرد آمده اند. پس می بینید که اصطلاح «فردگرایی» در مقابل «جمع»

پس در حقیقت موضوع اصلی مسئلهٔ فرد در برابر جمع نیست، بلکه ایس است که آیا خاستگاه قانون سنت است، یعنی آنچه امر دینی ـ سیاسی (théologico-politique) می نامندش، یا، به عکس، خاستگاهی او مانیستی دارد که در آن قانون را انسانها وضع می کنند ـخواه در دموکراسی مبتنی بر نمایندگی و از طریق نمایندگان پارلمان، یا در دموکراسی مستقیم و از طریق آنچه امروزه مراجعه به آراءِ عمومی می نامندش. در این حال، ما با مفهومی از فردگرایی مواجهیم که نه منفی است و نه مثبت، بلکه واقعیتی علمی است در اروپای مدرن که قارهای است که در آن امر دینی ـ سیاسی پایان یافته است. این اندیشه هایی که برای شما طرح می کنم به هیچ وجه بدیع و تازه نیستند، و اصلاً به من تعلق ندارند. من فقط به صورتی مناسب واقعیتی را توصیف می کنم که همانا من تعلق ندارند. من فقط به صورتی مناسب واقعیتی را توصیف می کنم که همانا پایان گرفتن عصر دینی ـ سیاسی و زایش مجالس مقننه در اروپاست.

آ بنابراین شما نسبت به کارکرد دموکراسی غربی، علی رغم مالیخولیایش که 

به گفتهٔ پاسکال بروکنر ناشی از نابودی دشمن سنتیاش، کمونیسم،

است بسیار خوشبین هستید.

اگر به مسئلهٔ نقد جهان لیبرال و سوسیال دموکراسی که در آن زندگی میکنیم (چون به طور قطع لیبرال، سوسیال، و دموکرات است) بپردازیم، به عقیدهٔ من بحث از آن لحظهای غیرممکن میگردد که اصل دموکراتیک را می پذیریم که در غیر این صورت میان نوسنتگرایان و دموکرات ها رقابتی خواهد بود. اما در درون اردوگاو کسانی که کمابیش اصل دموکرات ها رقابتی خواهد بود. اما در درون اردوگاو کسانی که کمابیش اصل دموکراسی را می پذیرند، داشتن طرحی برای دموکراتیک تر کردن جهان مدرن همانا فردگرایی بیشتر به مفهومی است که لوئی دومون از آن اراده میکند. این گونه است که من موضع کسی مانند کاستوریادیس را می فهمم. به

این علت از او صحبت می کنم که می دانم شما خوب می شناسیدش. اما من در این مورد دست به تفسیر آراء او می زنم. در حقیقت، به عقیدهٔ کاستوریادیس، دموکراسی مبتنی بر نمایندگی چیزی جز کاریکاتور دموکراسی نیست و دموکراسی حقیقی دموکراسی مستقیم است. اما، بدین تر تیب، شالودهٔ اومانیستی مدرنیته مجدداً مورد سؤال قرار می گیرد. من شخصاً چنین موضعی ندارم. به عبارت دیگر، آنچه را در فکر سیاسی کسی مانند کاستوریادیس و بهطورکلی در تفکر سیاسی طرفداران خودگردانی و توصیه کنندگان و هواداران دموکراسی مستقیم نمی پسندم، این است که به گمان من حتی اگر در امور سیاسی به خودگردانی دست یابیم، نخواهیم توانست از نظام کنونی به هیچ شکلی فراتر رویم. چون نقاط ضعف نظام کنونی دموکراسی در اینجا نیست. به عبارت دیگر، اینکه کل مردم هستند که سیاستی سوسیال دموکرات را به اجرا می گذارند یا نمایندگانشان، مسئله را تغییر نمی دهد.

من هنوز هم فکر می کنم که مسئلهٔ مدرنیته مسئلهٔ پایان گرفتن عصر دینی - سیاسی است و همراه با آن ما به پایان عصر دینی - اخلاقی (théologico-culturel) و عصر دینی - فرهنگی (théologico-ethique) نیز می (théologico-ethique) شرح داده ام، می رسیم. آنچه را در کتاب هومو استیکوس (Homo Aestheticus) شرح داده ام، پایان گرفتن عصر دینی - فرهنگی است، یعنی پایان گرفتن عصری که در آن آثار فرهنگی در جهانی دینی ریشه دارند. فکر می کنم که با پایان گرفتن این سه عصر، در حقیقت نه فقط مسئلهٔ دموکراسی طرح می شود - که به عقیدهٔ من مسئله ای کاملاً فرعی است، نه برای اینکه به لحاظ سیاسی خودگردان می شویم، بل از آن جهت که آزاد تر می شویم - بلکه مسئلهٔ معنا (sens) نیز مطرح می گردد، یعنی مسئلهٔ معنای وجود، یعنی اینکه آیا افق مدرنیته صرفاً مصرف و عظ نفس است (از جمله اشکال عالی تر آن، مانند فرهنگ یا غنای شخصیت) یا اینکه در جهان دموکراتیک مدرن می توان به خلق معانی مشابه با معانی یا اینکه در جهان دموکراتیک مدرن می توان به خلق معانی مشابه با معانی دینی، و نه اجباراً همسان با آنها، دست زد. فکر می کنم که مسئلهٔ حقیقی این دینی، و نه اجباراً همسان با آنها، دست زد. فکر می کنم که مسئلهٔ حقیقی این است. فکر می کنم که واکنشهایی نظیر محیط زیست شناسی واکنشهایی مطلوب

برای ایجاد پیوند دوباره با مسئلهٔ معنا هستند. من فکر نمیکنمکه انسان بتواند روی زمین صرفاً با یا به خاطر مصرف کردن، ثروتمند شدن، رفاه بیشتر یــا عوض کردن اتومبیل در هر شش ماه یک بار زندگی کند. آن چشماندازی که به نظر میرسد جهان مدرن پیش ما میگسترد، تعلیم و تربیت خود است، غنی ساختن خود است؛ اما من فكر نميكنم كه چنين چشماندازي بتواند بهلحاظ معنا قابل مقایسه با چشماندازهای معنوی ادیان بزرگ در جهان سنتی باشد. من فکر میکنم که کمبود بزرگ جهان لائیک این است و نه دموکراتیک شدن نظام،که ہــمچنان مســئلهای نسـبتاً فـرعی است. مـن فکـر نــمیکنمکـه جــامعهای فوق - دموکراتیک بتواند مسائل کنونی اقتصاد و بیکاری را بهتر از یک جامعهٔ دموکراتیک لیبرال حل کند. خواه یکسان باشد، خواه بدتر باشد. اما برای فرد لیبرال سوسیال دموکرات و فرد فوق دموکرات مسئلهٔ معنا در یک حد مطرح می شود. برای دموکرات همان طور مطرح می شود که برای لیبرال، یعنی برای هر دو چشمانداز مدرنیته چشماندازی است که در آن مسئلهٔ معنا دیگر قابل رؤيت نيست. من فكر ميكنمكه اين مسئلهٔ بزرگ جهان مدرن است. به اين خاطر است که من مایلم تاریخ فلسفهٔ مدرن را به نحو دیگری بـخوانـم. در حقیقت فکر میکنم که فلسفهٔ مدرن نسبت به دین سه دوران را پشت سرگذاشته است، که برای فهم موقعیتی که امروز در آن بسر میبریم باید دربارهٔ آنها فکر کنیم: نخستین مرحله از دکارت شروع می شود و به هگل خاتمه مــی یابد، و مرحلهٔ ساختن نظامهای فلسفی است. اما باید این مرحله را تلاشی در جسهت رقابت با دین در درون مرزهای عقل دانست. یعنی آنکه، در حقیقت فلسفهٔ نظام تا هگل و مارکس همان تمهیداتی را برای خود فراهم کرده است که دین، منتها در درون عقل. اگر پدیدارشناسی روح هگل را نگاه کنید، می بینید که هدف این کتاب آشتی دادن متناهی و نامتناهی است، یعنی آشتی دادن انسان و خدا؛ بنابراین دقبقاً همان کاری را میکندکه ایمان پیشنهاد میکند انجام گیرد، منتها به جای آنکه این کار را با مراجعهٔ بـ لاواسطه بـه احساسات انـجام دهـ د ــهمچنانکه ایمان چنین میکند ــ از عنصر عقل بهره میگیرد. و هگل این

رویهٔ دیالکتیکی را اختراع میکند تا نشان دهدکه چگونه آگاهی انسانی رفته رفته با امر الاهي آشتي ميكند؛ و اين همان است كه وي «دانش مطلق» مینامدش. در حقیقت، پـدیدارشـناسی روح در درون عـقل دقـیقاً هـمان محتوایی را دارد که مسیحیت دارد. فکر میکنم که، پس از پایان عصر هگلی، دومین مرحله در فلسفه آغاز می شود که شالوده شکنی است و سمبول های آن نیچه و هایدگر هستند؛ این مرحله در فرایند دنیویسازی (secularisation) دین و فلسفه گامی بلندتر برمیدارد. از نظر نیچه، طرح هگل هنوز هـم طـرحـی مذهبی است، برای اینکه محتوای آن با محتوای مسیحیت یکی است. از این جهت، دو مضمونی که در آراءِ نیچه بسیار اهمیت دارند و سخت به یکدیگر مربوطند، یکی مرگ خدا است و دیگری پایان فلسفه . این بدان معناست که فلسفه بهمثابه نظام پایان یافته است و خدا مرده است، چون فلسفه بهمثابه نظام همان دین است که عقلانی و دنیوی شده است. فکر میکنم که شالودهشکنی هنوز دارای ارادهای نجاتبخش است و در نهایت بیش از آن میراثدار عصر روشنگری است که در کتاب اندیشهٔ ۸۸ گفتهام؛ چون در روشنگری ارادهای برای دنیویسازی فلسفه و جداکردن آن از دین وجود دارد؛ اما مـن فکـر میکنم که این وظیفه خاتمه یافته است. به عبارت دیگر، آنچه را اخلاف نیچه و هایدگر امروز می توانند عرضه کنند بی نهایت کوچک است. اینان همان کار را ادامه می دهند، اما کارشان هیچ حاصلی ندارد. من فکر میکنم وظیفهای که امروز در پیش رو داریم، و آن را موج سوم فلسفهٔ مدرن مینامم، این است که بدانیم چگونه تفکری که، پس از ساختن نظامهای فیلسفی و بـه دنـبال آن شالوده شکنی، لائیک شده است می تواند در درون خود کانونهای معنایی را بیابد که شبیه به کانونهای معنایی دین باشند. این تقریباً همان مسئلهای است که در کتاب هومو استیکوس بـه آن پــرداخـتهام، یـعنی فــرهنگ دمــوکراتــیک دنیویشده چیست؟ برای کسی که با ادیان بزرگ زندگی کـرده است، آثــار هنریای که این ادیان را در خود منعکس میکنند بی درنگ عظیم و شکوهمند جلوه میکنند، چون یادآور ارزشهایی هستند که از انسانها برترند.کمترین اثر

باخ را نگاه کنید، یاکمترین کلیسای رومی را، یاکمترین کتیبهٔ یک مسجد را؛ در همهٔ اینها خدا را میبینید؛ و حتی اگر معتقد هم نباشید، احساس میکنید با ماورای انسانهاکه ذاتاً عظیم است رابطه دارید، چون اینها با چیزی رابطه دارند که برتر از ماست یا ادعا می کنند که برتر از ماست. من فکر می کنم که این فقدان عظمت که مشخصهٔ جهان مدرن است حقیقتاً مسئلهای قابل بحث است. دیگر نقاش بزرگ یا اثر فلسفی بزرگی دیده نمی شود. هیچیک از ما نمی تواند تصور کند که آثارش هرگزٰ بتوانند در حد آثار ارسطو،کانت، یا هگل قرار گیرند. علت این وضع آن نیست که احمق تر شدهایم نه، مسئله این نیست. علت آن است که بنیاد دموکراتیک و لائیک موجب می شود که زندگی مسنحصراً در جهانی انسانی جریان یابد و مسئلهٔ عـظمت در جـهانی انسـانی کـه جـهانی یکنواخت است دیگر مطرح نیست، چون دیگر آن محور عمودی تعالی وجود ندارد. من فكر ميكنم كه مسئلة عمدة مـدرنيته مسئلة امـر جـمعي يــا امـر دموکراتیک نیست، برای اینکه امر جمعی کاملاً وجود دارد، چــون دغــدغهٔ اخلاقی بسیار نیرومندی در فکر مدرن وجود دارد و اخلاق به اندازهٔ سیاست جمعی است. اخلاق صرفاً امری فردی نیست. مثلاً بـه فـرهنگ و مـوفقیت وحشتناک وزار تخانههای فرهنگ در اروپا نگاه کنید. این صرفاً گویای تمایلی فردگرایانه نیست، بلکه بیانگر خواستی نیز هست که درصدد یافتن معنایی در رابطه با دیگران است، خواه در قلمرو اخلاق یا در قلمرو فرهنگ. من فکر میکنم که مسئلهٔ جهان لائیک حضور در این آوردگاه عظیم است و نه ــباز هم میگویم ــ مسئلهٔ دموکراتیکسازی.

ا اما آیا واقعاً ما این آمادگی را داریم که از اومانیسم حمایت کنیم، حال آنکه به نظر می رسد در این پایان هزاره چندان رغبتی به تثبیت مفهوم آینده نداریم؛ فکر نمی کنید که مفهوم آینده است که خود گرفتار بحران شده است؟

<sup>🔲</sup> من فکر میکنم که بحران موجود بحران معناست، چون روشن

است که، در صرفِ قلمرو سیاست یا اقتصاد یا حقوق، نظامهای دموکراتیکی که ما در آنها بسر می بریم از نظامهای دیگر بسیار بسیار برتر هستند. به عقیدهٔ من، جملهٔ چرچیل در مورد دموکراسی بهعنوان بهترین رژیم همچنان حقیقت دارد؛ بیکاربودن در فرانسه بهتر است تاکارگربودن در رواندا یا بوسنی. اما مسئله این نیست. مسئلهٔ خود را بـه آب و آتش زدن بـرای دفـاع از نـظامی دموکراتیک نیست که به عقیدهٔ من می تواند، از طریق مقایسه ای ساده با كشورهايي كه فاقد نظام دموكراتيك هستند، بخوبي از خودش دفاع كند. من بیشتر فکر میکنم مسئله آن چیزی است که هماکنون گفتم، یعنی مسئلهٔ معنای لاثيك. من قوياً به حرف مالرو اعتقاد دارم كه قرن بيست ويكم يا قرن معنويت خواهد بود یا نخواهد بود ــحرفی که به او نسبت مـیدهند. مـالرو امکــان پیدایش تفکرات بزرگ معنوی به مفهوم دینی کلمه را در قــرن بــیسـتـویکـم منتفی نمی داند. و من فکر میکنم که این حرفی درست است، چون آنچه شاهد آن هستیم کاهش تدریجی ادیان سنتی است، اما فکر میکنم که این کاهش به معنای پایان معنویت نیست. فکر میکنم درست در ایس زمینه است که فیلسوفانی نظیر لویناس یا ریکور حرفی میزنند و بـا وجـدان اروپـاییان و ماورای اروپا سخن میگویند، و درست در این زمینهٔ معنایی است که کسانی همچون لویناس حرفی دقیقاً و مطلقاً فلسفی میزنند. و این، به عقیدهٔ من، با وظیفهای فلسفی ارتباط مییابدکه از مسئلهٔ صرف دموکراتـیک کردن نـظام ليبرال بمراتب مهمتر است. پس براي يافتن پاسخي به سؤال شما دربارهٔ آينده باید در جهت مسئلهٔ معنا به جست وجو پرداخت.

🔲 مسئلهٔ معنای اخلاقی.

نه صرفاً اخلاقی. مسلماً باید فهمید منظور از اخلاق چیست. اگر منظور از اخلاق چیست. اگر منظور از اخلاق همان چیزی است که از بدو مدرنیتهٔ غربی از این کلمه فهمیده می شود، منظور اخلاق کانتی است، چون همه با اخلاق کانتی زندگی می کنیم.

اما مسئله این است که می توان روبوتی کانتی را تصور کرد که می تواند قانون را رعایت کند، و به تمام سؤالات اخلاقی که از او پرسیده می شود پاسخ گوید. اما همچنانکه آندره کنت اسپونویل می گفت: "با ایس روبوت کسی دلش نمی خواهد تعطیلاتش را بگذراند." و فکر می کنم که حق با اوست. اما اگر به سروقت مضامین کلاسیک اخلاق کانتی برویم و احساساتی نظیر عشق یا دوستی را در نظر بگیریم، می بینیم که، به عکس، معنای زندگی در اینجا جریان دارد. یعنی اگر کسی که شما بیش از هر کسی دوستش می دارید از سرطان یا بیماری دیگری بمیرد، اندوهی که احساس می کنید ضایعهٔ فقدان معناست و نه اخلاق. پس در اینجا با ارزشهای روبروییم که ارزشهای اخلاقی نیستند، بلکه ارزشهای معنا هستند.

اینها را اصلاً نمیگویم تا اخلاق یا حقوق را بی ارزش کنم، بلکه مقصودم این است که در نهایت اگر خوب فکر کنیم می بینیم که مسئلهٔ معنا در سطح مسائل اخلاقی یا حقوقی یا سیاسی مطرح نمی شود.

من فکر میکنم که در سیاستی دینی، نظیر مارکسیسم، مسئله درست به همین نحو مطرح می شود، اما به نظر من وقتی که به حوزهٔ سیاستهای لائیک و توهمزدایی شده پا می گذاریم \_ آنچه به تصور ما پایان عصر ایدئولوژی های بزرگ است \_ آنگاه مسئلهٔ معنا دیگر سیاسی، حقوقی، یا اخلاقی، و حتی فرهنگی نیست، چون از زمرهٔ مسائل معنوی است. اما دنیای لائیک درخصوص معنویت چیز زیادی برای گفتن ندارد؛ و مسئلهٔ بزرگش همین است.

## 7

# فلسفة علم

گفتوگو با:

میشل سـر

ادگسار مسورن



میشل ســـر Michel Serres

ت قبل از هر چیز میخواستم از شما به خاطر قبول ایس گفت وگو تشکر کنم...

نه، من باید از شما تشکر کنم. چون من اهل سرزمینی هستم که در تاریخ آمده فل فرقهای موسوم به کاتارها (Cathares) در آن جا بسر می برده است فرقهای که تأثیری عظیم بر رسوم و عادات و نظایر اینها داشته است و تصور می کنند که خاستگاه مذهب کاتار ایران است. پس می بینید که این مسئله مرا به کشور شما بسیار نزدیک می کند.

ا شاید در این گفت وگو فرصتی برای صحبت دربارهٔ کاتارها نیز فراهم شود. اما اگر موافق باشید، از کودکیتان شروع کنیم. شما در سال ۱۹۳۰ در آژن (Agen) به دنیا آمدید. چه خاطرهای از این دوران دارید؟ مهمترین خاطرهٔ این دوران مربوط به مکانی خاص نیست، بلکه مربوط به جنگ است. پیش از جنگ جهانی دوم، جنگ داخلی اسپانیا در می گیرد، و ناحیهای که آن زمان ما در آن زندگی می کردیم به اسپانیا خیلی نزدیک بود. به همین دلیل من از مسائلی که با انقلاب جمهوریخواهان در اسپانیا مطرح شد خاطرهای گرانبها دارم؛ در آن هنگام من بین ۲ تبا ۸ سال داشتم. آنچه در ذهن دارم خاطرهٔ جنگی دائمی است که از جنگ داخلی اسپانیا شروع می شود و به جنگ جهانی دوم می انجامد، و بلافاصله به دنبال آن جنگهای استعماری آغاز می شود.

از این رو خاطرهٔ جنگ جدی ترین و مهمترین خاطرهٔ من است. می بینید که جنگ برای من از شش سالگی تا سی سالگی تداوم داشته است. تقریباً همیشه در برابر من چشماندازی از جنگ گسترده بوده است؛ و این از بسیاری جهات در زندگی من اهمیت داشت.

### 🔲 آیا جنگ بر خانوادهٔ شما نیز تأثیرگذاشت؟

□ تا حدی بله. اما بیشتر چشماندازی ثابت بود تـا مـجموعهای از خاطرات. خشونت جنگ همه جاگسترده بود. و این نه فقط در زندگی من، که در زندگی نسل ما اهمیت داشت. اگر دقت کنید، نسلی که در دههٔ ۱۹۳۰ به دنیا آمد، کمتر به سیاست پرداخته است. روشنفکرانی که درگیر کارهای سیاسی شدند یا متعلق به نسل پیش از ما بودند، مانند سار تر، یا متعلق به نسل پس از ما، یعنی کسانی که اکنون بین ۴۰ تا ۴۵ سال دارند. نسل ما، به دلیل فضای خاص جنگ، چندان درگیر سیاست نشد. این نسل در خشونت و به دست خشونت پرورش یافت.

و هنگامی که ۱۵ سال داشتید، واقعهٔ هیروشیما روی داد. بعدها نوشتید که درحقیقت هیروشیما یگانه موضوعی است که فلسفهٔ شما به آن می پردازد.

دیگری را برایم مطرح می کرد. هیروشیما احساس خاصی داشتم، چون چیز دیگری را برایم مطرح می کرد. هیروشیما فقط جنگ نبود؛ پیامد یک بمباران هوایی نبود. بلکه علم نیز بود. و علم را ما در کلاس مدرسه یاد گرفته بودیم؛ و علم امید بشریت و صلح جهانی بود. و ناگهان چشم گشودیم و دیدیم که علم – که بهترینش هم در رأس همه قرار داشت به همان اندازه، اگر نه بیشتر، موجب خشونت بود که ناعلم. و این موضوع به مسئلهٔ خشونت برای من صورت جدی تری بخشید. و تصور می کنم که مسئلهٔ خشونت نوعی حلقهٔ رابط میان تمام کتابهای من است.

ای فیلسوفانِ اندکی دربارهٔ هیروشیما و بمب اتمی صحبت کردهاند. مثلاً در این مورد می توان از یاسپرس نام برد. به عقیدهٔ شما علت سکوت فیلسوفان در این خصوص چیست؟

تاریخ خودش، تاریخ اندیشه ها، و تاریخ علوم بوده است که اینک بسختی تاریخ خودش، تاریخ اندیشه ها، و تاریخ علوم بوده است که اینک بسختی می توان دربارهٔ این مسئلهٔ تازه در چارچوبهای قدیمی فکر کرد. می فهمید چه می خواهم بگویم؟ مثلاً، در بیست سالهٔ پس از واقعهٔ هیروشیما، در فرانسه و امریکا کتابهای متعددی دربارهٔ شناخت شناسی فیزیک منتشر شد، اما در هیچ کک از آنها اشاره ای به این مسئله نشد. هیچ کس علم شناختی (cognitive) را از دیدگاه مسئلهٔ مسئولیت اخلاقی مورد توجه قرار نمی داد. هیچ نظریه ای امکان تفکر در این باب را فراهم نمی کرد. تصور می کنم سنت فلسفی غرب، از این جهت که فرصتی برای تفکر در باب این گونه مسائل به دست نداده است، بسیار علم ملامت باشد \_ یعنی تفکر در باب مسائلی که بسیار نو هستند؛ چون از هیروشیما تا کنون مسائل دیگری نیز پدید آمده است و رفته و فته برای علوم پرسشهای اخلاقی و پرسشهای حقوقی در ار تباط با جامعه طرح می شود.

میشل سر 🗆 ۲۷

استادانم نداشت.

ایام شما را می ترساند.

🔲 ييروان هايدگر نيز بودند؟

🔲 بله، درست است؛ فضایی ترسناک بود.

| 🔨 🗖 نقد عقل مدرن                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------|
| دربارهٔ مسئلهٔ هیروشیما فکرکنم. از آنجاکه این مسئله، هم به علت جنگ و هم |
| به علت پیوند میان دانش و خشونت، و نیز در برابر مسئلهٔ وجود، بــرای مــز |
| اهمیت داشت، پرداختن به فلسفه برایم امری ناگزیر بود.                     |
| ت فضای «اکول نورمال سوپریور» در آن دوران چگونه بود؟ استادانتان چه       |
| کسانی بودند و چه کسی بر شما بیشترین تأثیر راگذاشت؟                      |
| 🗖 لوئی آلتوسر و میشل فوکو در «اکول نورمال» استادانم بـودند.             |
| بعدها با فوکو دوستان بسیار نزدیکی شدیم، چون هر دو با هم همزمان در دو    |

دانشگاه تدریس کردیم: ابتدا در دانشگاه کلمان فران و سپس در دانشگاه ونسن. از طرف دیگر، من ساکن ونسن شدم، چون در دانشگاه ونسن درس می دادم. اما در آن دوران در «اکول نورمال» مسائل دیگری مطرح بود. احساس میکردم از علایق سیاسی و ایدئولوژیک سایر دانشجویان کمی دور هستم. از مارکسیسم، به خاطر مسائل علمی، چندان خوشم نمی آمد، چون میدیدم که مــارکسیسم انحرافی بسیار شدید از علوم است. بنابراین انطباق با دیگران برای من کسمی دشوار بود، چون علاقهٔ فلسفی من به مسئلهٔ خشونت اتمی ابدأ شباهتی به علایق

🔲 و من جایی خواندهام که فضای حاکم بر «اکول نورمال سوپریور» در آن

🔲 تازه داشت شروع میشد. اما تأثیر هایدگر مخصوصاً بـر نســل

|  | 29 |  | سر | ميشل |
|--|----|--|----|------|
|--|----|--|----|------|

سارتر و لویناس بود. تأثیر عمدهٔ هایدگر پس از تحصیلات من هویدا شد. تأثیر عمدهٔ هایدگر بر دانشگاههای فرانسه متعلق به ۲۰ سال اخیر است و نه قبل از آن.

جالب است که می بینیم شما در «اکول نورمال سوپریور» درس خوانده اید اما نه از هایدگر تأثیر پذیرفته اید و نه از مارکس. بااینهمه به هوسرل توجه داشته اید.

در مرحلهای از مطالعاتم، بله. بخصوص کارهای اولیهٔ هوسرل، مثلاً جستارهای منطقی، توجه مرا جلب می کرد. اما هوسرل حقیقتاً بر من تأثیری نداشت. در دههٔ ۱۹۵۰، وقتی به انگلستان رفتم، تراکتاتوس اثر و یتگنشتاین، را با علاقه خواندم. این اثر را آن موقع در فرانسه چندان نمی شناختند. اما سفرم به انگلستان بسیار کوتاه بود.

میخواستم بگویم که شما در شیوهٔ تفکرتان خیلی آنگلوساکسون هستید. شما بیشتر به فیلسوفی مانند برتراند راسل شباهت دارید تا به فیلسوفی فرانسوی مثل مرلوپونتی. چون فیلسوفان انگلیسی در برابر نظامهای بزرگ فیلسفی مقاومت بسیاری از خود نشان میدهند. شما هم این طور هستید. این طور نست؟

درست است، اما انتخابهای فیلسوفان انگلیسی نیز بسیار محدود است؛ یعنی همین که نظام فلسفی تحلیلیشان را پدید می آورند، در درون آن می مانند. فیلسوفان انگلیسی دارای آن نوع اعتقاد به عملی بودن احکام و آزمون پذیری آنها هستند که آنان را مجبور می سازد مسائل را نیز بخوبی ببینند. در این مورد نیز سوءِ تفاهم وجود دارد.

🔲 آیا در دورانی که دانشجوی فلسفه بودید، باشلار بر شما تأثیرگذاشت؟

| مدرن | عقل | نقد |  | ٣. |
|------|-----|-----|--|----|
|------|-----|-----|--|----|

ال باشلار نمونهٔ بسیار خوبی از آن دسته از فیلسوفانی است که هیروشیما را نفهمیده بودند. باشلار کتابهای زیادی دربارهٔ فیزیک و فیلسفهٔ علوم پس از جنگ جهانی دوم منتشر کرد، اما در کتابهایش حتی یک سطر هم دربارهٔ این مسائل وجود ندارد.

🔲 شما رساله ای در موضوع فلسفه با باشلار گذراندید؟

ا بله، رسالهای دربارهٔ ریاضیات بورباکی (Bourbaki) با اوگذراندم، اما من واقعاً شاگردش نبودم.

🔲 او بر شما تأثیری نگذاشت؟

از بسیاری از مسائل نیز عقب بود. می دیدم که در ریاضیات عقب بود چون در از بسیاری از مسائل نیز عقب بود. می دیدم که در ریاضیات عقب بود چون در دههٔ ۱۹۵۰ انقلابی در ریاضیات مدرن صورت گرفته بود. در فیزیک، من نظریهٔ اطلاع (information) را خیلی خواندم و باشلار آن را نمی شناخت. بنابراین نوعی شکاف میان نسل باشلار و نسل من وجود داشت، چون او علومی را که من می شناختم نمی شناخت. در زیست شناسی وضع بد تر از این بود، زیرا بعداً انقلاب بیوشیمی رخ داد که من بخوبی می شناختمش، چون دوست ژاک مونو بودم، اما استادانم هنوز در زیست شناسی قدیم سیر می کردند.

من در کتاب توضیحات (Les Eclaircissements) می گویم که آیس انقلابهای علمی افکار مرا شکل دادند، و هیچیک از فیلسوفانی که در آن ایام صاحب نفوذی بودند، مثل باشلار یاکانگیلم (Canguilhem) ین انقلابها را نمی شناختند. من در آن ایام بارها دچار چنین احساسی می شدم و فکر می کردم که دانشمندانی نظیر واتسون یا مونو مسائلی کاملاً نو و متفاوت را مطرح می کنند.

الله، هیئت ژوری پایاننامهٔ من مرکب بـود از کـانگیلم، سـوزان باشلار \_. هیپولیت، و بلاوال.

ا حالا سؤالی که برای من مطرح میشود این است که شمایی که مسئلهٔ هیروشیما تا این حد مورد توجهتان بود و نگرانتان میکرد چراکار فلسفی تان را با اخلاق شروع نکردید و به سراغ علم رفتید؟

این اخلاق را باید در پسِ آثار من دید. زمانی که پایاننامهام را آماده میکردم، مطلبی نوشته بودم به نام اقتدار مرگ (La Thénatocratie) که بعداً به صورت کتاب منتشر شد. از سوی دیگر، مسائل اخلاقی نیازمند مطالعهای از نوع دیگر هستند. بنابراین واقعاً لازم بود از طریق علم شناخت دربارهٔ این مسائل فکر کرد، و بعدها بود که من موفق به طرح پرسشهای اخلاقی شدم، چون طرح چنین پرسشهایی محتاج دورهٔ آمادگی کمی طولانی تری است. علوم بسرعت فراگرفته می شوند، اما فراگیری اخلاق بسیار کند است.

اما برای گذراندن رسالهٔ دکترا زمان بـدی انـتخاب شـده بـود، چـون الله بحران دانشگاهها و تظاهرات دانشجویی بود.

ر آن هنگام بارها در جنبش دانشجویان علیه دولت شرکت کردم. اما در پایان جنبش، در حدود پایان ماه مه، به برخی افراد اجازه دادند رسالهٔ دکترایشان را ارائه دهند و من هم یکی از آنان بودم. رسالهٔ من پیش از دفاع چاپ شده بود، بنابراین چارهای جز دفاع از آن نبود.

اما عقاید سیاسی شما در آن زمان چه بود؟

🗖 مسئلهٔ سیاست مسئلهٔ مهم دیگری است. هنگامی که سارتر از تعهد روشنفکر صحبت میکند، مسئلهای را قطعی فرض میکند؛ و آن مسئلهای که قطعی فرض میکند ــو در این مورد دچار خطا میشود ــ این است که تعهد سیاسی، به صرف همین واقعیت، شما را در دنیای واقعاً معاصر قرار می دهد. اما این درست نیست. چون پیش از آن لازم است دربارهٔ آنچه در دنیای امروز واقعاً معاصر است فکر کرد. اما در دنیای امروز رفتارهایی وجود دارد کـه بشدت کهنه است؛ و برای آنکه فیلسوف بتواند بر سر این مسئله واقعاً تأمل کند لازم است مسائل تعیینکنندهٔ جهان امروز را بشناسد. مثالی میزنم: مادامی که سارتر مینوشت و خود را متعهد میساخت، مسائل واقعی کاملاً در جاهای دیگری بجز آنجاکه او مینوشت رخ میداد؛ چون، از آنجاکه او هیچ تربیت علمي و تكنولوژيكي نداشت، حتى درگيريهاي اخلاقياي راكه در اين دوران مطرح میشد نمیدید. بنابراین من هیچگاه متعهد به تعهدی از نوع تعهد سارتر نبودهام؛ اما، از آنجاکه دربارهٔ علوم جدید و با مجموعهٔ «هرمس» ــ دربارهٔ ارتباط تحقیق میکردم، به محض آنکه مسائل اخلاقی طرح شد، ناگهان خود را آماده احساس کردم. می بینید که برای تدارک مقدمات بازشناسی امر معاصر در آنچه روی میدهد لازم است وقت زیادی را صرف کنیم. و سارتر به مسئلهٔ قطعی اعتقاد داشت، و من تصور میکنم که او وقتش را یکسره به هدر داد. او هم، به نوعی، فلسفهٔ عصر خودش را پدید نیاورد، چون او هم انفجار بمب در هیروشیما را نشنید. او اصلاً متوجه مسائل علم شناختی و تکنولوژیکی نشد و فلسفهای را تأسیس کردکه تا حد زیادی به یک نظریهٔ فرویدی \_ مارکسیستی تقريباً منسوخ زمانش وابسته بود. من فكر مىكنم آنچه واقعاً معاصر است بايد مورد مطالعه قرار گیرد. یادم می آید وقتی نام نخستین کتابهایم را «هـرمس» گذاشتم، آلتوسر بشدت عصبانی شد، چون او میگفت که مسئله، ار تباط نیست بلکه تولید است. اما دنیایی که ما در آن زندگی میکنیم خیلی زود حق را به من

| اد، چون در حال حاضر مسئلهٔ اصلی ارتباط است. و این امر در شرف وقوع  |
|--------------------------------------------------------------------|
| ست. شرطی که من روی ارتباط ــدر برابر تولید ــ بستم شرط خوبی بود، و |
| ملتش این واقعیت بودکه من وقت زیادی را صرف مطالعهٔ مسائل علمی کرده  |
| ودم. بنابراین، تعهد سیاسی لزوماً تکرار شعارهای یک حزب سیاسی نیست.  |

شما در کتاب «توضیحات» می نویسید که "فلسفه پیش دستی بـر افکـار آینده است." بنابراین درواقع شما مسائل پایان قرن را پیش بینی و دربارهٔ آنها صحت کرده اید.

اید، در مورد مجموعهٔ کتابهای «هرمس» چنین است. وقتی تکوین (Genèse)را نوشتم، مسئله م آشوب جهان (chaos) بود، و این مسئله ده سال بعد اهمیت یافت. مقصود نوعی طرح پیشاپیش مسائل است و سیاست در غالب مواقع در این موضوع عقب است. وقتی قرارداد طبیعی (Le Contrat Naturel) را نوشتم، باز هم به مسائل آینده پرداختم. اگر شما بر مسائل آینده پیشدستی نکنید، دیگر متعهد نیستید.

ا شاید ماهیت سیاست هم اقتضا میکند که تا حدی زیاد در دایرهٔ افکار جزمی مختلف گرفتار بماند.

آ فکر میکنم که نظریهٔ سیاسی مثل پرندهٔ مینرو (Minerve) است. من پرندگانی راکه سحرگاه میخوانند بیشتر ترجیح میدهم.

ت خوب، با مسیر زندگیتان ادامه دهیم. بنابراین پس از پایان تحصیلات، دوران تدریس آغاز میشود. شما در سوربون، دانشگاه ونسن، و دانشگاه استانفورد در امریکا سدرس داده اید. چرا استانفورد را انتخاب کردید؟

🔲 من انتخاب نکردم.کارها بدون اراده راه خود را میروند. وقتی

| مدر | عقل | ىقد | ٣ | ۲ |
|-----|-----|-----|---|---|
|     |     |     |   |   |

کتابم را دربارهٔ لایبنیتز و مدلهای ریاضی وی منتشر کردم، فصل عمدهای را به ریاضیات پاسکال اختصاص داده بودم، و دو سه تن از استادان دانشگاه جان هاپکینز که دربارهٔ قرن هفدهم تحقیق می کردند آن را خوانده بودند. اینان مرا به بالتیمور دعوت کردند تا دربارهٔ قرن هفدهم صحبت کنم. ابتدا نپذیرفتم، اما بعد قبول کردم، و ۱۱ سال در بالتیمور ماندم و سپس به استانفورد رفتم.

🔲 محیط آن جا به نظر شما چگونه بود؟

دوست عزیز \_و این مسئله را تنها خطاب به شما نمی گویم، چون شما خودتان نمونهای زنده از این وضع هستید \_ در زمینهٔ تحقیق و تدریس، از ۳۰ سال پیش به این سو، مسائل تا حد بسیار زیادی جهانی شدهاند. خود شما فارسی زبان هستید و به زبانهای فرانسه و انگلیسی نیز صحبت می کنید، بنابراین در نظر شما کاملاً طبیعی می نماید که در حوزهٔ تحقیق انسان در سه دنیای خاور میانهای، اروپایی (فرانسوی)، تحلیلی (انگلیسی)، همزمان با هم، بسر برد. و این عادی است. خود من در توکیو، پکن، برزیل، کانادا، و جاهای دیگر درس داده ام. ما از این پس تقریباً شهروندان جهان هستیم. نه علم و نه فلسفه مفهومی ندارند اگر در تهران یا پاریس محصور شوند. جهانی که ما در آن بسر می بریم، جهان رابطه با یکدیگر است.

🔲 پس مفهوم «عمومیت» در زندگی شما معنایی واقعی دارد؟

🔲 بله، برای شما هم اینطور است، نه؟

ا بله، كاملاً.

🔲 مسائلی هم که در ایران امروز مطرح میشود توجه مـرا جـلب

| ٣۵ |  | 7 | ميث |
|----|--|---|-----|
|    |  |   |     |

میکند. و بنابراین مستقر کردن خود در یک نقطهٔ معین دشوار است. و ایس پدیدهای کاملاً تازه است.

ا شاید به این علت است که شما جایی خاص در فلسفهٔ فرانسه دارید. شما به هیچیک از جریانهای فلسفی غالب تعلق ندارید؛ نه به نوکانتی ها، نه به نوتوکویلی ها،نه به پسامدرنها، و نه به جریان فلسفهٔ تحلیلی. پس شما متفکری تنها هستید؟

اید، کاملاً. و از آنجاکه من در حوزهٔ تخصصی فلسفه تدریس نمیکنم، این مرا تنهاتر میسازد. من از این وضع خیلی رنج کشیدهام؛ اما مقاومت کردهام؛ و این قدرت ضرورت داشت. اما من جریانها را دوست ندارم، چون تصور میکنم که فیلسوف باید آزادی فکر کردن داشته باشد. من برخی از روشهای فلسفهٔ تحلیلی را تحسین میکنم؛ خیلی جوان بودم که با این فلسفه آشنا شدم، و حتی آن را درس هم دادهام. اما مسلماً نمیخواستهام تمام زندگیم را صرف تنها همین اندیشه کنم.

ا اما آیا فکر میکنید که فلسفهٔ خاص شما میتواند خود تبدیل به یک جریان شود؟

من جریانها را دوست ندارم، بنابراین نمیخواهم که این اتفاق در مورد خود من نیز بیفتد. فقط دلم میخواهد که خواندن کتابهایم اندیشهٔ انتخاب کردن راه خاص خود را در اختیار همگان قرار دهد، بهطوری که ایسنسان بتوانند استقلال و آزادی حقیقی فکر کردن را به چنگ آورند.

و انتخاب شما به عضویت فرهنگستان، در مارس ۱۹۹۰، آیا زندگی شما را خیلی تغییر داد؛

🔲 نه، اصلاً.

🧾 بااینهمه تعداد فیلسوفانی که عضو فرهنگستان فرانسه هستند اندک است.

والری هم همین طور. تقریباً تمام فیلسوفان قرن هجدهم عضو فرهنگستان بود؛ والری هم همین طور. تقریباً تمام فیلسوفان قرن هجدهم عضو فرهنگستان بودند. من به دو سه علت این کار راکردم. چند طرح بسیار دقیق داشتم که بخصوص یکی از آنها رو به اتمام بود، و برای به انجام رساندنشان نیاز به وسیلهای داشتم. این وسیله برحسب اتفاق فراهم شد، و تجربه نشان داد که به کارم آمد؛ اما جز این اهمیت دیگری ندارد.

ا اگر موافق باشید، حالا به آثارتان بپردازیم. وقتی فهرست کتابهای شما را برمی داریم، می بینیم که از ریاضیات به فیزیک، و از فیزیک به علوم زیستی و علوم انسانی پرداخته اید و حتی به سراغ مسئلهٔ آموزش وپرورش و، بالاتر از آن، مسئلهٔ ملائکه رفته اید. چراکار شما در حوزهٔ تنفکر وجوهی اینچنین متفاوت از یکدیگر دارد؛ چه چیزی اینها را به یکدیگر مربوط می سازد؛ وحدتشان در کجاست؟

و هنوز شما همه را نگفته اید. یعنی درست است که ریاضیات هست، فیزیک هست، زیست شناسی و علوم انسانی و حتی مسائل جامعه و تاریخ ادیان نیز هستند، اما من دربارهٔ یونانیان باستان نیز، در سرچشمه های هندسه، بسیار مطالعه کرده ام. دو کتاب دربارهٔ رومیان نوشته ام، یعنی کستابی دربارهٔ لوکر تیوس و کتابی دیگر دربارهٔ تیتوس لیویوس. دربارهٔ قرون هفدهم دربارهٔ لوکر تیوس و کتابی دیگر دربارهٔ تیتوس لیویوس. دربارهٔ قرون هفدهم و هجدهم نیز مطالعه کرده ام. پس به لحاظ تاریخی هم تداومی وجود دارد. چرا؟ برای اینکه من عمیقاً فکر می کنم که فلسفه بدون دایرة المعارف نمی تواند وجود داشته باشد. تمام فیلسوفان غربی و بسرخی از فیلسوفان شرقی وجود داشته باشد. تمام فیلسوفان غربی و بسرخی از فیلسوفان شرقی نمی توانستند به فلسفه دست یابند مگر به این شرط مشخص که دربارهٔ کل علوم نمی توانستند به فلسفه دست یابند مگر به این شرط مشخص که دربارهٔ کل علوم

اندیشههایی را بهطور کامل بپرورانند. و این اصل تنها در مورد ارسطو یا ديدرو مصداق ندارد، در مورد هگل نيز صادق است که يک دايرةالمعارف نوشته است؛ در مورد اوگوست كنت نيز صادق است؛ در موردكانت نيز صادق است. کانت نیز از ریاضیات به جغرافیا و انسانشناسی میپردازد. پس دایرةالمعارف مبنا و پایهای است که می توانید فلسفه را روی آنبناکنید. شرطی است مطلقاً لازم. چون اگر ندانید که ریاضیدانان چگونه استدلال میکنند، برخی از براهین فوقالعاده دقیق را در اختیار نخواهید داشت؛ و اگر مبنای خوبی در فیزیک نداشته باشید، نـمیدانـیدکـه مسئلهٔ جـهان چـیست؛ و قس على هذا. به همين دليل، وقتى كتاب قـرارداد طبيعي را نـوشتم، دست بــه تحقیقاتی در مورد حقوق زدم؛ به دانشکدهٔ حقوق رفتم و با حقوقدانان کار كردم. چرا؟ براى اينكه حتى يك فيلسوف غربي را پيدا نميكنيدكه مسئلة علم را بدون توجه به رابطهٔ آن با مسئلهٔ حقوق مطرح کرده باشد. ارسطو را در نظر بگیرید، یا افلاطون را، یا هگل و کانت را. پس وحدت آثار مـن، وحــدتـی دایرةالمعارفی است. به عقیدهٔ من، کار دایرةالمعارفی بـه مـعنای خـوانـدن معاصر ترین متون علمی نیز هست. حتی وقتی از لوکر تیوس صحبت میکنم، می کوشم نشان دهم که مفهوم clinamen با تعادل، به صورتی که در فیزیک معاصر طرح می شود، متفاوت است؛ و این بحث تکوین عالم را کاملاً توضیح مي دهد. پس فلسفه بدون دايرة المعارف و بدون عبور از كل معرفت ميسرنيست.

آیا می توان گفت که شخصیت هرمس همان وحدت آثـار شـماست، چون شیوهٔ کار هرمس، گذار از یک حالت معرفت است به حالتی دیگر؟

مم هرمس و هم ملائکه شخصیتهای واسطه هستند. وانگهی شخصیت ملک مقرب هم هست که آن را به شما ایرانیان مدیونیم. ملائکه شخصیتهای ارتباط هستند. و من حالا دارم کتابی تازه می نویسم که نشان دهم چگونه ممکن است از مسئلهٔ ارتباط مفهوم تازهای از جهان پدید آید. دربارهٔ

| نقد عقل مدرن |  | ٣. |
|--------------|--|----|
|--------------|--|----|

مفهوم «جهان» مشکل می توان فکر کرد، چون چندین دهه است که این کار را به دلایلی کاملاً طبیعی کنار گذاشتهاند، اما این مفهوم حالا از نو سر برمی آورد. درواقع از همان نخستین کتابها مسئلهٔ ارتباط مورد توجه من بود.

کار من دربارهٔ لایبنیتز به علت فلسفهٔ ارتباط جواهر بود، و من همین بحث را با مجموعهٔ «هرمس» ادامه دادم. پس چشمانداز کامل آنگاه فراهم می شود که دایرةالمعارفِ دربرگیرندهٔ وجوه معرفتِ معاصر خوانده شود؛ اما این وجوه معرفت معاصر در واقعیت با مسئلهٔ شبکههای ارتباط پیوند دارند.

| است. | تداخل | شبكة | فلسفهتان | اصلى | مفهوم | شما، | عقيدة | پس به |  |
|------|-------|------|----------|------|-------|------|-------|-------|--|
|------|-------|------|----------|------|-------|------|-------|-------|--|

ال بله، ترجیح میدهم بگویم شبکهٔ گذار. بـرای ایـنکه نـظریههای شناختی، نظریههای شناخت، و نظریههای عمل، از این پس، به نوع تازهای از انتشار و نوع تازهای از فعالیت نیاز دارند.

به عقیدهٔ شما، فلسفه جانب اشیاء را فروگذاشته است و به حد تفسیر سقوط کرده است.اما خود شما هم دست به تفسیر متون زدهاید.

در راهی که یک فیلسوف می پیماید، همواره مطالعه و تولید وجود دارد. پس تفسیر خیلی خوب است، و نسل من به نوعی مبدع تفسیر است. پس ما مباهات می کنیم به اینکه شیوههای تازهای برای قرائت متون به کار گرفته ایم. من مباهات می کنم به اینکه دست به تفسیر متون زده ام. اما برای من اینها حالا دیگر تمام شده است. اینها متعلق به دورهٔ جوانی من بود. کار تفسیر، دورهٔ آمادگی است، مقدمات است، راه دستیابی است. باید گذشتهٔ فلسفه و تاریخ را خوب مطالعه کرد تا بتوان به شیوههای تازهای برای فهم و دریافت نایل شد. پس تفسیر خوب است، اما به شرط آنکه بتوان از آن خارج شد.

| حد است؟ | بيش از | حاضر | عصر | متون در | تفسير | ميزان | میکنید | فكر |  |
|---------|--------|------|-----|---------|-------|-------|--------|-----|--|
|         |        |      |     |         |       |       |        |     |  |

امثلاً موسیقی را در نظر بگیرید. نمی دانم در تهران چه خبر است، اما خیلی متأسفم از اینکه آهنگسازان قرون هـجدهم و نوزدهم شنوندگان زیادی دارند، درحالی که به آهنگسازان معاصر کمتر گوش می کنند. در مورد فلسفه هم همین طور است. در یک سن معین، باید تفسیر را کنار گذاشت و دست به تولید زد، وگرنه برای نسلهای آینده چه باقی خواهد ماند؟ به گمان من فیلسوفی که مفاهیم تازه و شخصیتهای فلسفی تازه و شیوههای تازه در بحث ابداع نمی کند ممکن است معلم فلسفهٔ خوبی باشد، اما عنوان «فیلسوف» درخور او نیست.

🔲 و آیا با بالا رفتن سنتان، اندیشه های فلسفی شما دچار تحول شده است؟

ایمسائل زندگی من نسبتاً ثابت بودند. مثلاً مسئلهٔ خشونت همیشه برای من مطرح بوده است. مسئلهٔ ارتباط هم همین وضعیت را دارد. همیشه سعی کردهام در جریان تحولات اندیشه های علمی باشم. نه برای اینکه از آنها تبعیت کنم، بلکه برای اینکه با آنها گفت و گو کنم.اما آنچه اکنون بیشتر تحول می یابد شکل است. یعنی من امروز بیش از هر وقت دیگری نگران شفافیت بیان هستم. مدتهای طولانی با خودم جنگیده ام تا در گفته هایم به وضوحی خاص خودم دست یابم. این کار کاملاً دشوار است، چون خود را در برابر جهانی تازه می یافتم و آنچه در آن می دیدم بیان می کردم، و حالا بهتر می بینم که در نخستین کتابهایم بیش از حد بسته و غیرقابل فهم بوده ام. و دلم می خواهد بیش از پیش باز و شفاف باشم. من تقریباً در جهت باز بودن پیر می شوم.

پس در مسیر زندگی شما دو هرمس وجود دارد: یک هرمس «بسته» و یک هرمس «باز».

|  |  |  | ۴۰ 🗆 نقد عقل مدرن |
|--|--|--|-------------------|
|  |  |  |                   |

|              |              | 4         | f            |  |
|--------------|--------------|-----------|--------------|--|
| ای باز میروم | به سوی فلسفه | یش از پیش | دقيقاً. من ب |  |

آیا میان کار فلسفی شما و تنهایی رابطه ای مستقیم وجود دارد؟ می دانم که از حرافیهای فلسفی بیزارید و از گردهماییها خوشتان نمی آید.

درگردهماییها شرکت نمیکنم. این بدان دلیل نیست که آنها را کوچک میشمارم، بلکه نوشتن وقت زیادی میگیرد. وقتی شما ۷ ساعت در روز می نویسید و به خواندن هم احتیاج دارید، دیگر وقت زیادی ندارید.

🔲 آیا در کار فلسفیتان از نظم خاصی تبعیت میکنید؟

ای بله، کاملاً. از وقتم بدقت استفاده میکنم. خیلی زود میخوابم و خیلی زود هم بیدار میشوم و صبحها مینویسم.

تا اینجا در گفت وگوی فلسفی ما کلمهٔ «حقیقت» بر زبان نیامد. فکر میکنید که کاربرد این کلمه باید منحصر به علم باشد یا اینکه دیگر اشکال تفکر نیز می توانند مدعی نوعی حقیقت باشند؟

اگر در فلسفه به حقیقت نپردازیم، به چه چیز بپردازیم؟ فکر میکنم باید به حقیقت پرداخت. مثلاً فلسفهٔ تحلیلی به حقیقت عبارت زبانی می پردازد، متوجه آن است که موجد معنا باشد و نه ضدمعنا یا نامعنا. و حقیقت در این مکتب، در چارچوب مفاهیم انسجام، مشروعیت، و وفاداری به واقعیت، کاملاً به حقیقت علمی نزدیک می شود. از سوی دیگر، فلسفههایی از نوع پدیدار شناسی توجه چندانی به حقیقت ندارند، و بیشتر به معنا می پردازند. و نکتهای راکه تأکید می کنم متعلق به من است، من همواره به آنچه روزی آن را «معبر شمال ـ جنوب» نامیدم بسیار علاقه مند بوده ام، یعنی نقطه ای که در آن

آموزهها یا شناخت حاصل از علوم دقیقه، از یک سو، با آن نوع آموزههای تجربهای وسیعترکه حاصل فلسفه و علوم انسانی است، از سوی دیگر، تلاقی میکند (منظور آن چیزی است که در انگلستان و امریکا Humanities مينامند)، يعني با آنچه ما را به حقيقتي وسيعتر وارد ميكندكه بيشتر مسئلة معنا و رابطه با جهان است. اما از سوی دیگر، وقتی شما به هیروشیما و چرنوبیل، به مسئلهٔ ژن، اشاره کردید، منظور هر آن چیزی است که امروزه رابطهٔ میان علم و جامعه را می سازد. شما بخوبی می بینید که، از سویی، حقیقت علمی در برابر سرنوشت ما فوقالعاده ناتوان است اما، از سوی دیگر، تحلیلی هم که کسی همچون هایدگر از علم و تکنولوژی میکند به نظر من بینهایت ناقص است، چون در برابر جهانی که در واقعیت چیزی جز مسائل علمی ندارد امکانی برای زندگی فراهم نمیکند. درنتیجه، به عقیدهٔ من، محل حقیقت تازه همان نقطهای است که آموزهها و شناختها با یکدیگر تلاقی میکنند؛ و ظهور حقیقت مورد نظر من در فلسفهام به معنای پدیدار شدن حقیقتی است که درواقع نوعی حلقهٔ اتصال است میان دو ضرورت: ضرورت یقین و دقت به صورتی که علم به ما نشان می دهد و حقیقت به معنایی است که منظور نظر دکارت و کانت است، از یک سو، و ضرورت اخلاقی ای که نخستین حجاب آن چیزی است که در ورای مطالعهٔ واقعی این حقیقت در تلاقیگاه آن چیزها قرار دارد، از سوی دیگر. این نقاط زیستگاه طبیعی من هستند. چون اگر شما فلسفهای تأسیس کنید که در آن مسائل علمی را در پرانتز قرار دهید، آنگاه شما حقیقت را هم در یرانتز قرار دادهاید. اما از سوی دیگر، در میان فیلسوفان تحلیلی آنچه مسرا سرخورده میکند، علیرغم تحسین فراوانی که نسبت به خصلت انضمامی و عینی کارشان دارم، مثالهایی است که ارائه می دهند؛ مثالهای آنسها مفلوک است: مثلاً "لیوانی شراب برمی دارم" و نظایر این. آما چیزهای دیگری نیز در زندگی هست. بنابراین در زمانهٔ ما، آنجایی که مسائل فلسفی طرح مسیشود، همان نقطهای است که تلاقیها صورت میگیرد. در این نقطه است که ما زندگی میکنیم و مسائل آموزههای علوم و رابطهشان بیا جمامعه و سیاست طعرح

می شود؛ و حتی مسائل ماورای فلسفه نیز در این نقطهٔ تلاقی مطرح می شود. به این دلیل است که من کتابهای قرارداد طبیعی، علم و حقوق، آموختهٔ ثالث، و جز اینها را نوشتم. چون امروز محل ظهور حقیقت همین نقطهٔ تلاقی معارف است.

آیا به عقیدهٔ شما این محل ظهور حقیقت را می توان با زبانی شاعرانه توصیف کرد؟

آیا توجه کرده اید که وقتی می نویسم چندان در بند استفاده از سبکی رسمی یا بکارگیری زبانی حرفه ای و صنفی نیستم؟ می کوشم شیوهٔ بیانم آمیخته باشد. اگر شما این را «شعر» می نامید، مخالفتی ندارم. می دانید که «شعر» (poésie) در یونانی به معنای «ساختن» است. و اگر فلسفهٔ جدید مجبور است سبک خودش را ایجاد نماید.... من در تمام زندگیم مسئلهٔ سبک را داشته ام، یعنی اینکه، یک مسئلهٔ فلسفی را چگونه بگویم؛ مسئله ای راکه نمی توانستم با استفاده از واژگان جریانهای بزرگ فلسفی بیان کنم؛ با ادبیات هم نمی توانستم آن را بیان کنم؛ با واژگان علوم هم نمی توانستم آن را بیان کنم. پس گرفتار مسئلهٔ فرم بودم. و زمانی عده ای به من گفتند که "شما شعر می گویید." و من پاسخ دادم: "شعر کلمهٔ خوبی است، معنای آن ساختن قالبی می گویید." و من پاسخ دادم: "شعر کلمهٔ خوبی است، معنای آن ساختن قالبی

در صحبت با شما، می بینم آدمی خوشبین هستید، با ایـنکه جـنگهایی سبعانه و بدترین خشونتها را تجربه کردهاید.

دوست عزیز، بدبینی در میان ما حقیقت است. یعنی اینکه درواقع دیوانگان بر ما حکومت میکنند؛ درواقع در تسمام جنگها گروه زیادی میمیرند، و درواقع امروز علم گرفتار بدترین چیزهاست. درواقع اگر میخواهید از بدیهایی که واقع میشود جمعبندی به دست دهید، باید مانند

روزنامه ها یا تلویزیون فقط اجساد را نشان دهید. اما فیلسوف باید دارای آنگونه نیرویی باشد که بتواند از روی مسائل معاصر بگذرد تا برای کودکان دنیایی نسبتاً بهتر باقی گذارد، چون قرن بیستم قرنی نیست که در آن غلبهٔ همبستگی، انسانیت، و حقیقت را در میان انسانها جشن بگیرند. من تا حدی از قرنی که در آن بسر می برم شرم دارم؛ پس قرن بیست و یکم را ترجیح می دهم.

ا اما قرن بیست و یکم در نظر شما چیست؟ جایی خواندم که گفته اید قرن بیست و یکم در نظر شما قرن زمین است.

در زبان فرانسه کلمهٔ «زمین» (terre) دو معنا دارد. یکی «زمین» به معنای خاکی که کشاورزان روی آن کار میکنند، و دیگری «زمین» به معنای «کرهٔ زمین». در آغاز قرن، کشورهای غربی سرزمین کشاورزان بود، اما ما اکنون در سطح جهان کار میکنیم. پس مسئلهٔ ما صرفاً زمین به معنای خاک نیست، بلکه به «زمین» به عنوان سیاره نیز فکر میکنیم. اما به گمان من قرن بیست و یکم، بیش از آنکه قرن زمین باشد، قرن دانش و تعلیم و تربیت خواهد بود.

اما از این دانش چه استفادهای خواهد شد؛ آیا این خطر وجود دارد که، مثل قرن بیستم، از این دانش برای ایجاد قدرت توتالیتر استفاده شود؟

همه چیز در دست دانشمندان است. به همین علت است که باید آموختهٔ ثالث (tiers-instruits) را پدید آورد، برای اینکه دانشمند فردا مثل دانشمند دیروز نباشد، و برای اینکه دانش او همان پیامدهای اجتماعی و نظامی راکه در قرن بیستم داشت نداشته باشد. پس باید دانشمندی پدید آید که نسبت به پیامدهای احتمالی نظریاتش در جامعه آگاه باشد. به این دلیل است که آرزو میکنم دانشمندان به شیوهای تازه آموزش یابند.

|  | ۴ 🗌 نقد عقل مدرن |
|--|------------------|
|  |                  |

پس لازم است همکاری تازهای نیز میان دانشمند و سیاستمدار پـدید آید. شما از این موضوع در کتاب «قرارداد طبیعی» صحبت میکنید.

ل بله، فکر میکنم که سیاستمدار باید فیزیکدان شود؛ البته فیزیک به معنای یونانی کلمه، یعنی طبیعت.

طرحهای آیندهٔ شما چیست؟ بجز طرح «عمومیت» که قبلاً از آن صحت شد.

شغل ماکتاب نوشتن است، نه؟ بااینهمه این روزها سرگرم طرحی آموزشی هستم که با دانشگاه آزاد (Open University) و دانشگاه از راه دور ارتباط دارد. طرحی برای دولت فرانسه و طرح دیگری نیز برای یونسکو در زمینهٔ دانشگاه سال ۲۰۰۰ تهیه کردهام. من سعی میکنم برای مطالعاتم کاربردی اجتماعی پیداکنم.

🔲 این طرحها برای کشورهای غیرغربی نیز مفیدند؟

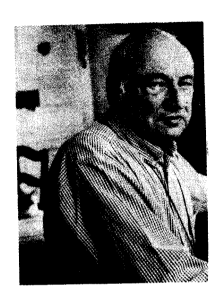
اصولاً این طرحها برای کشورهای غیرغربی تهیه می شوند. ما از کشورهای غیرغربی تهیه می شوند. ما از کشورهای غیرغربی سؤال می کنیم که آیا این طرحها نظرشان را جلب می کند؛ اگر پاسخ مثبت باشد، آنگاه خود آنها این کار را برای خودشان می کنند. مسئله این نیست که طرحی را در کشوری دیگر طرحریزی کنیم. من در این ایام به این طرحها خیلی علاقه مندم؛ چون هم مسئله وجود دارد و هم راه حل؛ کافی است آنها را در کنار یکدیگر بگذاریم. بدین معنی که تقاضا برای اطلاعات در کشورهای مختلف، اعم از غنی یا فقیر، به میزان ۱۰% در سال افزایش می یابد؛ کشورهای مختلف، اعم از غنی یا فقیر، به میزان ۱۰% در سال افزایش می یابد؛ و در مقابل بودجهٔ آموزش و پرورش بسیار نازل است. پس این نشانهٔ بحرانی شدید در جهان است. راه حل ساختن دانشگاه و مجتمعهای دانشگاهی بسیار

گران تمام می شود و نیاز مند سرمایه گذاریهای عظیم است. اما وسایل ارتباطی سبک و ارزان هستند. کشوری مانند هند وجود دارد که علی رغم مشکلات اقتصادیش، در این زمینه کاملاً موفق بوده است. هندیان در فن تأسیس دانشگاههای از راه دور بسیار پیشرفته هستند. و ایران هم می تواند مورد خوبی باشد، چون ایران دارای مساحت زیادی است و بیشتر لازم است از این فنون بهره مندگردد.

ما بی صبرانه منتظریم تا از تجربیات شما در این زمینه و در زمینه های دیگر بهره مند شویم.

🔲 هر وقت بخواهید در اختیارتان خواهم بود.

ژوئن ۱۹۹۴



ادگار میورن Edgar Morin

در نظر بسیاری کسان، عقلانیت علمی و تحقیق فلسفی غالباً آشتی ناپذیرند. اما اصالت تحقیقات شما دقیقاً در همزیستی این دو قرار دارد ممزیستیای که در قالب جست وجوی نوعی ترکیب میان رشته ای پدیدار می گردد. چگونه به چنین اتحادی رسیده اید؟ در زیر پراکندگی ظاهری آثار شما چه وحدتی نهفته است؟

در حقیقت در هر آنیچه کردهام به این مفهوم «پیپچیدگی» (complexité) برخوردهام، هرچند که این کلمه را تا هنگامی که شروع به نوشتن دربارهٔ «روش» کردم به کار نبردم. چگونه؟ اولین کتابم را در نظر بگیرید که نامش آلمان سال صفر است و نوعی گزارش است دربارهٔ آلمانی که نیروهای متفقین آن را بکلی و بران ساختند. من همیشه از خود پرسیدهام: "چگونه کشوری که بهلحاظ فرهنگی \_ یعنی بهلحاظ شعر، فلسفه، و هنر \_ یکی از

غنی ترین کشورها بوده است، توانسته است درعین حال هیولایی به نام هیتلر را بیافریند؟" پس چگونه یک منبع واحد می تواند هم چیزهای دهشتنا ک بیافریند و هم چیزهای ستودنی. پس مسئلهٔ من این بود. اولین کارم را هــم در زمــینهٔ انسان شناسی در نظر بگیریم که نامش انسان و مرگ است. در این کتاب مسئله ام این بود که ببینم چگونه انسان، همانند تمام موجودات زیستشناختی دیگر، میمیرد و، در میان تمام موجودات زیستشناختی، تنها موجودی است که مرگ را نـمیپذیرد و فکـر مـیکند در مـاورای ایـن مـرگ چـیزی هست. میخواستم ببینم چگونه می توان مرگ را نه فقط از دیدگاه ادیان، بلکه از منظر اطلاعات زیست شناختی نیز نگاه کرد. بنابراین، کتاب من، هم اثری انسان شناختی بود که مرگ را در جوامع باستانی و جوامع تــاریخی بــررسی میکرد، و هم اثری روانشناختی بودکه میکوشید به مسئلهٔ مرگ از دیـدگاه کودکی و با مراجعه به منابع روانکاوی بیندیشد. پس من به بررسی مسئلهٔ مرگ در حوزههای بسیار متفاوتی از معرفت پرداختم و در حقیقت کوشیدم تصوری چندبعدی از این مفهوم داشته باشم. بدینگونه است که امروز، بـه صــورتی پسینی، مفهومی مثل «پیچیدگی» را می شناسم.

مثال دیگر متعلق به وقتی است که به مطالعهٔ دگرگونیهای ناشی از مدر نیزاسیون در دهستانی در بر تانی، در سال ۱۹۲۵، پرداختم. این دگرگونیها صرفاً مادی نبودند، بلکه روانی نیز بودند؛ مثلاً تغییراتی که در میان زنان مشاهده می شد که عناصر محرکهٔ مدرنیته شده بودند، یا در میان جوانان که رفته رفته روابطی حساس با نسلهای قبل پیدا می کردند. باری، در این مورد هم کوشیدم برخوردی چندبعدی با مسئله داشته باشم. می دانستم که برای پرداختن به این موضوع باید آن را به یک نقطهٔ معین محدود کنم، اما برای فهم آن لازم است که تمام جریانهای عمدهای را که در آن رسوخ می کنند بجریانهایی که خود زادهٔ تاریخ غرب هستند به بشناسم. پس موضوع کار من هم باز بود و هم بسته. لازم بود خصوصیت و فردیت آن را حفظ کنم، اما از درون این خصوصیت ببینم این موضوع چگونه پدیدههایی عام تر و کلی تر را آشکار

مسی سازد. و ایس مسئلهای پسیچیده است؛ چسون از دیدگاه جانشینی (paradigmatique) اگر موجود زندهای را به صورت موضوعی محصور و بسته خارج از محیطش خواه محیط زیستی یا محیط فرهنگی در نظر بگیریم، نمی توانیم آن را بشناسیم. پس لازم بود من این موضوع را محدود سازم و ببندم اما، در عین حال، آن را باز کنم. از سوی دیگر، بهلحاظ روش، متوجه شدم که باید دو نوع شناخت را، که معمولاً جدا از یکدیگر می شمارند، بهاشتراک به کار بگیرم. از سویی، حداکثر داده های عینی راگرد آوری کنم و، از سوی دیگر، عاطفه و محبت را نیز در کار کنم؛ چون من هم فردی بودم در میان سایر افراد و با آنها روابط دوستانهای داشتم. پس ناچار بودم دو استراتژی متخالف را به کار گیرم.

نمونهٔ دیگری بیاورم. در کتابم به نام نمونهٔ گمشدهٔ طبیعت انسان، میخواستم انسان را به عنوان موجودی طبیعی نشان دهم، یعنی او را حاصل تطوری طبیعی معرفی کنم، و درعین حال هرگز فراموش نکنم که انسان، هم مموجودی زیست شناختی است و هم موجودی فرهنگی.

بنابراین همواره خاطرم به این مسئله مشغول بوده است، و هر بار کوشیده ام به صورتی تجربی و با یافتن استراتژیهایی مناسب همان لحظه به آن پاسخ دهم. و سپس، هنگام نوشتن کتاب دوش، متوجه شدم که می توانم کمی جلو تر بروم؛ بدین معنی که، مثلاً، یک «علیت پیچیده» وجود دارد که صرفاً حاصل نفی علیت خطی \_یعنی رابطهٔ سادهٔ علت و معلول \_ نیست و علیتی بسر همکنشی (interaction) نیز نیست؛ بلکه علیتی است دوری و حلقوی، یعنی که در آن نتیجه و معلول همانا خود موجد و علت آن چیزی است که باعث می شود و ایجاد میکند. متوجه شدم که در این حال با تفکری گفت و گویی (dialogique) و ساز مانی (organisationnelle) مواجهیم که در نهایت بازگشت به همان تفکر و ساز مانی (real کنتیک است، یعنی در خود گرفتن دو امر متضاد؛ اما با یک تفاوت با دیالکتیک هگل؛ چراکه در نظر هگل همواره امکان دارد تضاد را پشت سر گذاشت، اما در اینجا تناقضات بنیادینی وجود دارد که نمی توان از آنها گذشت

و باید با آنها زیست. منظور من این است که اصل گفت و گویی عبارت است از درک و فهم یک خصوصیت تکمیلکنندگی (complementarité) بر مبنای وجسود دو قسطب مستخالف. اصل مسهم دیگر اصل هولوگراماتیک (hologramatique) است، یعنی هر موجود خاص و منحصربه فردی در خود کل جامعه را داراست. مثلاً، هر سلولی با خود تمامی ویژگیهای ژنتیکی را حمل میکند. پس مقصود فهم و درک این اصل است که نه فقط جزء در کل جای دارد بلکه کل نیز در جزء قرار دارد. پس کتاب روش به من کمک کرد تا استراتژیهایی را برای پرداختن به مسئلهٔ «پیچیدگی» ترتیب دهم. در این راه بسیار جست وجو کرده ام و موضوعهایم را در جاهایی یافته ام که فکرش را نمی کردم، یعنی در افکار ریاضیدانی مانند فون نیومن، یا در آراء و یه نر (Wiener))، بخصوص در مورد مسئلهٔ غایت....

اما چرا چنین گوشهٔ چشمی به دکارت و «گفتار در روش» او نشان می دهید و نه به فیلسوفی دیگر؟

در حقیقت این عنوان «روش» پیش از نوشتن کتاب خود را به من تحمیل کرد. از سوی دیگر، همان طور که می دانید، در این خصوص دو مدل (Paradigmes) متضاد وجود دارد: یکی مدل دکارتی و دیگری مدل پاسکالی. دکارت می گوید وقتی با پیچیدگی مواجه می شویم، یعنی با مجموعه ای از مسائل مرتبط با یکدیگر، باید آن را تجزیه کرد و هر جزء را جداگانه مورد بررسی قرار داد. حال آنکه پاسکال عکس این را می گوید؛ وی می گوید از آنجاکه همه چیز به یکدیگر مرتبط است و از آنجاکه همه چیز هم معلول است و هم علت، پس حرکتی رو به پس (retroaction) وجود دارد، پس غیرممکن است کل را بشناسیم اگر اجزاء را نشناسیم، و اجزاء را نمی شناسیم اگر کل را نشناسیم. پس این آمدور فتی است میان کل و اجزاء آن. چنین کلیتی در آراء پاسکال معنایی کل گرایانه (holistique) ندارد. پس شکاف معرفت شناختی ای را

که دکارت، با نظریهٔ «حیوان ـ ماشین»، میان جهان انسانی و جهان حیوانسی ایجاد کرده بود باید کنار گذاشت. اما شکاف بسیار عمیقتری که بر شکلگیری افق فرهنگی ما مؤثر بوده است میان آن چیزی است که متعلق است به فلسفهٔ سوژه، از یک سو، و آنچه متعلق است به علم عین (objet)، از سوی دیگر. ما اینک به مرز جدایی بنیادین این دو حوزه رسیدهایم، حال آنکه تفکر فلسفی در سنت مبتنی بر معرفت زمان خود بوده است. فلسفهٔ امروز دیگر مبتنی بر معرفت عصر خود نیست. وقتی راجع به دنیا صحبت میکنیم، اغلب از هوسرل و نظريهٔ Lebenswelt او نام مىبريم؛ اما اينهاكلمهاند. هيچگاه كسى سعى نكرده است بداند زندگی چیست، حال آنکه زندگی متحول شده است. شگفتانگیز است وقتی میفهمیم که ما از ۱۰۰ میلیارد یاخته ترکیب شدهایم یا مـغز مــا اینگونه کار میکند. پیوند ما با سازمان مادی شگفتانگیز است. فکر میکنم یکی از انقلابهای بزرگ در حوزهٔ زیستشناسسی ـ که فلسفه به آن توجهی نکرده است ـ کشف این واقعیت بوده است که زندگی، به جهت سازمان و نه به جهت تقلیل (reduction)، از همان جواهری ساخته شده است که دنیای مادی طبیعی. پس ما در عصری بسر میبریم که از رازهایی ترکیب شده است که پیرامون مسئلهٔ خود \_ سازماندهی (auto-organisation) را فراگرفتهاند. پس به نظر من ما باید از داده های شناخت علمی در زمینه های مختلف \_ تغذیه کنیم. در زمینهٔ شناخت کیهان، مسلم است که گذر از جهانی کویرنیکی بـه جهانی که در آن میلیاردها کهکشان وجود دارد واقعیتی عمیقاً نو است که پاسکال آن را پیشاپیش احساس کرده بود. دانستن اینکه جهان درنتیجهٔ انفجار انرژی پدید آمده است بسیار جالب است، چون شاید بتوان گفت که جهان خودساخته است. پس، به عقیدهٔ من، آگاهی از راههای علمی امری بسیار ضروری است، حتی اگر دریابم که نظریههای علمی گاه بسیار ناقص هستند. مثلاً نحوهٔ بازگویی اصل دوم ترمودینامیک بسیار احمقانه بوده است، چون اهل علم دیگر در باب علوم خاص خودشان فکر نمیکنند. بی تردید دانشمندانی هستند که عکس این عمل می کنند، و فکر می کنم که نیلز بور (Bohr) بسیار مهمتر از اینشتین است که دیدی بسیار کلاسیک نسبت به عملم داشت. درواقع اهل علم دربارهٔ حادثهٔ علم فکر نکردهاند، دربارهٔ خودشان فکر نکردهاند همان چیزی که هوسرل و هایدگر متوجه آن شدهاند. پس من خود را بیرون از شقوق کلاسیک می دانم و در این گفته تناقضی هست. من از علم در کتاب علم با آگاهی به صورتی بنیادین انتقاد می کنم، اما در عین حال از علم تغذیه می کنم. من از فلسفه انتقاد می کنم و آن را آسیایی می دانم که در خلاً می گردد، اما در عین حال ایجاد شور و جذبه می کند.

ا اما در این میان جای شما در کجاست؟ اگر بخواهید تعریفی از خود به دست دهید، خود را فیلسوف می دانید یا جامعه شناس یا معرفت شناس؟

من از خودم تعریفی به دست نمی دهم. تعاریفی را که از من می شود تحمل می کنم. من جامعه شناس هستم برای اینکه درواقع در درون گروه جامعه شناسی «مرکز ملی تحقیقات علمی» (CNRS) کار می کنم، هرچند کاملاً آزاد بوده ام که با حوزه های دیگری نیز دست و پنجه نرم کنم. بدم هم نمی آید که می گویند من معرفت شناس هستم، چون تصور می کنم کتاب دوش با چنین تعریفی می خواند؛ اما معرفت شناسی من از نوع معرفت شناسی کلاسیک نیست. آنچه را من شناخت شناخت می نامم چیزی است فراتر از معرفت شناسی کلاسیک کلاسیک. در کار معرفت شناسی آنچه توجه مرا جلب می کند نوعی کرسی قضاوت نیست که از فراز آن چیزها را مورد داوری قرار دهم، بلکه دوست دارم حرکت و روشی بازاندیشانه و فکورانه تر داشته باشم. اما اگر از من بپرسند: "شما را چه باید نامید؟" پاسخ می دهم: "مرا یک مدیر پژوهشی در «مرکز ملی تحقیقات علمی» بنامید."

ا اما در حوزهٔ فلسفه، آیا موضوعاتی هستند که بیش از بقیه توجه شما را برای تحقیق به خود جلب میکنند، مثلاً اخلاق یا سیاست؟

میدانید که صحبت از «حوزه» چیزی است که مراکمی آشفته میکند. این میکند. مسلماً مسائل اخلاقی رفته رفته ذهن مرا به خود مشغول میکند. این مسائل در تمدن ما بسیار عمیق است. سیاست هم همیشه برایم مطرح بوده است و هنوز هم همان طور است. اما من مانند کلود لوفور فیلسوفی سیاسی نیستم. باید بگویم که آدمی هستم هم بسیار شکاک و هم بسیار معقول. درعین حال حس میکنم روحیهای بسیار عرفانی دارم و دلم هم میخواهد کمی اهل علم باشم. به این دلیل است که در هر موردی دیدگاه «شرطبندی» (pari) را می پذیرم. میدانید که من آدمی مذهبی نیستم و به گمان من در هر حوزه ای از «شرطبندی» گریزی نیست، خواه اخلاق باشد یا سیاست یا علم شناخت «شرطبندی» گریزی نیست، خواه اخلاق باشد یا سیاست یا علم شناخت (science cognitive) باین همان چیزی است که من «بوم شناسی عمل» نامیده ام، یعنی فکر میکنم که ما نمی توانیم بر نتایج اعمالمان کنترل و نظارتی داشته باشیم.

از سوی دیگر، وجه شکاکانهٔ من مرا به جانب فلسفهٔ انتقادی میبرد، و عرفان موجب می شود که به نویسندگانی مانند استاد اکهارت، یا کوب بو ثم، و به حکمت عالیه (gnose) علاقه مند شوم. مسلماً به اینها اعتقادی ندارم، اما تمام نظر پردازیهایی را که امروزه در باب کیهان در آراءِ دانشمندان دیده می شود دوست دارم، مثلاً در آراءِ کسی مانند برنار د سپانیا. به عبارت دیگر، تمام مسائل فلسفه را امروزه پیشرفتهای فیزیک ذرات بنیادی و کیهان فیزیک با جدیت تمام مطرح کرده اند. ما در جهانی هستیم که در آن واقعیت خرد می شود؛ و این مسئله به صورتی دیگر در کتابهایی که دربارهٔ سینما یا مرگ نوشته می دیده می شود. به عبارت دیگر، من فکر می کنم که برای کامل کردن نوشته ام دیده می شود. به عبارت دیگر، من فکر می کنم که برای کامل کردن احساس ما از واقعیت، عالم خیال ضرورت دارد؛ بدین معنی که واقعیت بدون عالم خیال ما کاملاً واقعی نیست.

از این جهت، فکر میکنم، بدون توجه به مفاهیمیکه میگویند ما در جهان ظواهر بسر میبریم، این ظواهر بی ثبات باقی میمانند، چون در پشت ظواهر ماهیتی وجود ندارد، بلکه پشت آن آشوب و آنگاه جهان است. پس نمی توان از این ظواهرگریخت؛ بااینهمه باید بدانیم که واقعیتهای حقیقی نادیدنیاند، اما نباید جهان پدیدهها را هم دستکمگرفت.

مثلاً جنبهٔ فلسفی کار شما را در نظر بگیریم. شما بحران تفکر فلسفی را در عصر ما چگونه ارزیابی میکنید؟ چون رفته رفته این احساس پدید می آید که انفجار گفتمان فلسفی در برخورد با جهان ما فلسفه را در معرض نابودی قرار داده است.

و بعد باید اضافه کرد که فلسفه در خودش محبوس شده است یا اینکه به صدور احکام اکتفا می کند. مثلاً حکم می کنند که ما به پایان عصر گفتمانهای بزرگ رسیده ایم \_ کاری که لیوتار می کند. شاید این حرف در مورد گفتمان مارکسیستی درست باشد، اما گفتمان بزرگ جهان شناختی که با نظریهٔ «انفجار بزرگ» آغاز شده است همچنان پابرجاست. به گمان من کسانی که از پایان تاریخ صحبت می کنند نمی فهمند که همه چیز تاریخی شده است؛ که از پایان تاریخی شده است. تنها زیست شناسی نیست که با نظریهٔ تطورِ حتی فیزیک تاریخ و دو دو دو در ساخته است، بلکه همه چیز در جهان شدن و صیرورت واقع است.

پس به عقیدهٔ شما اندیشهٔ پایان تاریخ بیمعناست؟

این مسئله در سطح فلسفهٔ هگل قابل بحث است که فوکویاما نیز چنین میکند. این مسئله را می توان دقیقاً در صحبت از پایان گرفتن امکان تصور سازمان اجتماعی طرح کرد. در نظر هگل این وضع با دولت پروس انطباق داشت و در نظر فوکویاما با دموکراسی امریکا. من این فکر را قبول ندارم، چون فکر میکنم که ما فرادیدگاهی در اختیار نداریم که به ما امکان دهد که بگوییم تاریخ پایان یافته است و قابلیت ایجاد تاریخهای تازهٔ دیگر

وجود ندارد. فرض کنید که فوکویاما موجودی غیرزمینی است که دههزار سال پیش آمده است زمین را ببیند. اما او چه می بیند؟ جوامع کوچک باستانی، بدون دولت، بدون کشاورزی، بدون شهر، بدون ارتش، و بدون هر آنچه می تواند به چیزی موسوم به جامعهٔ شهری متعلق باشد؛ و او نتیجه می گیرد که غیرممکن است بتوان از این جوامع بدون دولت و بدون ارتش به جوامع تاریخی کنونی رسید. بااینهمه این حقیقت دارد. این حادثه در خاورمیانه، چین، و جاهای دیگر اتفاق افتاده است. در آن لحظات دگرگونیهایی تصورناپذیر روی داد، و هیچ دیدگاهی وجود ندارد که بتواند بگوید دگرگونیها پایان یافته است.

🔲 به عقیدهٔ شما، جایی حقیقی برای فلسفه وجود دارد؟

ال فلسفه را من همان تفکر و تأمل می دانم؛ پس فلسفه می تواند در هر کجایی باشد و نه فقط نزد فیلسوفان، تنها به این شرط که موضوع این تفکر سرنوشت بشر، زندگی در این جهان، و خود فکر باشد. پس دیدگاههایی وجود دارند که می توانند جالبتر و تازه تر از بقیه باشند، و این موجب می شود که فلسفه محدود به کرسی فلسفه نماند.

آ شما خود دیگران را به نقد عقل فلسفی فراخواندهاید و همزمان از عقلی بازتر سخن گفته اید.

من از عقل بسته انتقاد کردهام. اما این عقل بسته را، هم در علم می بینیم و هم در زندگی روزمره. به عقیدهٔ من منشاءِ این عقل هم در عقلانیت است و هم در عقلانی سازی (rationalisation). عقلانی سازی دچار هذیان است، برای اینکه اصول موضوعهٔ من عندی را حقایقی ابدی مسی گیرد و هسر آنچه را در ساختارش وارد نمی شود کنار می گذارد. حال آنکه، عقلانیتی باز تر

نه تنها انتقادی است بلکه خود \_ انتقادی نیز هست. من به دنبال عقلانیتی باز هستم؛ این امر هم در مورد یک فیلسوف و هم در مورد کسانی دیگر که در دیگر رشته هاکار میکنند. هدف انتقاد من در اینجا تنها فلسفه ای است که به خودش محدود مانده است.

اما به نظر شما آیاما بیشتر به جانب نوعی تکثر الگوهای عقلانیت می رویم یا به سوی اضمحلال کلی عمومیت مشروعیت بخش (universalité legitimante) در فلسفه ؟

🔲 وقتی مورد اروپا را در نظر میگیریم، متوجه میشویم که اروپا تا قرن نوزدهم زندگیش را بر مبنای نوعی تصور عقلانیساز خودبینانه استوار کرده بود. یعنی آنکه اروپا خیال میکرد مالک عقلانیت است و خیال میکرد تمام تمدنهای دیگر عقب افتاده اند و خیال می کرد که جوامع باستانی در دوران كودكي بسر ميبرند، و قس على هذا. اين فكر سيس بشدت محكوم شد: نخست در انسان شناسی باکارهای لوی ـ استروس. مکتب فرانکفورت نمیز در نـقد درونی نقشی اساسی بازی کرد. و این عمل نقدِ خود با تضعیف موقعیت اروپا در جهان در دنیای فکری جایی برای خود باز کرد، و آن داعیهٔ خودبینانه از میان رفت. بی تردید متفکر اروپایی میان دو موضع قرار دارد: یا او به نـقد جامعهاش ادامه می دهد ـ که این وضع به ماز و خیسمی می انجامد که در آن وی تمام مذاهب، بجز مذاهب اروپایی، را میپذیرد؛ یا اینکه دوباره دچار خود ـ بزرگ بینی می شود و می گوید: "بااینهمه ما هستیم که علم را پدید آورده ایم." و این وضعیتی دشوار است؛ اما وی ناچار است بکوشدکه نه گرفتار آن خود ـ بزرگ؛بینی شود و نه در دام آن مازوخیسم افتد. بنابراین، آنچه به گمان مسن اهمیت دارد کشف سنتهای بزرگ فکری است، بـخصوص سـنتهای خـاور دوری. و توجهی که امروز در اروپا، با پدیدههایی همچون شخصیت دالایی لاما یا فیلم بر تولوچی راجع به بودا، به بودیسم میشود حیرتانگیز است. اما

این همه بدین دلیل است که در غرب داریم متوجه می شویم که در جامعهای زندگی میکنیم که تلاطم، منافع، و مالکیت اساس آن را تشکیل مسی دهد، و شروع میکنیم به گوش دادن به این پیامهای خاور دوری. این واقعیت نیز وجود دارد که داریم رفتهرفته به آنچه در فلسفهٔ چین وجود دارد فکر میکنیم. مسئله دیگر خرافات «ایچینگ» نیست، بلکه چیزی است ارگانیک و قابل تموجه. پس، از رهگذر کسانی همچون کوربن، دومزیل، و دیگران ـــ کسانی که فکر عرفان را مورد پرسش قرار دادند ــ رفتهرفته داریم صدای دنیاهای دیگر را می شنویم. پس راهها دارد باز می شود. و من می خواهم که اروپا از «شهرستانی بودن» خود آگاه شود و در آن دم به هر آنچه حذف کرده است و بااینهمه آن چیزها توانستهاند در نواحی دیگر حفظ شوند چشم بگشاید. از سوی دیگر، مذهب چیزی نیست که بتوان آن را طبق فرمان حذف کرد، چون پیوندی بسیار عمیق با ماهیت انسان دارد. من فکر میکنم که در جوامع باستانی آمیزهای از خرافات و دانش بسیار عمیق وجود داشته است. مثلاً این وضع را در میان سرخپوستان آمازون میبینیم \_یعنی کسانی که اروپاییان آنان را قستل عـام كردند. پس به گمان من عقلاني سازي كافي نيست، چيز بيشتري لازم است. و من این فکر را در کتاب زمین ـوطن مطرح میکنم. بر اساس این فکر نباید امروز با بازگشت به سرچشمه های گذشته مخالفت کرد بازگشتی که، به علت بحران آینده، به هر تقدیر اجتناب نایذیر است ـ و نباید جهان ـ وطنی بی ریشهای را \_یعنی اهل هیچ کجا نبودن را \_ در مقابل این ریشهداری قرار داد. به عکس، باید توجه داشت که امروز اندیشهٔ شهروند جهان انـدیشهای ریشـهدار است. نخست آنکه، این اندیشه ریشه در نوعی خاستگاه مشترک دارد که ما از حدود ٣٠ سال پيش به يمن پيشرفت مطالعات ماقبل تاريخي مي شناسيمش؛ و ايـن خاستگاه مشترک همان سیارهٔ زمین است. دوم آنکه، عمصر سیارهای در خصوص تمام مسائل بزرگ زندگی و مرگ، سرنوشتی مشترک را پدید آورده است. پس اگر اینگونه، بهلحاظ انسان شناختی، احساس ریشه داشتن میکنیم و اگر دارای این شناسنامهٔ زمینی هستیم، پس تمام ریشه داشتن های دیگر ما نیز مشروع و مجاز میگردند، زیرا دیگر محدود به خود نیستند. اندیشهٔ من این است، اما برای اینکه این اندیشه خود ریشه بگیرد، باید دهها سال صبر کرد.

درکتاب «زمین ـ وطن» از دگرگونی وجدان سیارهای صحبت میکنید. آیا به نظر شما این دگرگونی باید از مجرای بررسی دوبارهٔ آنچه میتوان آن را لوگوس غربی یا برنامهٔ مدرنیته خواندش بگذرد؟

در برنامهٔ مدرنیته چیزی بسیار بیمار وجود دارد. نخست گرایش به سوی آیندهای همواره بهتر است، چون در نهایت برنامهٔ مدرنیته همان برنامهٔ علم، فن، صنعت، و عقل است. بنابراین، شالودهٔ این مدرنیته به همیچ وجه بر مفهوم «بریدن از هرگونه ایدهٔ شالوده» قرار نداشت، برای اینکه مدرنیته همواره به سوی آینده رانده می شد و ریشه هایش در این آینده نهفته بود. مسلم است که این مدرنیته بیمار است، برای اینکه تصور می کند همواره بیشتر، همان همواره بیت است.

دوم آنکه، «لوگوس غربی» می توانست نامی باشد برای گفتمان دائسمی تطور صعودی؛ یعنی که تطور زیست شناختی به انسان امکان داده بود تقریباً همواره بالا رود مانند اندیشه ای که در متفکری همچون مارکس می بینیم که پیش بینی می کند انسان باید از فلان یا بهمان مرحله (از فئودالیسم یا کاپیتالیسم) بگذرد. این دیدگاه به پایان رسیده است. اما چیز جالب آن است که حتی به آنچه داروین گفته بود توجه نکرده ایم؛ چون او از یک تطور گیاهی و حیوانی متنوع نیز صحبت کرده بود. و از دیدگاهی تاریخی، جوامعی تاریخی همچون ژاپن و چین را می بینیم که به سوی همان هدفهای غرب رهسپارند اما با وسایلی اساساً متفاوت، به جای اینکه با وسایلی یکسان به سوی هدفهایی متفاوت بروند؛ یعنی رشد تمدنها که به طرق مختلف به انجام می رسد.

پس به گمان من راهها متکثرند، و از این جهت «لوگوس» بزرگ مرده است. بهتر است بگوییم با عقلانیتی روبروییم که شاهد تکثر و تفاوتهاست. به عبارت

| مدر | عقل | نقد |  | ۵٨ |
|-----|-----|-----|--|----|
|-----|-----|-----|--|----|

| عقلانیت باز» آن عقلانیتی است که فراموش نمیکند که   | دیگر، به عقیدهٔ من «ع |
|----------------------------------------------------|-----------------------|
| ، و «چند» در «یکی». حال آنکه، گرایش عمومی بدان     | «یکی» در «چند» است    |
| ای متنوع را با «یکی» از میان ببرد یا اینکه صورتهای | سمت است تا صورتھ      |
| .يد آورد.                                          | متنوعِ بدون تجانس پد  |

س در برنامهٔ مدرنیته چه چیز قابل دفاعی باقی میماند؟ آیا به عقیدهٔ شما عمومیت هنوز هم اصلی قابل دفاع است؟

انضمامی شده است." این وضع غیر منتظره بود، چون عام خاص یعنی چه؟ انضمامی شده است. این وضع غیر منتظره بود، چون عام خاص یعنی چه؟ جهان ما خاص است. مثلاً کافی بود که پیوند دو تریوم صفر باشد تا جهان ما صرفاً از هلیوم ساخته شود. پس جهان ما در میان تمام جهانهای ممکن کاملاً خاص است. اما از منظر «زمین»، عام انضمامی شده است، برای اینکه تمام انسانها در مسائلی یکسان سهیم شده اند.

پس، به عقیدهٔ من، آنچه به حساب نمی آید وجود جانشینی میان خاص و عام است. اما در درون عام تنوع فرهنگها وجود دارد؛ بااینهمه باید دانست که دفاع از فرهنگهایی که ارزشهای استانداردسازی را نمی پذیرند و ارزشهای آمیختگی نژادی را، حتی با کمی تنوع، رد میکنند، نتیجهٔ یک اصل گفت وگویی است.

ت یکی از جمله های شما را به یاد می آورم که می گوید: "یک پـایـم در انسان به طور خاص."

🔲 این جمله را من نوشتهام و صمیمانه به آن معتقدم.

🔲 اگر اجازه بدهید آخرین سؤال را مطرح کنم. چه تصوری از قرن بیست و

یکم دارید؟ به عقیدهٔ شما در این قرن آیا عقلانیت تازهای به ظهور میرسد؟

ما در عدم یقین کامل بسر می بریم. ما در عصری زندگی می کنیم که در آن جریانهای عظیم فروپاشی و تجزیه در کار است، اما هر تجزیهای همواره می تواند ترکیب مجددی را به دنبال داشته باشد. پس ما در عصری زندگی می کنیم که هنوز نمی دانیم از آن چه بیرون خواهد آمد. ما در عصری زندگی می کنیم که هنوز بر سر دوراهیهای آن مانده ایم و انتخاب خود را نکرده ایم. من از انتخاب میان «همکاری» یا «توحش» صحبت کرده ام؛ یعنی یا در سطح اروپا \_یا حتی وسیعتر از آن \_ دست همکاری به یکدیگر می دهیم، یا به جانب توحش می رویم \_مانند وضعی که در یوگوسلاوی، ارمنستان، و جاهای دیگر وجود دارد. هیچ کدام از اینها را انتخاب نکرده ایم. آینده نامعلوم است.

اما چه چیزی می تواند مثبت باشد؟ وقوع انقلابی بسیار آرام در سطح دانشهای علمی، یعنی اینکه علوم دیگر رشتههای کاملاً مجزا از یکدیگر نباشند و بدل به حقایقی پیچیده تر گردند، همانگونه که در بوم شناسی، علوم زمین، یا کیهان شناسی می بینیم؛ یعنی اینکه موضوع علم، نظامی چندبعدی باشد. اگر چنین انقلابی در علوم رخ دهد، می تواند به وقوع انقلابی در فکر نیز یاری رساند و موجب پیدایش «تفکری پیچیده» گردد، یعنی تفکری که نه تنها چیزها را از یکدیگر جدا می سازد، بلکه می تواند آنها را به هم نیز ربط دهد. «تفکر پیچیده» قادر است با تناقضات نیز مواجه شود، به جای اینکه آنها را حذف کند، و می تواند چیزها را در یک بافت کلی گرد آورد و به صور تی کپارچه و کلی مورد بررسی قرار دهد. امروز متخصصانی وجود دارند که در یخشهای خاص خود بسیار خبرهاند، اما توانایی بررسی کلی و همهجانبهٔ امور را از دست دادهاند. در مقابل این وضع باید واکنش نشان داد. اگر در آموزش و پرورش از سطوح ابتدایی اصلاحاتی انجام گیرد، اگر خرد خام به آگاهی دست یابد....

| هد يافت؟                             | 🔲 زمين ـ وطن نجات خوا.                              |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ط لازم برای نجات زمین است، اما شرایط | این فقط یکی از شرای<br>بسیار دیگری نیز وجو د دار د. |

🕶 🗆 نقد عقل مدرن

**دسامبر 199۳** 

## ٣

## زبانشناسى

گفتوگو با:

نـوم چامس*کــ*ـی



نوم چامسکی Noam Chomsky

آ نظریهٔ زبانی خودتان را برای کسی که زبانشناس و خوانندهٔ عادی آثار شما نیست چگونه تعریف میکنید؟

میخواهم زبان را به عنوان چیزی طبیعی، به عنوان یکی از جنبه های ذهنی جهان، مطالعه کنم. برای احتراز از سوءِ تفاهم، بگذارید توضیح دهم که من اصطلاح «ذهنی» را بدون بار متافیزیکی به کار می برم، در حد کلماتی همچون «شیمیایی»، «الکتریکی»، و جز آن. این نوع اصطلاحات ناظر بر مجموعه ای از پدیده ها، رویدادها، حالات، و نظایر اینها هستند که به نظر می رسد به صورتی منظم و سیستماتیک با یکدیگر رابطه دارند، و نه چیزی بیشتر. اصطلاح «ذهن» را من برای جنبه های ذهنی جهان به کار می برم، باز هم، بدون هیچ بار معنایی دیگری.

وقتی به زبان به این صورت نگاه میکنیم، میبینیم که بخشی از بدن انسان

به طور خاص اختصاص به آن دستهای از فعالیتها دارد که خواننده و من اکنون درگیر آنها هستیم: این را «قوهٔ زبان» بنامید. نکتهٔ بسیار مهم آنکه، قوهٔ زبان بخش خاصی از مغز او (نه پا) را به خود اختصاص می دهد. سپس ما درصدد آن برمی آییم که ویژگیها و حالات آن را معین کنیم. قوهٔ زبان یک فرد، مانند سایر اندامهای بدن، یک «حالت اولیه» دارد که موجودیتی ژنتیکی دارد و مجموعهای از حالات را پشت سر می گذارد تا به حالتی نسبتاً ثابت بسد، ظاهراً پیش از بلوغ؛ پس از آن، تغییرات ثانوی هستند. همچنین می بینیم که قوهٔ زبان، با تقریبی بسیار زیاد، مشترک همهٔ انسانهاست، پس می توانیم از قوهٔ زبان در میان انسانها به عنوان چیزی طبیعی یاد کنیم.

با استفاده از روشی تجربی در مطالعه، میبینیم که قوهٔ زبان، همانند دیگر سیستمهای پیچیده، ساختاری بخش بندی شده (modular) دارد. زبان حداقل شامل دو نوع نظام است: نظامی شناختی که اطلاعات را انبار میکند، و نظامی اجرایی که به آن اطلاعات دسترسی دارد. بگذارید یکی از حالات نظام شناختی زبان را «د ـ زبان» بنامیم، و در این حال منظور از «د» جنبهٔ «درونی» و فردی زبان است؛ این برخوردی کاملاً درونگرایانه و فردگرایانه با زبان است، درست همانند مطالعهٔ بینایی یاگوارش. بگذارید این را هم بگوییم که اگر نظام شناختی قوهٔ زبان شخصی در حالت «ز» باشد، آنگاه آن شخص د \_ زبان «ز» را داراست (یعنی می داند، حرف می زند، و نظایر اینها). مفهوم «د ـ زبـان» نسبتاً شبیه به برداشتی سنتی و غیررسمی از زبان است که آن را «طریقهٔ حرف زدن» می داند. اما انطباق با کاربرد عادی، همچنانکه در مورد سایر حوزههای علوم طبیعی مصداق دارد، در این مورد هم نامربوط است ـهـرچـند بـاید متذکر شد که مفهوم «د ـ زبان» از مفاهیم فنی گفتمان بسیار فلسفی، به زبان عادی نزدیکتر است، یعنی مفاهیمی که غالباً از مفاهیم فنی علوم صوریای قرض گرفته میشوند که هیچ ربطی به زبان طبیعی ندارند.

نظام شناختی شامل یک بخش واژگان (lexicon) است، و یک دستگاه محاسباتی (computational). واژگان کلکسیونی است از واحدها که هـر یک

خود مجموعه ای پیچیده از ویژگیهاست؛ دستگاه محاسباتی به ایس واحد دسترسی دارد و واحدهای پیچیده تری را می سازد که می توانیم آنها را «عبارات زبانی» بخوانیم. هر عبارتی از این دست، حاوی دستورالعملهایی برای نظامهای اجرایی است که برای تلفظ، ادراک، صحبت دربارهٔ جهان، پرسیدن، و نظایر اینها به آنها دسترسی دارند. بسته به اینکه واحدهای واژگانی، همچنانکه از طریق دستگاه محاسباتی در عبارات زبانی شکل می گیرند، چگونه چنین دستورالعملهایی عرضه می دارند، ویژگیهای آنها به مقولاتی طبیعی قابل تقسیم است: اینچنین است که از مشخصه های «آوایی» و «معنایی» واحدهای واژگانی سخن می گوییم، بسته به اینکه کدام نظامهای اجرایی به آنها دسترسی دارند.

به نظر می رسد که دستگاه محاسباتی در زبانهای بشری عملاً یکسان است، بهطوری که می توان گفت، بدین معنا، تنها یک زبان بشری وجود دارد. به نظر می رسد تنوع در بخشهای ویژهٔ واژگان نهفته است.

با بکارگیری این نکات، به ویژگیهای این چیز طبیعی، یعنی زبان بشری، می رسیم. بر پایهٔ چنین پژوهش طبیعتگرایانهای که در علوم طبیعی امری عادی است ــ جنبه های دیگر را می توان از دیدگاهی وسیعتر مورد مطالعه قرار داد؛ یعنی مسائلی همچون یادگیری زبان، کاربرد آن در جوامع مختلف، و نظایر اینها.

شما معتقدید که یادگیری یک زبان خاص به وسیلهٔ افراد بشر بـنیاد ژنتیکی ندارد. آیا این حکم در مورد داوریهای اخلاقی هم صادق است؟ آیا می توان گفت که خصوصیات زیربنایی زبان بخشی از فطرت انسانی نیستند، بلکه در بافت و نهادهای اجتماعی نهفته اند؟

تقریباً مسلم است که انسانها بهلحاظ ژنتیکی برای یادگیری یک زبان خاص برنامهریزی نشدهاند؛ اگر فرزندان من در ژاپن بزرگ شده بودند،

ژاپنی را می دانستند نه انگلیسی را. بااینهمه، مطمئناً طبیعت بشری دارای ویژگیهای زبانی بنیادین است. این ویژگیها در حالت اولیهٔ قوهٔ زبان مشاهده می شود که به نظر می رسد، جز در موارد آسیبهای سخت، در میان تمام افراد نوع بشر یکسان است. این حالت اولیه باید به لحاظ ساختمان بسیار غنی باشد، چون عملاً تعیین کنندهٔ حالتهایی است که بعداً قوهٔ زبان به آنها نایل می شود. دلیل این امر همان دلیل متداول در مطالعهٔ موجودات زنده است: اطلاعاتی که محیط به دست می دهد آنقدر ناچیز است که نمی تواند جریان فوق العاده خاص تحول و رشد موجود زنده را هدایت کند و، درنتیجه، این جریان باید تحت تأثیر ساختاری درونی باشد؛ ساختاری از آن دست که وجود آن در مطالعهٔ جنبههای فوق ذهنی موجودات زنده، بدون هیچ تفسیری، پذیرفته می شود. این همان مسئلهٔ فقر محرک (poverty of stimulus) است که از زمان افلاطون راجع به آن صحبت شده است. زبانهای خاص اساساً موارد تحقق یافتهٔ حالت اولیه هستند با انتخابها و امکاناتی که در حالت اولیه تصریح نشده اند و از طریق تجربه (بسیار محدود) تثبیت شده اند.

آیا می توان چیزی مشابه این در نهادهای سیاسی و اجتماعی یـافت؟ در اینجا لازم است دو پرسش جداگانه مطرح کنیم: ۱) آیا چیزی مشابه وجود دارد؟ و ۲) می توان آن را یافت؟

اینکه چیزی مشابه وجود دارد اصلاً نمی تواند مورد سؤال قرار گیرد؛ این بار هم به دلیل فقر محرک. مردم به طرقی کاملاً پیچیده در نهادهای اجتماعی و سیاسی شرکت میکنند، و همگی در خصوص اینکه چگونه در موقعیتهای جدید در (یا علیه) این نهادها دست به عمل بزنند تصمیم میگیرند و انتخاب میکنند. آنها قاعدتاً این کار را بر مبنای شعوری انجام می دهند که به طریقی در ذهنشان انبار شده است، و به دلایل شناخته شده، این شعور باید تا حدی زیاد مبنای زیستی داشته باشد.

سؤال ۲، به هر تقدیر، باز است. ما چیز بسیار کمی دربارهٔ دامنه و حدود هوش انسان میدانیم، هرچند تقریباً تردیدی نیست که ماهیت زیستی مــا بــه طرقی کاملاً خاص تعیینکنندهٔ آنهاست. اینکه چه پسرسشهایی در محدودهٔ بالقوهٔ کندوکاو عقلانی انسان قسرار میگیرند چندان هم شناخته نیست؛ مخصوصاً اینکه، ما، امروز، هیچ راهی برای دانستن اینکه آیا چنین پرسشهایی مطرح می شوند یا نه در اختیار نداریم.

آ آیا خود را به هیچ یک از فیلسوفان گذشته و حال نزدیک میدانید، آیا هیچ یک از آنها بر کار شما در زبانشناسی تأثیرگذاشته است؟

من با نلسن گودمن، و و. و. کواین کار کردم و افکار آنها در من تأثیر زیادی داشت؛ همچنین کارهای کارناپ، همپل، و جریانهای دیگری که از پوزیتیویسم منطقی حلقهٔ وین نشئت می گرفت در من مؤثر بود: یعنی کارهای متأخر تر ویتگنشتاین و فلسفهٔ زبان عادی؛ کارهای اولیه و بعدی بر تراند راسل؛ و کارهای کسانی دیگر که در حوزهٔ این سنتهای کلی جای داشتند. بعداً به جریانهای عقل گرایانهٔ قرون ۱۷ و ۱۸ و پیامدهای آنها در نهضت روشنگری و سنتهای رومانتیک بیشتر علاقه مند شدم. من نمی توانم بگویم تأثیر کدام یک از اینها بر کار خاص من، چه در زبانشناسی تخصصی و چه در مسائل گسترده تر فلسفهٔ زبان و ذهن و آنچه علوم شناختی خوانده می شود، بیشتر بوده است؛ جز فلسفهٔ زبان و ذهن و آنچه علوم شناختی خوانده می شود، بیشتر بوده است؛ جز اینکه بگویم به صور تی کلی از همه تأثیر پذیر فته ام. این مسئله ای پیچیده است.

🔲 چه رابطهای میان نظریهٔ زبانی و آثار سیاسی شما وجود دارد؟

کلاً هیچ ار تباط منطقی میان عقاید سیاسی من (که کمابیش پیش از اینکه حتی نام زبانشناسی را شنیده باشم در من شکل گرفتند) و کارهایم دربارهٔ زبان وجود ندارد.

احتمالاً میان زبان و دیگر جنبههای ماهیت انسان ارتباطی وجود داردکه باید مطالعه شود ــو در دورههای اخیر نیز مورد مطالعه قرارگرفته است. خط فکری جالب توجهی وجود دارد که می کوشد جنبهٔ خلاق کاربرد زبان در مفهوم دکارتی آن را به عنوان مطمئن ترین نشانهٔ دارا بودن ذهن به آنچه «غریزهٔ آزادی» خوانده شده است، و هستهٔ ماهیت بشری در قلمرو امور سیاسی و اجتماعی را تشکیل می دهد، مربوط سازد. برخی از تفکرات روسو و ویلهم فون هو مبولت به چنین اندیشه هایی میدان داده است. این مسئله بسیار فکربرانگیز است، اما در سطح نظر پردازی باقی مانده است: دانش ما دربارهٔ ماهیت انسان آنقدر ناچیز است که نمی توانیم از چیزی جز حدسیات و آرزوهایمان سخن بگوییم.

| مىدانيد؟ | را آنارشیست | _ خود |
|----------|-------------|-------|
|----------|-------------|-------|

من اکراه دارم که اصطلاحات معمول سیاسی را به کار ببرم، چون این اصطلاحات در جنگ اید تولوژی ها آنچنان مورد سو عِاستفاده قرار گرفته و تحریف شده اند که دیگر بیشتر گمراه کننده اند تا حاوی بار اطلاعاتی. من اگر اصطلاحات را به صور تهای اولیهٔ آنها به کار ببرم، آنگاه می توانم دربارهٔ خودم بگویم که به آنار شیسم و سوسیالیسم آزادیخواه گرایش دارم.

🔲 زبانشناسی مانند شما چه برداشتی از مفهوم «دروغ» در سیاست دارد؟

ممان برداشتی که دیگران دارند. زبانشناسی پرتو تازهای بر این مسئله نمیافکند، و این، به نظر من، مسئلهای دشوار یا غامض نیست. دروغ ناراستیای است که، در سیاست یا در دیگر بخشهای زندگی، با قصد آگاهانهٔ فریب دیگران به کارگرفته می شود.

ا فکر میکنید فعالیت سیاسی میتواند مسیری راکه جوامع ما امروزه طی میکنند تغییر دهد؟

اگر خوشبین باشیم، بله؛ اساساً در هر حال اگر ما این اعتقاد را بپذیریم، امیدی خواهیم داشت به اینکه به طریقی عمل کنیم که وضعیت بشر را بهبود بخشد و به مسائلی جدی و مهم بپردازد؛ اگر این اعتقاد را رد کنیم، از چنین امیدی نیز چشم پوشیده ایم. پس فرد معقول و اخلاقی ای که دریافت جدی اندکی از این موضوع داشته باشد، این اعتقاد را خواهد پذیرفت، و البته نه به عنوان امری جزمی، بلکه به عنوان یک فرض کارامد.

منظور شما از «کنترل فکر» در جامعهای دموکراتیک چیست؟

🔲 منظورم از کنترل افکار اشاره به کاری است که جورج اورول در مقدمهٔ كتاب قلعهٔ حيوانات انجام مي دهد؛ كتابي كه ٥٠ سال پيش منتشر شد (البته بدون مقدمهای که حدود ۳۰ سال بعد از آن انتشار یافت). این کتاب البته اثری طنزآمیز است دربارهٔ تو تالیتاریسم شوروی. اورول در مقدمهٔ چاپنشدهٔ کتاب میگوید: نظارتهایی که در جوامع آزاد (نمونهٔ مورد بحث او انگلستان بود) اعمال می شود از بنیاد متفاوت است، اما نتیجه بیش از آنـچه اغـلب فــرض می شود یکسان است. او می نویسد در انگلستان "افکار نامعمول و غیر عامه پسند ممکن است مسکوت، و واقعیتهای مزاحم پنهان و ناشناخته بمانند، بـی آنکه نیازی به تحریم رسمی آنها باشد." نتیجهٔ مطلوب تما حمدی پسیامد فسرایسند سوسیالیزه کردن است که برگ عبوری است برای ورود به جامعهای شایسته، جامعهای که در آن «توافق تلویحی عمومی»ای وجود دارد "که نــمیـتوانــد ذکری از آن واقعیت خاص به میان نیاورد." این تــا حــدی حــاصل تــمرکز مطبوعات است در دستهای "مردان ثروتمندی که همه نوع انگیزهای را برای اینکه در برخی موارد مهم نادرست باشند دارا هستند." درنتیجه، "آنکه بــا عقاید رسمی و غالب به مبارزه برمیخیزد می بیند که ناچار است به شکلمی فوقالعاده مؤثر ساكت بماند." ماجرا پيچيدهتر از اين توصيف ساده است، اما اساساً حق با اورول است.

باید دانست که در جوامع آزادتر، بویژه امریکا، دموکراسی را از هـمان ابتدا به چشم تهدیدی برای نظمی مینگریستند که باید کنترل شود. مردم، آنطور که نظریهپرداز پیشرو دمـوکراسـی (و پـیشکسوت روزنــامهنگاری امريكا)، والترليپمن، هفتاد سال پيش اظهار داشت، ناچارند «تماشاگر» باشند و نه «شرکتکنندگان در عمل»: آنها «بیگانگانی ناآگاه و فضول» هستندکه جایی در صحنهٔ زندگی عمومی ندارند، جز آنکه هرازگاهی از میان «مردان مسئول» عدهای را انتخاب نمایند («انتخابات»). برای برحذرداشتن عوامالناس از شیطنت، یا باید آنها را به کارهای بیهوده و نامربوط سرگرم ساخت یا افکارشان راکنترلکرد \_یعنی، آنطورکه علمای پیشتاز لیبرال در دورانی صادقانه تر علناً میگفتند، از «تبلیغات» بهره گرفت. امریکا پیشگام صنعتی عظیم بـوده است \_صنعت روابط عمومي\_كه احتمالاً ميلياردها دلار در سال صـرف کنترل «افکار عمومی» و، آنطور که چهرههای پیشتاز ایـن کــار تــوصیفش کردهاند، «مهندسی رضایت» میکنند. هدف این صنعت تبدیل «بیگانگان ناآگاه و فضول» است به ذرات منفرد مصرف، ابزار مطيع توليد، و خادمان مؤمن و وفادار قدرت خصوصي و دولتي،كه نسبت به نحوهٔ كار و عملكرد آن بياطلاع باقی میمانند \_عملکردی که در یک جامعهٔ دموکراتیک به آنها مربوط نیست. آنها، اگر قرار باشد بخوبی به قدرت خدمت کنند، باید، همچون «مردان مسئول» یا، آنطور که گاه میگویند، «طبقهٔ سیاسی» ـ یعنی کسـانی کــه در نهادهای اقتصادی، سیاسی، و ایدئولوژیکی حق تبصمیمگیری دارنید ـ تبا حدودی از واقعیات جهان مطلع باشند، اما القای عقاید و نگرشهای مناسب به آنها بسیار مهمتر است تا به عوامالناسی که باید به حاشیه رانده شوند.

این مسائل مدتهاست که آشکار شده است، هرچند اغلب با عبارات خوش ظاهری همچون «تولید رضایت» عرضه می شود، و صداقتی از نوع صداقت اورول نیز منطقاً کمیاب است: کسانی که این صداقت را از خود نشان می دهند از آزمونهای سوسیالیزه کردن رد می شوند و، بنابراین، بعید است بتوانند به جامعهٔ شایسته وارد شوند. کسانی که در این آزمونها موفق شدهاند،

متوجه هیچ کنترلی نمی شوند: درست به آین علت که به هیچ یک از آنها برای کسانی که نشان داده اند ارزشها و اعتقادات پذیرفته شده را درونی ساخته اند نیازی نیست.

آ اگر به دموکراسی مستقیم معتقدید، چه انتقاداتی به دموکراسی مبتنی بر نمایندگی دارید؛ نظر شما دربارهٔ دموکراسی به عنوان یک ارزش و نیز یک واقعیت سیاسی چیست؟

□ دموکراسی تنها یک بعد ندارد. جامعه تا آنجا دموکراتیک است که در آن مردم بتوانند به نحوی مؤثر و هدفمند در تصمیمگیری در خصوص مسائلی که به آنها مربوط است شرکت کنند: و این، هم شامل تصمیمات مربوط به کار می شود و هم مربوط به سایر جنبه های زندگی. تصمیمگیری دموکراتیک می تواند به اشکال مختلف صورت گیرد: شوراهای کارگران، دموکراسی سیاسی مستقیم، خانواده ها، و نظایر اینها. قضاوت دربارهٔ دموکراسی مبتنی بر نمایندگی به ماهیت آن بستگی دارد.

در اولین انقلاب دموکراتیک نوین، در انگلستان قرن هفدهم، در اعلامیههای مردمگرا با هر دو قدرت رقیب \_یعنی شاه و پارلمان \_ مخالفت می شد. می گفتند ما می خواهیم که "مردمانی نظیر خود ما، که خواستههای ما را می دانند" نمایندهٔ ما باشند؛ "دنیایی که در آن شوالیهها و اشراف برای ما قانون وضع کنند هرگز دنیای خوبی نخواهد بود؛ اینان کسانی هستند که برای ترساندن و آزار ما انتخاب شدهاند، و از دردهای مردم خبر ندارند." این نوع افکار را کشاورزان امریکایی هم در جریان انقلاب امریکا، و نیز دموکراتهای لیبرال به طورکلی، بر زبان می آوردند. به دلایلی روشن، این افکار کاملاً معقول بود و معنایی داشت، دموکراسی مبتنی بر نمایندگی، تا آن حد که نمایندگان آزادانه انتخاب می شوند و قابل فراخواندن و تغییرند، و نیز مردمی هستند "نظیر خود ما، که خواستههای ما را می داند"، معنایی دارد.

| نوم چامسکی 🗆 ٧                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------|
| صد میکنید رسانه های جمعی قلمرو زندگی عمومی را در جهان ما به حاشیه می راند؟ |
|                                                                            |
| پاسخی کلی به این سؤال وجود ندارد. بستگی دارد به نیروهای                    |
| اجتماعی و جوهر حیاتی آنها، ماهیت نهادهای مسلط، میزان آزادی، و بسیار        |
| چیزهای دیگر. «رسانه»، در کلی ترین مفهوم کلمه، می تواند هر نوع ارتباطی را   |
| دربرگیرد. سؤال این است: چه کسی مشارکت دارد، چه کسی تصمیم میگیرد،           |
| و در چه وضعیتی؟                                                            |
| به عقیدهٔ شما روشنفکر در دنیای امروز چه وظیفه ای دارد؟                     |
| 🔲 وظیفهٔ یک فرد شرافتمند و درست آن است که بکوشد جهان را                    |
| بشناسد و همراه با دیگران از حقوق انسانی، آزادی، و عدالت دفاع کند، و بر     |
| مشكلاتی كه مردم امروز با آن مواجه هستند و فردا مواجه خواهند شد فایق        |
| آید. مردم، تا آنجاکه ذهنشان را در این امور به کار میاندازند، روشــنفکر     |
| محسوب می شوند: یعنی کسانی که می اندیشند، می آموزند، توضیح می دهند، و       |
| بر مبنای اطلاعات و تحلیلهایشان، به بهترین وجهی که می توانند، دست به عمل    |
| میزنند. افراد زیادی هستند که روشنفکر نامیده میشوند، اماکار آنها در حد      |
| کارهای اداری است، یا حکم ابزار منفعل قدرت را دارند؛ در مقابل، کسانی نیز    |
| هستند که «روشنفکر» نامیده نمی شوند اما از مغزشان به صورتی خلاق، مستقل،     |
| و هو شمندانه استفاده میکنند.                                               |

🔲 برای کنترل افکار راههای متعدد وجود دارد. ایجاد ترس غالباً به

🔲 آیا روشنفکران هم می توانند افکار راکنترل کنند؟ به نظر شما مؤثرترین

شیوه های القای فکر در دنیای امروز چیست؟

کنترل فکر میانجامد، به این تر تیب که قربانیان آمادگی آن را پیدا میکنند تا، بـهعنوان وسـیلهای بـرای دفـاع از خـود، اعــتقادات و نگــرشهایشان را بــر دستگاههای قدرت منطبق سازند و حتی ارزشهای نظام حاکم را درونی سازند. آگهی می تواند نگرشها و اعتقادات را شکل دهد، همچنانکه دیگر اشکال تبلیغ و القا نیز چنین میکنند. مؤثر ترین اشکال القا آنهایی هستندکه در لباس بحث آزاد و مناظره ظاهر میشوند، در جایی که نظریات بنیادین مطرح یا انکــار نمیشوند، بلکه صرفاً وجودشان بهعنوان چارچوب نـاگـفتهٔ بـحث ازپـیش پذیرفته می شود. یک مدافع ماهر تجاوز هرگز نمی گوید: "ما به همسایه خود حمله نكردهايم؛ بلكه صرفاً داريم از خودمان دفاع مىكنيم." بلكه بحث را با این پرسش گرم میکند که آیا اقداماتی که ما در دفاع از خود و حـمایت از حقوق انسانها و دیگر ارزشهای متعالی انجام دادیم درست و عاقلانه انتخاب شده بود؟ نمونهای واقعی را در نظر بگیریم: وقتی امریکا ۳۰ سال پسیش بــه ویتنام جنوبی حمله کرد، چنین ادعایی احمقانه مینمودکه بگویند امریکا دارد در ویتنام جنوبی از خودش دفاع میکند. لیکن تنها سؤالی که همواره در روند آبرومندانهٔ امور مطرح می شد این بودکه آیا دفاع ما از آزادی و دموکراسی در ویتنام جنوبی در حد مقدورات ما بود؟ آیا در درستکاری و خیرخواهی به راه افراط نرفته ایم و دچار خطا نشده ایم؟ اگر وجود چارچوبهای نظری و اعتقادی از پیش مفروض گرفته شود، آنگاه می توان به میزانی که بحث شدت می یابد آنها را القاکرد. اینها نمونهٔ روشهایی است که در نظامهای عقیدتی پیچیده به کار میروند، همچون نظامهایی که در جوامع آزادتمر مشاهده مییشوند، جوامعی که در آنها پیچیدگی امری ضروری است، چون مردم را نـمی توان براحتي با جماق كنترل كرد.

## ۴

## جامعهشناسي

گفتوگو با:

آلـن تـورن

ژان بـودريـار



آلـن تــورن Alain Touraine

یش از هر چیز میخواهم از شما به خاطر قبول این مصاحبه تشکر کنم. ابتدا، اگر اجازه بدهید، مایلم چند سؤال راجع بـه آخـرین کـتابتان، «نـقد مدرنیته»، بکنم، مایلم بدانم چگونه به لزوم ارزیابی مدرنیته رسیدید؟

■ فکر میکنم نوعی تداوم در آثارم وجود داشته باشد، و اگر به موضوعهای مختلفی پرداختهام به این علت بوده است که مسائل جامعه تغییر کردهاند و نه اینکه تغییر موضوع زاییدهٔ حرکت ذهنی خود من بوده باشد. از بیش از ۲۰ سال پیش کاملاً مشهود است که نقش مرکزی مسائل اجتماعی درونی جامعهٔ صنعتی، یعنی نقشی که مسائلی همچون مسئلهٔ طبقات یا جنبشهای اجتماعی در جامعه ایفا می کردند، تا حدودی کمرنگ شده است و ما شاهد صعود تدریجی مسائلی هستیم که آنها را بیشتر فرهنگی میدانم تا اجتماعی. دریکی از کتابهایم به نام تولید جامعه و در کتابهای دیگرم نوشته بودم اجتماعی. دریکی از کتابهایم به نام تولید جامعه و در کتابهای دیگرم نوشته بودم

که جامعهٔ صنعتی جامعهای است که در آن سازماندهی و شیوهٔ تولید درکانون عمل و تفكر اجتماعي قـرار دارد. مشـخصهٔ اصــلي جــوامــع مــابعدصنعتـي \_منظورم جوامعی است که دیگر صنعتی شدهاند\_ رشد «صنایع فـرهنگی» است، یعنی مسائل مربوط به اهداف و ارزشها، مفاهیمی کـه در آمـوزش و پررورش یا در اطلاعرسانی دیده میشود، و نیز مفاهیم مربوط به زندگی و بشرکه در مراقبتهای پزشکی و در مسائل زیستی ـ اخلاقی مشاهده میشود. این مسائل برای کشورهای درحالرشد نیز مطرح است. حتی در زمان پطر کبیر از رشد مبتنی بر صنعت و عقلانیت صحبت میشد. بعد بتدریج به قرن بیستم که میرسیم، به این نکته توجه میشودکه رشد عبارت است از نو کردن چیزهای کهنه. پس شروع میکنند به بسیج کردن روشهای صنعتی وکارگران؛ و از پایان قرن نوزدهم دست به بسیج ناسیونالیسم در آلمان، ایتالیا، ژاپن، و سپس ترکیه و مکزیک میزنند. بعد به هر شیوهای که شده فرهنگها یا عناصر فسرهنگی را بسیج میکنند. به عبارت دیگر، چه در کشورهای رشدیافته و چه در کشورهای درحالرشد، از قلمرو وسیله به قلمرو هدف میروند. ایسن چیزی است کـه مفهوم «مدرنیته» را میسازد، یعنی مدرنیته نوعی جامعه است که تعریف آن در آغاز بها دادن به عقلانی سازی و دنیوی سازی زندگی اجتماعی است، همراه با اندیشهٔ حذف تدریجی امر اجتماعی و فرهنگی و سنتی و مذهبی به نفع دنیای شفاف و نافذ تکنیک. حال آنکه، جامعهای که امروز میبینیم با این برنامه خوانا نیست، حتی می توان گفت روند جوامع امروز برخلاف آن روند اولیه است. این است که دیگر نمی توانیم به این تصویر مدرنیته که حذف خاصگرایسی (particularisme) به نفع عام گرایی عقل است اکتفاکنیم. ما، به عکس، به آنجا رسیده ایم که بگوییم جامعهٔ مدرن جامعه ای است که به کمک فعالیت عـقل، جهات بیش از پیش کامل و مـتنوع فـردیت، فـرهنگ، و جـامعه را مـطرح می سازد. و این آن چیزی است که در کارم با آن برخورد کردهام.

در کتابم نمونههایی از این بحث را اراثه دادهام، زیرا به یاد می آورم که در آغاز تألیف این کتاب، موقع بازگشت از امریکای جنوبی، در هواپیما مشغول فکر کردن بودم، و کتابی را میخواندم از آلن فینکلکروت به نام شکست اندیشه (La Défaite de la Pensée) کتابی که در آن از اصالت عامگرایی دفاع می کند. این کتاب مرا خیلی عصبانی کرد، چون بشدت با نظریهٔ فینکلکروت مخالفم، برای اینکه به نظرم نوعی بازگشت به عقب است. از آن موقع می بینم که بخش اعظم مباحثات امروز به رابطهٔ میان عمومیت عقل و خصوصیت یک جامعه، یک گروه، یا یک ملت، یک قوم، یا یک مذهب مربوط می شود. به نظرم مسئله این است که بدانیم چگونه باید این دو را با هم ترکیب کرد. من رفته رفته متقاعد شده ام که مسئلهٔ مهم این است که این تفکر بیشتر فرهنگی است تا اجتماعی؛ یعنی آنکه چگونه می توان وحدت و کثرت را در هم آمیخت، وحدت علوم یا وحدت قانون یا وحدت حقوق بشر را پیعنی هر آنچه عمومی است با خصوصیت و کثرت تجارب.

بنابراین، منی که ۲۵ سال از زندگیم را به کار دربارهٔ مسائل اجتماعی گذرانده ام، و مرحله ای از زندگی را پشت سر گذاشته ام که مجموعه ای از مطالعات دربارهٔ جنبشهای اجتماعی بوده است از جمله در امریکای لاتین، لهستان، فرانسه فرورت فاصله گرفتن از این مرحله و ورود به دورهٔ تازه ای از زندگیم را احساس کردم، دوره ای که اکنون به صور تی تقریباً مهم، و با تألیف سه کتاب، سعی در تعریف آن دارم: کتابی در زمینهٔ نقد فرهنگی به نام نقد مددینته؛ کتاب دیگری که نقد سیاسی است و هدف آن تفکر و تأمل در باب اصول دموکراسی است و تألیف آن به پایان رسیده است، و کتاب سوم که بیشتر در چارچوب مباحث کلاسیک جامعه شناسی قرار دارد و هدف آن تحلیل نوع جامعه ای است که در آن بسر می بریم. تألیف این کتاب آخری سه چهار سال دیگر کار دارد.

آ وقتی کلمهٔ «نقد» را به کار می برید، آیا آن را به مفهوم کانتی کلمه به کار می برید، یعنی تمیز یا داوری در زمینهٔ قدرت شناخت عقل جامعه شناختی یا سیاسی؟

من کلمهٔ «نقد» را تا حدی به معنای کانتی کلمه به کار می برم، و تا حدی به معنای لغوی و تاریخی کلمهٔ «نقد» (critique) که مشتق از کلمهٔ یونانی krinein است به معنای «جدا کردن عناصر متفاوت». اما این کلمه را به معنای «انتقاد کردن از کسی یا چیزی» به کار نمی برم. کتاب من مسلماً در دفاع از مدرنیته نوشته شده است و من خودم را پسامدرن نمی دانم.

از آنجا که کلمهٔ «پسامدرنیسم» را بر زبان آوردید، مایلم بدانم موضع شما نسبت به بحث پسامدرنها چیست؟ شما دربارهٔ نگرش جامعه شناختی متفکرانی که دربارهٔ پایان گرفتن مفهوم عامل اجتماعی در دنیای مابعدصنعتی صحبت میکنند \_مثلاً کسی همچون ژان بودریار \_ چه فکر میکنید؟ عدهای هم هستند که از خصوصی سازی فاعل (sujet) اجتماعی و ارزشهای دموکراتیک صحبت میکنند؟

موضوع خیلی پیچیدهای است، چون با دو جریان مهم سروکار داریم که به هم می پیوندند. بحث بر سر فهم ما از مدرنیته است، یعنی چه چیزی را مدرنیته می دانیم.

به نظر من، مدرنیته جدایی امر عینی و امر ذهنی است؛ مدرنیته دوگانگی است. جهان مدرن هم مسیحی است، هم یهودی ، و هم جز آن؛ جهانی است که هم عقلانی است و هم خدا آن را آفریده، اما بر طبق قوانین عقلانی ای که علم می تواند آنها را پیداکند و از آغاز قرن شانزدهم در غرب با رنسانس، از یک سو، و نهضت اصلاح دینی ، از سوی دیگر، امر ذهنی دکارتی و جهان ذهنیت از جهان عینیت فاصله می گیرند. اما مسئلهٔ بزرگ امروز این است که این جدایی به حد اعلای خود رسیده است، و نخستین پرسشی که برای ما مطرح می شود آن است که آیا شما این جدایی در حد اعلا را می پذیرید یا رد می کنید؟ قبول آن به عقیدهٔ من پسامدرنیسم است؛ یعنی آنکه، در یک سو جهان اقتصاد، صنعت، و بازار وجود دارد و در سوی دیگر جهان فرهنگ. تاریخگرایان قرن

نوزدهم یا فلسفهٔ پیشرفت یا حتی فلسفهٔ روشنگری ولتر یاکوندورسه معتقد به پیوند میان این دو هستند. اما طرفداران پسامدرنیسم این پیوند را نمی پذیرند. از این جهت من حتی میتوانم بگویم که پیروان پسامدرنیسم جمانشین سوررئاليستها هستند، و حتى از جهتي جانشين نيچه هستند. پسامدرنها، با از میان بردن پیوند میان فرد و جامعه، به نتیجهای عکس می رسند و با تـفکری چپگرا آن را تقویت میکنند \_یعنی تفکر کسانی همچون لیو تار یا بودریار که رابطهای مستقیم با سنت چپ و پساساختگرایی نفی فاعل دارد. زیرا می توان گفت که مفهوم فاعل بهمثابه مفهوم فاعل عقل است و، بنابراین، از رابطهٔ میان جامعه و فرد یا نظم جهان و فرد پدید می آید. این معنای مدرنیته است در نظر فلاسفه و نه در نظر جمامعه شناسان. باایسنهمه، من با ایس اندیشهٔ پیروان يسامدرنيسم موافقمكه ميان جامعه وفرد درجوامع مابعدصنعتي جدايي وجود دارد، و شایدکسی که بیش از هرکس این مسئله را برای من روشن ساخت فوکو بود. من فکر میکنم که این انفصالی که فروید و نیچه میان فرد و جامعه دیده بودند حقیقتاً می تواند به تصویری موهوم از فاعل بینجامد، تـصویری کـه آفریدهٔ نظامهای سلطهٔ اجتماعی است. اما میخواهم بگویم که اینها اهمیت چندانی ندارند، و نمی توانند گرایش دقیقاً مخالف خود را پنهان سازند. این است که فوکو از فرایند «ذهـنیسازی» (subjectivisation) صحبت مـیکند، همانطوركه من نيز چنين ميكنم؛ اما فوكو در اين كار نوعي «القا» (suggestion) می بیند و من تصور می کنم که درست عکس آن است. فوکو پیدایش «منیّت» را در روم باستان مورد مطالعه قرار میدهد، و مفهوم تقوا و تهذب مسیحی را مطالعه میکند. البته می توان این مطالعه را ادامه داد و آن را تا بورژوازی قرن هجدهم و نهضت کارگری ابتدای قرن بیستم رساند. اما، به نظر من، ما با ظهور فاعلی روبرو هستیم که خود مرجع خویش است، و دیگر نمیخواهد خود را با نظم جهان یا نظم اجتماعی منطبق سازد. فکر میکنم که قبول پسامدرن ایس جدایی خطرناک باشد. چون اگر فرهنگی بـدون مـراجـعه بــه عــقلانیت و عقلانیسازی تعریف شده باشد، می تواند ما را در حصار گروههای اجتماعی و در پاکسازی قومی و در وسواس هویت و، بنابرایس، در نیژادپرستی و عدم تحمل دیگران محبوس سازد. و من هیچ دلبستگی به این افکار ندارم. از سوی دیگر، با اندیشهٔ از میانرفتن من عاقل، که فروید و نیچه مبدع آن هستند، موافقم؛ هرچند باعث پیروزی «آن» فرویدی نمی شود، اما مسئلهٔ پیدایش یک فاعل حقیقی را مطرح می سازد.

لیوتار از پایان گرفتن روایتهای بزرگ تاریخی صحبت میکند، اما چیزی پدیدار می شود و رشد می یابد که فیلسوفانی همچون پل ریکور و مکینتایر آن را «رشد وحدت روایی» میخوانند. این بدان معناست که دیگر به مفهوم تاریخ یا عقل نمی پردازند؛ بلکه به اندیشهٔ زندگی شخصی توجه میکنند. اهمیت فوقالعادهای که در فرهنگ معاصر به مفهوم «احترام به خود» داده می شود از اینجاست. یعنی اینکه فر د به دنبال آن است که زندگی خو دش را داشته باشد و، بنابراین، یک جنبش بزرگ فردیتبخشی (individuation) وجود دارد که چیزی اساسی است. فکر میکنم که مدرنیته این است. فاعل، فردی است که قادر است نوعي وحدت را ميان تعلقات جمعي (اجتماعي، قـومي، مـلي، مذهبی، محلی)، از یک سو، و عقلانی ساختن به کمک بیازار و صنعت و قانون، از سوی دیگر، حفظ کند. ترکیب این دو عامل از طریق اندیشهٔ ساختن زندگی شخصی خود میسر میگردد. در بالاترین حدش، همچون یک فسرد مهاجر، آنچه لازم است این نیست که وی خود را در یک گتو حبس کند، بلکه باید بتواند هویت فرهنگیش را در زندگی شخصیش درآمیزد و بتوانید درعین حال در صنعت و بازار شرکت کند. و این مستلزم آن است که چنین وضعیتی را قوانین و نهادهای دموکراتیک تضمین کنند و شخص بتواند این قابلیت را بیابد که خود رابطهاش را با زندگی عمومی تنظیم کند.

پس ما به هستهٔ اصلی گفت وگویمان می رسیم که مسئلهٔ دموکراسی است. شما گفتید که کتاب شماه «نقد مدرنیته»، جلد دومی نیز خواهد داشت با نام «دموکراسی چیست؟». در همین جلد اول نیز مسئلهٔ دموکراسی مطرح

است. شما همچنین از نویسندگان لیبرالی همچون آینزایا برلین نـقلقول میکنید و از نظریهٔ آزادی منفی وی صحبت میکنید، نظریهای که بـه نـظر میرسد با آن موافقید اما درعین حال به خاطر لیبرالی بـودنش از آن فـاصله میگیرید. مایلم بدانم موضع شما در بحث دموکراسی چیست؟

□ شما بدرستی هر دو جنبه را می بینید، زیرا در واقع در این پایان قرن بیستم، هیچکس نمی تواند از نظریهٔ آزادی مثبت دفاع کند، یعنی از آندیشهٔ شرکت بلاواسطه در امور جامعه. حتی در کوبا هم که سطح آموزش و بهذاشت را بالا بردهاند، هیچکس نمی گوید که کوبا یک دموکراسی است؛ می گویند کوبا رژیمی مردمی است؛ اما این اصلاً بدان معنا نیست که دارای حکومت دموکراتیک است. بلکه من تصور می کنم که امروزه برای ما دموکراسی پیش از هر چیز حمایت از حقوق فاعل فردی در برابر قدرت مطلقه است. و این مستلزم آن است که قدرت مطلقه را به کمک حاکمیت مردم، یعنی از طریق انتخابات آزاد، مورد پرسش قرار دهیم.

همهٔ اینها مسلم است. درعین حال مفهوم «آزادی منفی» کآفی نیست، و باید به مسئلهٔ حدود قدرت اندیشید؛ و این مسئله ای است تازه، یعنی آنکه، برای یک فرانسوی یا یک امریکایی اندیشهٔ دموکراسی با اندیشهٔ «شهروندیت» پیوند دارد. امروزه، برعکس، ما دموکراسی را به صورت اجبار یا قواعدی تعریف میکنیم که قدرت را مجبور می سازد تا چیزی را مراعات کند که اجتماعی نیست، و آن چیز آزادی فاعل فردی است؛ و دموکراسی در یک کشور قابلیت وادار کردن همگان است به رعایت بیشترین حد تنوع ممکن به کمک قانون؛ فکر میکنم چارلز تیلر (Taylor)، که از «سیاست شناخت» حرف می زند، و جان رالز، که کتاب نظریهٔ عدالت را نوشته است، نیز همین را می گویند. در نظر رالز مسئلهٔ سیاست، تحت قوانین یکسان قرار دادن افرادی است که اعتقادات و باورهایی متفاوت دارند. اگر ترجیح می دهید، این همان مسئلهٔ کثرتگرایی و مسئله ای کاملهٔ اساسی است. در دنیایی که در آن بسر

می بریم، دنیایی که در آن نیروهای همسان سازی و یک شکل کردن بسیار قوی هستند، مسئله این است که یاد بگیریم قانون اکثریت را با احترام اقلیت درهم ترکیب کنیم.

آیا این راهی است برای فراگذشتن از بحث جوهر سیاست مـدرن و مباحثهٔ میان قدیمیها و مدرنهاکه میان بنژامن کنستان و ژان ژاک روسو در جریان است؟

□ من نمیخواهم از این بحث بگذرم، چون اگر لازم باشد مانند کنستان از تفاوت میان آزادی قدیمیها و آزادی مدرنها صحبت کنیم، من جانب کنستان را میگیرم. این را هم میخواهم بگویم که من طرفدار اعلامیهٔ حقوق بشر سال ۱۷۸۹ هستم و نه هوادار روسو. مفاهیم روسو به نظر من بشدت خطرنا کند؛ و در پایان قرن بیستم توسل به مفهوم ارادهٔ عمومی، راه دادن به انواع دیکتاتوریهاست.

ل بله، اما درعین حال شما سعی میکنید نوعی جامعه شناسی عـمل، و لذا نوعی جامعه شناسی مشارکت شهروندان، تأسیس کنید.

☐ به نظر من عمل به معنای مشارکت نیست. بیشتر به معنای آفرینندگی و توانایی تغییر دادن محیط خود است. عملکننده، فردی یا جمعی، کیست؟ کسی است که محیطش را تغییر میدهد، تغییری که به دست او انجام می گیرد.

آ فکر میکنم که بحث بر سر مدرنیته ما را به چارچوب بحثی دیگر رساند که میان دو مفهوم عامگرایی و نسبیگرایی فرهنگی وجود دارد. مایلم نظر شما را در این باره بدانم. برای اینکه در نظر بسیاری، حرف زدن از مدرنیته، به نوعی ملت به حساب نیاوردن کشورهایی است که از مرحلهٔ مدرنسازی، به

معنایی که در غرب مطرح است، نگذشتهاند. اگر کشوری مدرن نباشد چگونه باید به مدرنیته یا گذارد؟

🔲 من این را نمیگویم. نباید میان آنچه عامگرایی نامیده میشود و آنچه خاصگرایی میخوانند یکی را انتخاب کرد. آنچه را باید از ســر دور کرد، تمایل به کنترل عقلگرایی و کنترل فرهنگها به دست قدرتهای سیاسی است. دنیای عامگرای عقلگرا، پیش از آنکه دیکـتاتوری پــرولتاریا بشــود، دیکتاتوری بورژوازی بوده است. به عبارت دیگر، همیشه در دنیا نیروهایی بودهاند که به حذف هر آنچه غیرخودی است تمایل داشتهاند. زمانی زنها را حذف کر دهاند، زمانی دیگر کارگران را، وگاهی از اوقات نیز همهٔ مردم را. در دورانی مستعمرات را حذف کردند، یعنی اکثریت عظیم جمعیت جهان را، و اکنون نیز میکوشند تحت نام فراگیرسازی (globalisation)، دیکتاتوری قدر تمندان را تحمیل کنند. این راهی است برای اینکه بگویند همه باید مثل هم لباس بپوشند، همه ترانههای یکسان گوش کنند، و بـرنامهای واحـد را از تلویزیون ببینند. اما، از سوی دیگر، خاصگرایی نیز دیکتاتوریهای خود را دارد و، بنابراین، آنچه مهم است این است که همه چیز را بر محور فاعل فردی متمركز سازيم، و از اين طريق از يك سو عقل را از بند تكنوكراسي رهاكنيم، و، از سوی دیگر، فرهنگ را از بند قدرتهای قومی و گـروهی. ایـن نـوعی آزادسازی دوگانه است که با تمرکز بر مفهوم فاعل فردی حاصل می شود.

اما آیا می توان اعتبار مدرنیته را به آن بازگرداند یا آن را به مدد جهانی چندفرهنگی نجات داد؟

همه چیز بستگی به آن دارد که منظور شما از چندفرهنگی چه باشد. من میگویم که من طرفدار «چندفرهنگی متعادل» هستم. با این حرف میخواهم بگویم که مسئله این نیست که بگوییم اگر تعدد فرهنگها وجود داشته

باشد، آنگاه فرهنگی وجود ندارد. چون مسلم است که بدون عامگرایسی فرهنگی وجود ندارد. به عکس، من می خواهم بگویم که بدون خاصگرایسی فرهنگی وجود ندارد. زیرا فرهنگهای فرانسوی، آلمانی، یـونانی، یـا دیگـر فرهنگها دارای ویژگیهای تاریخی و جغرافیایی هستند. اما باید ترکیبی وجود داشته باشد؛ و از این جهت من باز هم نظریهٔ تنوع را مطرح می کنم. چیزی را که مخصوصاً باید کنار گذاشت دوگانه سازی جهان است، یعنی اینکه بگوییم که یک جهان مدرن وجود دارد و یک جهان ضدمدرن، درست نیست؛ زیرا کسانی هستند که طالب عامگرایی هستند و کسانی دیگر که در هر کجا به دنبال مسئولیت و استقلال می روند؛ و نباید هم گفت که افرادی که نمایندهٔ عقلانیت و عقل گرایی هستند صرفاً سلطه گرند؛ نه این طور نیست.

| عـقلاني ساختن جـهان | ک جربان دائمی | مدرنيته يا | گفت | بس میتوان |      |
|---------------------|---------------|------------|-----|-----------|------|
|                     |               |            |     |           | است. |

مدرنیته قابلیت ترکیب کردن ابزاریت(instrumentalite) با هویت است، یعنی ترکیب کردن امر عینی با ذهن یا فاعل.

ا مسلماً بدون آنکه گرفتار ایدئال هگلی یگانگی امر واقعی و امر عقلانی شویم.

ایدثال هگلی پاسخی تاریخیگرایانه به این مسئله بود؛ پاسخی بزرگ بود، اما خیال میکنم که امروزه نمی توان پاسخ این مسئله را با حرکت جهتدار تاریخ یا با پدیدارشناسی روح داد. فکر میکنم که پاسخ آن در آزادی فردی، در فاعل فردی، نهفته است.

🔲 پس شما با نظریهٔ فوکویاما در مورد پایان تاریخ مخالفید؟

| مدرو | عقا | نقد | 14  |
|------|-----|-----|-----|
| ~~رر | ,   | ~~  | ,,, |

| 🗖 من دشمن این نظریه هستم. من در قطب مخالف این نظریه قرار                |
|-------------------------------------------------------------------------|
| دارم؛ نه به دلایل ایدئولوژیکی، بلکه به دلایل علمی و واقعی. نمیدانم چطور |
| می توان گمان کرد که جهان به سمت وحدت پیش می رود. من میگویم کـه          |
| جهان بیش از پیش گرفتار دوگانگی شده است؛ بیش از پیش گرفتار جنگهای        |
| داخلنی جهانی شده است، خواه در سطح سیاره یا در یک کشور؛ بازارهــا و      |
| گتوهای متعدد در همه جا دیده می شود؟ و همین طور زندانی شدن، از سویی      |
| در ذهنیگرایی و، از سوی دیگر، در عقل ابزاری. این دو نوع زندان بسرعت      |
| شیوع می یابد. به این خاطر است که کار فوکو یاما به نظر من بسیار سبک و    |
| سطحی است. عکسالعملی است که نگاههای زیادی را به طرف خود جـلب             |
| میکند، برای اینکه عکسالعمل طبیعی پس از سقوط دیوار بــرلین است. دو       |
| جهان وجود داشت، شرق و غرب، حالا فقط یکی وجود دارد، برای ایـنکه          |
| شرق از میان رفـته است؛ پس طـبیعی بــودکـه عــدهای دچــار ایــدئولوژی    |
| امریکامرکزبینی بشوند، ایدئولوژیای که میگوید: پیش از این نیمی از جهان    |
| امریکایی بود و نیمی دیگر روسی، و حالاکه بخش روسی جهان فروریخته          |
| است، بنابراین فقط یک جهان میماند، جهان امریکایی. نه، این درست نیست.     |
|                                                                         |
|                                                                         |

| که | گفتيد | شما | میکردیم، | صحبت،    | ِهنگی ا | ة چندفر | از پدید | فتى كە  | ,      |
|----|-------|-----|----------|----------|---------|---------|---------|---------|--------|
|    |       |     | چیست؟    | منظورتان | هستيد.  | متعادل» | رهنگی . | ِ «چندف | طرفدار |

| اشکال ترکیب عقلِ ابزاری و هویت فرهنگی است و | 🔲 منظورم تعدد     |       |
|---------------------------------------------|-------------------|-------|
|                                             | رفأ تعدد فرهنگها. | له صر |

| بقل باور دارید؟ | انی شدرِ ء | به نوعی جها | پس شما هم |  |
|-----------------|------------|-------------|-----------|--|
|-----------------|------------|-------------|-----------|--|

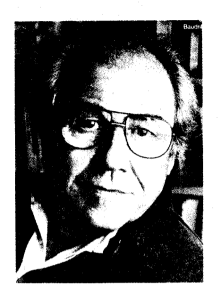
ال مسلماً. چون، چه از جهانی ساختن صحبت کنیم چه این مسئله را مسکوت بگذاریم، پنجاه شکل عقل که نداریم. منظورم این است که قوانین

اینشتین متعلق به دنیای آلمانی ها یا امریکایی ها یا یهودی ها نیست. درواقع اینها همه مسائلی کاذب هستند. چون ما همگی در دنیایی زندگی می کنیم که تا حدی بسیار زیاد واحد و یکپارچه است، و همیشه هم این طور بوده است. هیچوقت ریاضیات چینی نداشته ایم که مغایر با ریاضیات یونانی باشد. پس مسئله این است که امکان ترکیب عام و خاص را در همه جا بشناسیم و از تحلیل و تقلیل یکی از این دو با دیگری از طریق یک دیکتاتوری سیاسی احتراز کنیم. دیکتاتوری می گوید: "من جهان هستم"، همچنانکه کشورهای غربی در قرن نوزدهم می گفتند. و نگوییم که: "چون من جهان هستم، پس شما را، شمایی را که وحشی هستید، متمدن می کنم." این موضعی کاملاً اید ئولوژیکی است، موضع سلطه. دیگر نباید از این نظریه دفاع کرد، یا از موضع عکس آن که دیکتاتوری اصالت خاص باشد.

| عمومیت برقرار کرد؟ | سان اشكال مختلف | د گفت و گو یی ه | بناد ادر باد |   |
|--------------------|-----------------|-----------------|--------------|---|
| سوييت بربر ترد     |                 | ى حصوري         | بعبرايل بايا | 1 |

ته، نه میان عامهای مختلف، بلکه میان ترکیبات مختلف عام و خاص ..

نوامبر ۱۹۹۳



ژان بیودریار Jean Baudrillard

آ فروریزی دیوار برلن، فروپاشی نظام کمونیستی، و مرگ ایـدئولوژیها برخی اذهان آن سوی اقیانوس اطلس (ایالات متحد) را واداشته است تا از «پایان تاریخ» سخن بگویند. اما از نظر شما، این «پایان» درواقع توهمی بیش نیست.

حقیقتاً مسئلهٔ «پایان» به طورکلی برای من جالب است و برخی افراد پایان تاریخ را موضوع بحث خود قرار داده اند. وانگهی این موضوع نزد فرانسیس فوکویاما (امریکایی ژاپنی الاصل، نویسندهٔ کتاب جنجال آفرین پایان تاریخ و آخرین انسان) به یک صورت ساده لوحانهٔ امریکایی طرح می شود. بنابراین، برخلاف آنچه بتوان پنداشت، من به فکر کاری علیه فوکویاما نبوده ام. بععلاوه، در مورد اندیشهٔ «پایان» در اینجا ابهامی وجود دارد، زیرا بسیار پیش آمده است که من از «پایان اجتماع» و «پایان سیاست» نیز صحبت کرده ام. پس

من با به کارگرفتن اندیشهٔ پایان در مفهوم تاریخ، جز رجوع به کارهای اولیهام کاری نمیکنم.

شما به مسئلة «جهت تاریخ» هم علاقه دارید. اما چطور فکر میکنید که
 باز هم بتوان از جهت تاریخ سخن گفت؟

🔲 راست آن است که مسئلهٔ یایان با مسئلهٔ جهت پیوند دارد. اما تصور میکنم که اینجا بین اندیشهٔ پایان و اندیشهٔ غایت گونهای بازی وجـود دارد. مسلم آن است که تاریخ دیگر به دنبال غایتی نیست، دیگر دارای تعالی نیست؛ دیگر از خود فرانمیگذرد؛ تاریخ دیگر حرکتی خطی یا دیالکتیکی نداردکه آن را بهسوی فرجام یا پایانی بهمعنای خوب و مثبت کلمه، فراتر از خود، ببرد. ما امروزه در ابهامی ذهنی نسبت به این بی فرجامی زندگی میکنیم، اما به نظر میرسد نوعی وضع عینی وجود داردکه باعث میشود دیگر از لحاظ جمعی نه پیشگیری وجود داشته باشد و نه طرحی برای آینده. در این معنی، تاریخ به هیچ سویی نمیرود و، بنابراین، دیگر جهتی ندارد. شاید اینجا جایی است که تاریخ ناپدید هم نمیشود، بلکه جای دیگری میرود. در اینجا رهنمود دادن و جهت دهی و جود ندارد، بلکه خروج از مرکزیت حاکم است. اشیا و امور به هر سو رهسپارند؛ به همه سو؛ و ازاینرو دیگر جهت و سویی ندارند. اما نه چنانکه جهت نابود شود، چون افزایش شدید جهات و مسیرها پدید آمده است. این حرکت مولکولی جهات باعث میشود که نتوانیم تداومی را بـــازشناسیم. بـــه همین دلیل است که فقط تداوم نامنظم و سرگشتهای به چشم میخورد.

ا اما چگونه در سطح رویدادها و تاریخ می توان در ایس وضع تـعطیل جهات زیست؟

🔲 انسان در اکنون و آنی زندگی میکند که دیگر تاریخ نیست. انسان

رویدادها را بیدرنگ مصرف میکند. زندگانی مانند فیلمی است که از برابر چشمان ما میگذرد، ولی در حافظه ثبت نمیشود، یعنی نه شکل گذشته را میگیرد و نه به شکل آینده به پیش پر تاب میشود. بدین تر تیب، آن جهتگیری به سوی آینده که به زندگی ما معنا می بخشید دیگر وجود ندارد.

پس این فقدان جهت نسبت به رویدادهای تاریخی، به معنای وجود بحران آینده نیز هست؟

البته. یعنی آینهٔ آینده میل به کدر شدن دارد. پس ایس بدان معناست که دیگر نمی توان اندیشه کرد، یعنی شرایط انعکاس واقعیت را بر ذهن فراهم آورد، چون برای اندیشیدن انسان به سطح منعکس کننده ای نیاز مند است که امروزه دیگر وجود ندارد. اکنون به خودی خود آینه نیست، صفحه ای است پر ده مانند. انسان در برابر پر ده ای قرار دارد که رفته رفته محو می شود، بنابراین انباشت اولیهٔ معنا وجود ندارد. به این دلیل است که بحران آینده وجود دارد. این فقدان بُعد آینده نگر را در نهضت امریکایی «بی آیندگی» نیز می یابیم که به عنوان گرایشی که به هیچ وجه در جست وجوی غایت خود نیست جلوه می نماید.

اما به عقیدهٔ من یک بحران گذشته هم وجود دارد که به همان اندازهٔ بحران آینده وخیم است و حتی و خامت آن عمیقتر است. در مورد زمان حال نیز باید گفت که آن هم در اکنون محو می شود. دیگر زمان حالی نداریم که روزگاری کانون مشترکی، هم برای خاطره بود و هم برای آینده شناسی. زمان حال دیگر مانند زمان واقعی زیسته نمی شود. از اینجاست که نوعی هراس پدید می آید، زیرا وقتی چنین زمان واقعی وجود داشته باشد، می توان انواع تنضادها و زیرا وقتی چنین زمان واقعی وجود داشته باشد، می توان انواع تنضادها و کشمکشها و دلهره های آینده را در آن داشت. اما در اینجا در حالتی از هراس فوری و، بنابراین، در حالت نوعی محلول بسیار رقیق هستیم. گویی یک کنش مولکولی بدون مولکول وجود داشته است، یعنی محو جوهر ماده. بنابراین

🔲 بنابراین رابطهٔ ما با تصویر، تعیینکنندهٔ رابطهٔ ما با زمان حال است؟

دقیقاً، زیرا عمل جماعتها در ارتباط با تصویرها می تواند سازمان یابد. اما بدونشک این همان «پراکسیس» قدیمی است که هم مربوط به کار می شد، هم آینده و غیره. در اینجا منظور عمل روی تصویر است. مسئله عبارت است از ورود به تصویر یا خروج از آن. یعنی اینکه بدانیم چه رابطهای با پرده داریم، و اینکه خود تبدیل به نمایشنامهنویس یک عمل تقریباً سینمایی شده ایم؛ چون این عمل یک کردار تاریخی نیست.

به هر حال این شیوهٔ وجودی جدید را هنوز نیافته ایم. این واقعیت که امروزه زمینهٔ رسانه ها این قدر بی ثبات و ناپایدار است، از آن روست که قواعد بازی را هنوز پیدا نکرده ایم. هنوز نمی دانیم با چه چیز سروکار داریم. عمق مسئله اینجاست. مسئله این است که بدانیم از چه وسیلهٔ سیاسی یا اخلاقی می توانیم به طور جمعی نسبت به این تصویر جدید بهره گیریم. همچنین، اینکه چگونه می توان اخلاق را بر مسائل ژنتیک منطبق کرد، در حالی که دیگر

مرجعی انسانی وجود ندارد. در واقع دربارهٔ این مسائل متافیزیکی، قـرنها مباحثه لازم است.

آیا به نظر شما میان آنچه میتوان «تـفکر انـفعالی» نـامید و «لاقـیدی سیاسی» موجود دارد؟

البته اما درعین حال فکر می کنم که ناپایداری چیزها بر تفکر تأثیر فراوان گذاشته است. البته تفکر کنونی در برابر ایس فرایسند ناپایداری در موضعی دفاعی قرار گرفته است، اما نمی دانم تفکر کنونی چگونه خواهد توانست نوعی تعالی ممکن را نجات دهد. یگانه امکان آن است که این وضع را بپذیریم، زیرا اندیشه نیز راه گریزی از این نابودی معنا ندارد. اندیشه ناچار است این بی معنایی را ضبط و ثبت کند، و یگانه وظیفهٔ آن شتاب بخشیدن به این فرایند نابودی است نه دفاع از خود پراکنده در برابر رویدادها. انفعالی بودن اندیشهٔ کنونی را من در اینجا می بینم، زیرا دنباله رو حرکت تاریخ است و هر آنچه را به عنوان امتیازی در ساختن فرضیه های مخاطره جویانه تر برایش باقی مانده بود از دست می دهد. ضعف عمومی اندیشهٔ کنونی را ناتوان و درمانده کرده است. شاید به این دلیل است که در آستانهٔ تجدیدنظر در تمام نظریه های گذشته قرار داریم. اما برای من قضیه برعکس است، یعنی اندیشه وظیفه دارد که این ققدان معنا را بپذیرد و آن را دگرگون سازد.

🔲 بنابراین برای روشنفکران نقشی منفعل قائلید؟

من برای آنها نقشی قائل نیستم، آنها خود نقشی برای خود قائلند. من به هیچوجه خود را شریک این نوع خود \_ تقدیسی روشنفکران نمی دانم. این امر برای من جالب نیست، همان طور که دیگر کارایسی هم ندارد. روشنفکران بالاخره خود متوجه این حقیقت خواهند شد. با توجه به ایسنکه رویدادها خود به حالت تعطیل درآمدهاند، روشنفکر عاری از انرژی شده است. روشنفکران آن چیرگی موضعی یا جزئی راکه قبلاً می توانستند بر برخی فرایندها اعمال کنند دیگر ندارند. فقط شاهد گرایشی برای تما حدی نجات از این وضع هستیم. هر صنف سیاسی بسختی تلاش می کند تا صحنه ای سیاسی را نجات دهد. اما تفاوتی هست میان آنچه این اصناف ادعای نمایندگی آن را دارند و آنچه براستی هستند. آنها مشغول خودنابودیند. این بدتر از یک بحران طبقهٔ سیاسی است. این انهدام است. در مورد روشنفکران نیز همین طور است.

🔲 یعنی داریم به سوی نابودی روشنفکر پیش میرویم؟

صادقانه معتقدم که چنین است، اما نـمیخواهـم ایـن بـهعنوان عقیدهای ضدروشنفکری تلقی شود. روشنفکر (intellectuel) اصطلاحی جدید است و مانند اصطلاح «بورژوا» در عصر کنونی پیدا شده است. امروز واژهٔ «بورژوا» دیگر معنایی ندارد. دیگر نه با تحلیلی تاریخی تطبیق می کند و نه با هیچ اخلاقی. امروزه ضد واژهٔ «بورژوا» بودن هم دیگر معنایی ندارد. مفهوم «روشنفکر» نـیز دچـار هـمین سرنوشت ازهـم پاشیدگی شده است. ایـن ازهـم پاشیدگی گناه روشنفکران نیست.

مسئله اینجاست که پیوندها دیگر پیوندهای سابق نیستند. برای معنا بخشیدن به یک کلمه گاه نوعی همگرایی و نقطهٔ مشترک لازم است که اکنون دیگر وجود ندارد. در اینجاست که باز به مسئلهٔ «پایان» می رسیم. در این مورد نیز شاید پایانی وجود ندارد. برای سیاست و روشنفکر هرگز پایانی وجود نخواهد داشت. مانند صحنهٔ سیاسی که ناگهان منفجر نخواهد شد؛ تا بی نهایت نسلهای روشنفکران وجود خواهند داشت. این در فضای مه آلود پایان ادامه خواهد یافت. همهٔ مسئله اینجاست، چون در این مه جاودانگی بی معنای چیزها، انسان موقی نخواهد شد خوب ببیند.

| مدرن | عقا | نقد |  | 97 |
|------|-----|-----|--|----|
|------|-----|-----|--|----|

| آیا آنگونه که شما در پژوهش خود کشف میکنید، به علت این «توهم         |       |
|---------------------------------------------------------------------|-------|
| ;» است که انسان خود را در لحظهٔ «پس از فاجعه» می یابد؟ آیا این بدان | پایار |
| ست که دیگر فاجعهای در برابر ما قرار ندارد؟                          | معناه |

اسان در فاجعه، به عنوان یک رویداد، همیشه خواهد بود، زیرا انسان در وضعی فاجعه آمیز قرار دارد. انسان می داند که فاجعه موجود است. انسان می داند که فاجعه روی داده است. پس اگر بتوان حساب پایان چیزی را داشت این اطمینان بخش است. دلیل بر آن است که چیزی وجود داشته است. اما چیزی که دیگر امروزه براستی نمی توان تشخیص داد، دانستن این است که آیا واقعاً چیزی وجود داشته است یا نه. زیرا انسان، به علت ابدیت بی پایان امر، در نایقینی و عدم قطعیت کامل بسر می برد. در این صورت، فاجعهٔ حقیقی شاید اصل عدم قطعیتی باشد که در آن بسر می بریم.

ا اما حدود این فاجعه کدام است؟ از سوی دیگر، جایگاه آفرینش هنری یا معنوی در ارتباط با این اصل عدم قطعیت کجاست؟

گانه مثال در مورد عدم قطعیت امروزی، میکرودانشی است که موضوع آن درنیافتنی است. بعضی علوم با این اصل عدم قطعیت کار میکنند. البته همواره می توان دربارهٔ سرنوشت علم سؤال کرد: علم به کجا می رود؟ شاید به سوی هیچ می رود، چون موضوع در یک لحظهٔ معین درنیافتنی شده است.

اما من تصور میکنم دانشمندان، فراتس از فیاجعهای که از آن صحبت می شود، به شکلی به تجسس هیچ خود ادامه می دهند. از نظر من آنچه اهمیت دارد کار اندیشه است که بر فراز این عدم قطعیت انجام میگیرد، زیرا اصل عدم قطعیت چیزی جز شبیه سازی و همانندنگاری (simulation) نیست.

اما آیا همانند این عملِ علمیِ عدم قطعیت، در عرصهٔ هنر یا سیاست هم وجود دارد؟

در مورد سیاست، انسان با دریافت این امر آغاز میکند که در عدم قطعیت کامل بسر می برد. سیاست برای ما تبدیل به وضعی بی نظم و اتفاقی شده است. زیرا نه تنها دیگر رابطه ای میان علتها و معلولها وجود ندارد، بلکه از چیرگی بر جریانها نیز دیگر خبری نیست. دیگر نمی توان بر افکار عمومی تسلط یافت، همان طور که تسلط بر سرعت ذره در فیزیک ناممکن شده است. بنابراین در مورد سیاست در مرحلهٔ آشوب و بی نظمی (chaotique) بسر می بریم. و این ما را در سرزمین متروک عدم قطعیت قرار می دهد. بنابراین غایت را از دست داده ایم، اما ناچاریم در ایس بی غایتی در جست وجوی سرنوشت خود باشیم.

آیا فکر میکنید این نایقینی و عدم قطعیت، بیرون از فرهنگ غربی نیز، بردی جهانی دارد؟

مفهوم جهانی درواقع صفت ممیزه و مختص غرب است، و فرهنگهای دیگر را دربرنمی گیرد. مثلاً در مورد اسلام، چیزی در تعارض با فرایند غربی جهانی شدن در حال گسترش است. اما درعین حال ما در جهانی شدن امور زندگی میکنیم و، بنابراین، فرهنگهای دیگر نیز به نمحوی دچار ویروس غربی عدم قطعیت هستند.

همهٔ مسئله این است که بدانیم آیا در میان این فرهنگها، فرهنگی هست که بتواند خالق انرژی متعارضی با این ویروس باشد. در نزد ما غـربیان پـادتن . (آنتیکور) تولید نمیشود، چون ویروس تا اعماق نفوذکرده است، امـا در جاهای دیگر، ویروس واکنشهای شدید ایجاد میکند. پس به نظر من بازی تمام نشده است.

| د | مدر | عقل | نقد | ٩ | ۴ |
|---|-----|-----|-----|---|---|
|   |     |     |     |   |   |

| معەھاى غربى | سی در جا. | انفجار سيا | آينده شاهد | بتوانیم در | میکنید | فكر |       |
|-------------|-----------|------------|------------|------------|--------|-----|-------|
|             |           |            |            |            |        |     | باشيم |

🔲 من به انفجار عقیده ندارم. به هر حال، حتی همین جامعهٔ غربی موفق میشود جامعههای دیگر را بی ثبات کند و ظاهراً همهٔ آنها را به خــود ملحق سازد، كه نمونه آن سقوط كمونيسم است؛ اما اين پديده دوجانبه است، چون بی ثباتی در مسیر و جهت دیگری نیز حرکت میکند. نمیدانم چه کسی برنده خواهد شد، اما در هر حال باید هرگونه فکر احیای یک خطی بـودن جهانشمول را رهاکرد.گفتن اینکه تاریخ خردمندانهای وجود داردکه در آن سرانجام تمام جامعهها با هم کنار خواهند آمد درست نیست. در این مورد من هوادار فردیت جوامع هستم. البته نمیخواهم امیدی اطمینانبخش بپرورانم. اما باید دانست آنچه انسان میخواهد این است که بتواند چیزی را جانشین ایـن وضع کند. چه نوع تغییر ارزیابی می تواند کارساز باشد؟ در این مورد چیزی نمیدانیم، زیرا آن استحالهٔ ارزشهاکه نیچه از آن سخن میگوید تحقق نیافته است. ولی ما جز افق منفی نظام خود را نمی توانیم ببینیم. اگر چیزی در جای دیگری وجود داشته باشد نمی توان آن را پیش بینی کرد، چـون، در عـین از دست دادن حافظهٔ خود، نیروی پیشبینیمان را نیز از دست دادهایم. بنابراین تمام آنچه را می توان جست وجو کـرد یک بـینش جـایگزین است نـه یک پیشبینی با تمام مخاطرات موجود در آن. یگانه فضیلتی که می توان هنوز در این جهان نجات داد فضیلت پایداری است، چون سایر فضایل، نظیر امید و احسان و غیره، تبدیل به ارزشهایی مسخره شدهاند.

🔲 من هیچ امکانی برای عمل جمعی نمی بینم. از نظر من فقط شکل

ت پس به نظر شما در این تباهی غرب چه امکاناتی برای اقدام اجتماعی یا سیاسی معینی وجود دارد؟

انفرادی عمل وجود دارد. باید کوشید تا به نوعی از روشنبینی روشنفکرانه، به نوعی طنز و لودگی، دست یافت. نوعی طنز در وقایع تاریخی وجود دارد که باید به تحلیل آن پرداخت. سابقاً به یک راه حل جمعی فکر می کردم، اما اکنون تمام مبارزه ام این است که، با کوری کامل دربارهٔ وضع امور، تمام راهها به رویم بسته نشود. چیزی که من بیش از همه از آن نفرت دارم، دستکاری و هوچیگری و از این جور اعمال است. این مبارزه به نظر من عملی سیاسی است، اما نمی خواهم کردارهایی مثبت تر به آن نسبت دهم.

اما آیا فکر نمیکنید که این نحوهٔ برخورد با امور، با توجه به اینکه راه را برای هرگونه نسبیگرایی فلسفی ـسیاسی باز میگذارد، برخـی از ارزشـهای دموکراتیک را در معرض خطر قرار میدهد؟

معرض خطر نابودیند. امروزه دموکراتیک به علت کامیابی خویش، خود در معرض خطر نابودیند. امروزه دموکراسی تبدیل به امری مطلق (به معنایی که ایمانوئل کانت به کار میبرد) شده است. بنابراین دیگر فرایندی زنده نیست. حتی به زور جنبهٔ جهانی یافته است. این هم نوعی هو چیگری است. در جهان ما یک باجگیری و هو چیگری دموکراسی وجود دارد. اکنون هر جا اگر انتخابات با خرد خاص فلان طبقهٔ سیاسی تطبیق نکند، رک و راست انکار می شود. نمونهاش را در الجزایر و دانمارک داریم. گفتن اینکه دانمارکی ها باید دوباره رأی بدهند چون لازم است که به اتحاد اروپا «بله» بگویند، به نظر من نوعی هوچیگری است که نمی توانم آن را بپذیرم. یک ارزش نمی تواند جهانشمول باشد، و اگر باشد، مانند مایعی بسیار رقیق محو می شود. تقریباً مثل یک پدیدهٔ بانکی است. اگر همه سهام داشته باشند، دیگر هیچ ارزش سهامی وجود نخواهد داشت و حتی دیگر مبادله نخواهد شد. پس حتی اندیشهٔ دموکراتیک نخواهد داشت و حتی دیگر مبادله نخواهد شد. پس حتی اندیشهٔ دموکراتیک کردن فرهنگ یا فرهنگی کردن دموکراسی، بی نظمی و اختلاط آنتروپیک کردن فرهنگ یا فرهنگی کردن دموکراسی، بی نظمی و اختلاط آنتروپیک

است. از سوی دیگر، برای تشکیل دموکراسی برگزیدگان خیلی دیر شده است، و اگر یک چنین دموکراسی روزگاری وجود داشته، مسلماً برحسب قواعد بازی بوده است. به هر حال امروزه دیگر قواعد بازی وجود ندارد؛ یک قانونگذاری عمومی وجود دارد؛ یک هنجار و یک توافق کلی که هنجار را به اجرا میگذارد. اما این حالت مولکولی امور است. به منحط ترین مرحلهٔ انرژی سیاسی رسیده ایم همه جا این وضع وجود دارد و شاید همین وضع است که آن را حالت دموکراتیک تلقی میکنند. اما، در این صورت، این وضع دیگر چندان به درد نمی خورد.

📘 با این حال مقیاسی از ارزشهای اخلاقی برای ما مانده است.

یه، انسان اجباراً دارای ارزشهای اخلاقی است، اما این ارزشها دیگر ارزشهای جمعی نیستند. براستی نمی فهمم چطور می توان آنها را به طور جمعی انجام داد. ارزشها از میان رفتنی اند، اما شکلهای انفرادی موجود در هر فرهنگ از میان نرفتنی اند. شکلها، مثلاً، به نظر مین عبار تند از اغوا، بازگشت پذیری، مبارزه جویی، و غیره. شکلها، بدون انهدام کامل بشریت، از میان نرفتنی اند. برای اینکه حتی فاجعه، شکلی برگشت پذیر است. شکلها وجود خاصی دارند، و جزئی از توهم حتی جهان هستند. این توهم، در به بازی گرفتن و جود خلاصه می شود. توهم یعنی به بازی گرفتن و اقعیت. انسان دیگر امکان دخالت دادن طرحهای جمعی را ندارد، بلکه همیشه امکان دخالت دادن من مثلاً جسم را دارد.

ا اما رابطهٔ ما با مرگ چیست؟ آیا در اینجا نیز تغییری در این سطح وجود ندارد؟

🔲 ما در تمدن خود با مرگ همچون یک توهم زیستهایـم. ارزش

حقیقی نمادین مرگ در توهم است. زیرا واقعیت مرگ را هیچکس نمی تواند مهارکند و از همین رو نگرانکننده و دلهرهزاست. بنابراین در مورد مرگ باید تفاوت و شکافی راکه بین واقعیت آن به عنوان موضوع زمان واقعی – و پندار آن به عنوان بازی جهان، یعنی به عنوان توهم – وجود دارد یافت.

بنابراین شما واژهٔ «توهم» را به معنای لاتینی آن (ludere) یعنی «بازی کردن» به کار می برید. و این بدان معناست که به نظر شما توهم ما از واقعیت در این بازی جهان، که صحبتش را کردید، خلاصه می شود.

این، توهم را در معنای دیگری قصد نکرده ام این، توهم را در معنای دیگری قصد نکرده ام این در کتاب توهم کرد. من کلمهٔ «توهم» را به معنای مبهم و پیش پاافتادهٔ آن به کار برده ام. معذلک تصور می کنم که باید با هر دو بازی کرد، برای اینکه از زبان نمی توان چشم پوشید. از لحاظ زبانی، مفهوم توهم در تقابل با واقعیت قرار دارد، و توهم مانند چیزی منفی تلقی می شود. من فکر می کنم نوع دیگری از توهم نیز به عنوان «بازی تعلق» وجود دارد که هنر در گذشته جزئی از آن بوده است. اگر اصطلاح «توهم پایان» را در معنای خوب کمی بیشتر بکاویم، به اندیشهٔ «پایان چونان توهم» می رسیم، یعنی «بازی پایان» را بازمی یابیم، بازی ای که داو آن پایان است. باری امروزه دیگر پایان، داو نیست، زیرا دیگر نمی تواند دخالت داده شود. این بدان معناست که پایان را از دست داده ایم و پایان چیزی گمشده است. دیگر جز نوعی حسرت پایان وجود ندارد.

🔲 اما این حسرت پایان متضمن حسرت آغازی دیگر نیز هست.

البته، هر دو با هم هست. شاید وقتی که چنین وسوسهٔ خاستگاهی وجود دارد، وسوسهٔ آغازی دیگر و تکرار فشردهٔ همه چیز، شروع دوباره از صفر و باز آغازی نو نیز وجود دارد. به همین دلیل است که پایان بیشتر از ما

می گریزد. این وسوسهٔ خاستگاه مسلماً از فقدان پایان سرچشمه می گیرد. انسان در جهت مخالف راه می افتد تا از این بی پایانی بگریزد. زیرا اگر انسان موفق شود اثبات کند که آغازی دیگر وجود دارد، آنگاه خواهد توانست حق انتخابی مثبت دربارهٔ پایان داشته باشد. اما این جست وجوی خاستگاه، مثل جست وجوی «انفجار بزرگی»، بازی نومیدانه ای است، زیرا امروزه دیگر انسان موفق به یافتن آن تخمدان عینیت نمی شود که از طریق آن بتواند کل کائنات را باز درنوردد.

آیا فکر میکنید که میراث گذشته بتواند باز هم برای ما معنایی داشته باشد؟

■ همان معنا را ندارد، چون انسان در حرکتی است که خود را در جهت عکس میبیند. از این رو انسان بیشتر در حال انباشت معکوس و رو به گذشتهٔ چیزهاست تا تشکیل حافظهای زنده. حافظهٔ زنده رو به سوی آیه نشانه گیری و پر تاب می شود و روی سطح اکنون سر برمی افرازد؛ به این دلیل انسان دربارهٔ تمامیت آن سؤالی مطرح نمی کند. در حالی که وقتی دربارهٔ تمامیت پرسشی مطرح می شود، مانند امروز، معنایش آن است که عدم قطعیت تمامیت پرسشی مطرح می شود، مانند امروز، معنایش آن است که عدم قطعیت و نایقینی به حد کمال وجود دارد. و ناگاه انسان با حافظهٔ بالقوه ای سروکار پیدا می کند که از لحاظ فنی بسیار دور تر به گذشته می رود. انسان هرگز به خاستگاهی نمی رسد، بلکه در جهت دیگری راه می سپرد. ...

ا اما آیا انسان میتواند برای ایجاد طرحی از آینده بـه مـیراث گـذشته رجوع کند، چون بحران آینده ما را مجبور میکند که به سـوی گـذشته نـیز بازگردیم؟

🗖 همهٔ مسئله این است که بدانیم با مصالح گذشته چه بکنیم. یا

ميخواهيم آنها را با نوعي مرمت سردستي ايدئولوژيكي تجديد حيات كنيم، ياكل معلوماتمان اين استكه آنها را دوباره فعال سازيم و به صحنه آوريم. مثلاً علم تاریخ را در نظر بگیریم. میدانید که این علم در بدو تولد خود در قرن نوزدهم تحت تأثير انديشهٔ عقل بود. بدين ترتيب همهٔ رويدادهاي گذشته در راستای این عقلگرایی مورد تفسیر مجدد قرار گرفتند. اما امروزه اینطور نیست. درواقع این عقلگرایی، خود ضربههای متقابلی را تحمل کرده است. میبینیم که دیگر مورخان از وجدان اخلاقی پناهگاهی نمیسازند، چون انسان در جشن یادبود بیهودهای که دیگر در حافظه وجود ندارد فروغلتیده است. امروزه این جشن یادبود، جزئی از سینماست. فیلم کریستف کلمب است و هنرپیشهٔ آن ژرار دو پاردیو. تاریخ، اکنون، به قلمرو بایگانیها تعلق دارد. اما هرچه تعداد بایگانیها زیادتر باشد انسان کمتر قادر به خواندن آنهاست. اکنون چه کسی می تواند در خواندن بایگانیها مهارت یابد؟ وقایع کنونی نیز چنینند. دیگر معنا و جهتی ندارند، چون ممکن است همهٔ معانی و جهات ممکن را داشته باشند. هرکس می تواند هر معنایی برای آنها تشخیص دهد. در این صورت دیگر توافقی حقیقی در مورد یک معنای معین وجـود نــدارد. بــه عبارت دیگر، تاریخ نیز به چنگ اهریمن عدمقطعیت گرفتار آمده است.

ا ما مردمان شرق و جنوب ظاهراً همین تاریخ را به نحوی دیگر طی کردهاند. تاریخ برای آنها بیشتر معنای فرجام شناسانه دارد.

اما نگاه کنید در شرق چه میگذرد. آنچه میگذرد انکار کامل پنجاه سال تاریخ است. درواقع دارند محاکمات مسکو را در جهتی معکوس بازسازی میکنند، یعنی همان روش جورج اورول در محو کردن گذشته در پیش گرفته شده است. این بار کارها بهطور دموکراتیک انجام میگیرد، اما حتی نمیخواهند بهعنوان استثنایی دهشت آور و فاجعهزا ملاحظه کمنند که چنین چیزی وجود ندارد. مسلماً هر

دورهای چنین مرحلهای داشته است، اما من این بار فرایند را ترسناک می یابم. کمونیسم شاید ترسناک بوده است، اما محو آن نیز به شیوهای وحشتناک انجام می گیرد، چون نه هیچ قدرشناسی در کار است، نه مسئولیت چیزی بر عهده گرفته می شود، و نه هیچ دیالکتیک حافظهای وجود دارد. بد ترین جاهای زخم و آثار مرض به ارث رسیده است. وحشتناک ترین روشهای بوروکراتیک به کار گرفته می شوند و افراد خودبه خود به انکار خویش می پردازند، چنانکه در مورد محاکمات مسکو چنین بود. بلوک شرق سابق، امروزه یک آزمایشگاه در نقی است، و در آنجاست که می توان دانست امور چگونه انجام می گیرند. در نزد ما غربیان این کار دقیقتر و باکش وقوس بیشتری صورت می گیرد. اما در شرق انحطاط جمعی واقعی در مورد تاریخ وجود دارد. درواقع مردمان شرق حتی وارد تاریخ خاص خود نمی شوند. وقتی آنها وارد زمانهای گذشتهٔ خود می شوند، تاریخ حقیقی خود را بازنمی یابند، بلکه با نوعی مدل منجمد روبرو می شوند. بنابراین آنها نه تاریخ را بازسازی می کنند و نه وارد آن می شوند.

🔲 آنها به نحوی خاص زباله های مدرنیته را به چنگ می آورند.

ال بله، درست است، آنها تماریخ خاص خود را مثل زبالهای بازمی یابند. در این صورت، آنجا پایان حقیقی تاریخ وجود دارد. این نابودی نیست. نابودی به شکل صحیح آن، چیز خوبی است. اما در آنجا نابودی وجود ندارد، هیچ چیز وجود ندارد، بلکه باز هم زباله است. و تا بی نهایت به بازیافت و تبدیل زباله ها می پردازند. تاریخ در این جهت به راه افتاده است. در مورد ما نیز می توان همین تحلیل را ارائه داد، اما در غرب فعلاً جنبهٔ نمایشی آن کمتر است.

ا اما در خصوص آنچه اکنون گفتید، من عبارتی را از آخرین کتاب شما، «توهم پایان»، یادداشت کردهام. به نوشتهٔ شما: "مضحک ترین ویژگی سراسر

تاریخ، طنز پایان، این است که کمونیسم درست به همان نحوی نابود شده که مارکس برای سرمایه داری پیش بینی کرده بود... سرمایه کار کمونیسم را انجام داد، و کمونیسم به جای سرمایه مرد."

🔲 این شوخی تلخی است، یک پارادوکس است. ...

🔲 آیا مارکس بالاخرہ حق داشت؟

🔲 نه، برای اینکه جبهه گیری کرده بود. بازگشت پذیری برای او جالب نبود. او فاقد روح طنز بود و میدانیم که طنز در تاریخ وجود دارد. از نظر مارکس سرمایهداری میبایست بمیرد و کمونیسم به نحوی تاریخ را بسازد. اما سرمایه داری نمر ده است، حال آنکه کمونیسم به پایان راه خود رسیده است. از همین روست که وقتی نیچه از «مرگ خدا» سخن می گوید، منظورش این است که «مرگ خدا» یک رویداد است. بااین حال شاهد این مرگ نیستیم. چیزی که گواه آنیم، زمان سپری شدهٔ دینهاست. در مورد سرمایه نیز چنین است. سرمایه نمر ده است. سرمایه همه جا رقیق شده است، و حتی دیگر آن چهرهای را ندارد که مارکس از آن توصیف میکرد. سرمایهداری تبدیل به شکلی وارفته و گازدار شده است. بنابراین تصور میکنم تحلیل مارکس در مورد شکل همچنان معتبر است نه در مورد محتوا. به نظر مارکس منطق سرمایه لزوماً آن را به سوی مرگ میکشاند. درحالیکه اکنون منطق کمونیسم است که آن را به سوى سقوط كشانده است. يس به هر حال چيزى اتفاق افتاده است. مضحك است، اما من فکر میکنم مارکس یکی از اولین کسانی بوده که از «پایان تاریخ» سخن گفته است. بنابراین در اندیشهٔ او نکات استراتژیکی وجود دارند که هنوز كماكان معتبرند.

🔲 پس به نظر شما مارکس کماکان متفکری کنونی است؟

|  | مدر | عقل | ىقد |  | 1. | ٠٢ |
|--|-----|-----|-----|--|----|----|
|--|-----|-----|-----|--|----|----|

لیه، اما من مارکس را اندیشه مند مرجع خود نمی دانم. اندیشهٔ او زیاده از حد انباشته از گذشته ای اید تولوژیک است. بااین حال تصور نمی کنم او مرده باشد. اما این نکته را یکی از ضعفهای اندیشهٔ فوکویاما می دانم. از این لحاظ اندیشهٔ او بسیار فاقد عمق است و همین وی را به سوی ارائهٔ ترازنامهٔ فوق العاده ساده نگرانه ای دربارهٔ پایان اندیشهٔ مارکس می کشاند. در حالی که آنچه مارکس تدوین و تحلیل کرده به هیچ و جه پایان نیافته است.

🔲 آیا شما فکر میکنید مارکسیسم بتواند روزی در غرب احیا شود؟

اگر قرار باشد روزی چیزی احیا شود، شبح مارکسیسم خواهد بود. نه، به نظر من، این احیایی موزهای و یادبودی خواهد بود. مارکسیسم، به معنای لغوی کلمه، مرده است، بااین حال به عنوان «استعارهای» در فرایند فکری من زنده مانده است. اما در حقیقت، نومیدکننده آن است که همه چیز ممکن است به حال سابق بازگردد. فقط زمان لازم است.

ا اما در تحلیل شما از جامعه های بلوک شرق، اوجگیری ناسیونالیسم در کشورهایی نظیر یوگوسلاوی چه جایی دارد، و آیا آن نیز جزئی از زباله های مدرنیته است؟

را هم می توان، به شیوهای متأثرکننده، حاصل بی تجربگی در مورد دموکراسی را هم می توان، به شیوهای متأثرکننده، حاصل بی تجربگی در مورد دموکراسی و حقوق بشر دانست، و هم حاصل خطایی تاریخی در زمان حال. شخصاً، به عنوان یک اروپایی، احساس ملی در جمهوریهای یـوگوسلاوی سـابق را همانند آن احساس ملی که در عصر رمانتیسم سیاسی وجود داشت نمی دانم. البته این امر مانع از آن نیست که او جگیری ناسیونالیسم در بلوک شرق سابق با خشونت همراه باشد، اما خود خشونت نیز از لحاظ معنای واقعه هیچ معنایی

ندارد. به خاطر صورت خیالی و موهومی حادثه نیز می توان به کشتار یکدیگر پرداخت. جنگ تروا نیز به خاطر صورت خیالی هلن روی داد. اما اگر به این نحو به امور بنگریم، آنگاه دیگر در عرصهٔ سیاست نیستیم و دیگر نمی توانیم متعهد باشیم. به نظر من تحلیل فراسیاسی وقایع دیگر مورد علاقهٔ رسانهها نیست.

🔲 آیا ایجاد اروپای بزرگ نیز به نظر شما صورت خیالی است؟

کاملاً. در مورد جنگ خلیج فارس نیز همین نظر را داشتم. تصور می کنم این صورت خیالی خود جنگ بود که در کانون جنگ خلیج فارس قرار داشت. ژان ژیرودو (Giraudoux) درست دیده بود. چیزی که در جنگ مهم است پیروز شدن است. اگر من ناچار باشم هدفی برای خود انتخاب کنم، حفظ اجتماعی چیزهایی است که فرایند تاریخی را مشخص کرده اند.

پس، با وجود همهٔ اینها، خوشبین هستید؟

من بدبین نیستم. اینجا مسئلهٔ بدبینی مطرح نیست. من آنچه را در حال حاضر در اطرافمان میگذرد جذاب می یابم. به هر حال ما در دورهای موهوم زندگی میکنیم.

اكتبر ١٩٩٢



### ۵

## تاريخ

گفتوگو با:

مارك فسرو



#### مارک فسرو Marc Ferro

🔲 شما چگونه به تاریخ و مطالعهٔ آن علاقهمند شدید؟

ابتدا به طور خیلی معمولی جلب تاریخ شدم. خیلی ساده؛ می خواستم گذشته ام را بشناسم تا بتوانم دنیای موجود را درک کنم. اما ایس تاریخ، تاریخ در معنای معمول آن بود. مانند معلمی تاریخ را شناختم که می خواهد آن را، پس از آموختن، به دیگران بیاموزد. به چنگیزخان، به اسناد و مدارک مهم، و به جنگها علاقه داشتم. دلم می خواست تاریخ درس بدهم. اما این علاقه محتوای سیاسی روشنی نداشت. از سسن دوازده سالگی در فکر آموزش تاریخ بودم و در همان دوازده سالگی چیزی دربارهٔ سرآغاز تاریخ جهان نوشتم. به این معنا در آغاز، برای من، تاریخ نه به اید تولوژی ربطی داشت و نه اصولاً معنایی در آن نهفته بود. به مطالعات خود ادامه می دادم و بعد هم شروع کردم به تدریس تاریخ. برای نخستین بار در الجزایر با تاریخی

روبرو شدم که در برابر چشمانم شکل میگرفت. البته، پیش از جنگ الجزایر، یعنی در دوران جنگ جهانی دوم با وقایع تاریخی از نزدیک سروکار پیدا کردم. آن زمان من در جنگل ورکور عضو نهضت مقاومت ملی بودم، اما آن موقع بین پارتیزان بودنم و علاقه ام به تاریخ ارتباطی قائل نبودم. حال آنکه در الجزایر وضع فرق میکرد. من در آنجا معلم بودم و از نزدیک در جنبش استقلال طلبی سالهای ۱۹۴۸ تا ۱۹۲۰ شرکت داشتم. با چند تن از دوستانم جنبش آزادیخواهان الجزایر را پیریزی کردیم. سعی ما بر این بود که راهی برای تأسیس یک کنفدراسیون فرانسوی -الجزایری بیابیم. در این دوران بالجزایریها در یک سازمان متحد فعالیت نمی کردند، بلکه تشکلهای متعددی الجزایری فرهت عباس، بنبلا، و دیگران وجود داشت.

در این دوران من خیلی فعال بودم. حتی در سال ۱۹۵۹ در الجزایر باگی موله و همچنین با اعضای جبههٔ رهایی بخش ملی (FLN)، که بخوبی می شناختمشان، و نیز با فرانسوی های اهل فرانسه یا افریقایی های فرانسوی تبار مذاکراتی انجام دادم. در این دوران تجربهٔ سیاسی به دست آوردم. از این پس، دیگر تاریخ از آن جهت برایم جالب نبود که بخواهم روایتش کنم، بلکه فهم آن بود که برایم اهمیت پیدا کرد. تاریخ ابزار تبلاش من برای کمک به هموطنانم بود، چراکه به نظر من نقش تاریخ این است که به انسانها بیاموزد که هیچگاه فریب اید تولوژی ها، تبلیغات، و سیاست را نخورند. به همین دلیل است که آثار تاریخی من آثاری انتقادی هستند.

پس از این نیز اگر به بررسی انقلاب روسیه پرداختم، برای آن بود که می دیدم هر یک از گروههای شرکت کننده در آن انقلاب، مثل بلشویکها، آنارشیستها، تروتسکیستها، و ضدکمونیستها تاریخ را به گونهٔ خاص خود روایت می کند. تلاش من همه معطوف بر آن بود تا بروشنی نشان بدهم کجا و چگونه کمونیستها، و کجا و چگونه کمونیستها، و کجا و چگونه ضدکمونیستها، و کجا و چگونه ضدکمونیستها. در ضمن چون تا حدی با مسائل اسلام در افریقای شمالی آشنایی داشتم، کارشناس مسائل تاتارها و اسلام و ملیتها در روسیه هم شدم.

درواقع مسائلی که من به عنوان یک شهروند و نه یک مورخ با آنها روبرو شدم، یعنی ملیگرایی و اسلام و کمونیسم، حوزهٔ فعالیت تاریخی مرا تعیین کرد.

اما شما چرا به عوض اینکه مورخ الجزایر و مراکش بشوید، مورخ روسیهٔ شوروی شدید؟

بعد اتفاق دیگری برایم رخ داد. در سال ۱۹۹۴، یعنی پنجاه سال پس از جنگ جهانی اول، استادان راهنمایم، رُنووَن و هانری میشل، در کار تهیه و بندارک فیلمهایی دربارهٔ جنگ جهانی ۱۹۱۴ - ۱۹۱۸ بودند. چون رسالهٔ دکترای من دربارهٔ انقلاب روسیه بود، از من خواستند تا مشاور تاریخی آن فیلمها شوم. اینجا بود که من آرشیوهای سینمایی راکشف کردم و دیدم که تصاویر گویای حقیقتی هستند غیر از حقیقتی که کلام باز میگوید. این تصاویر نشان می داد که در جنگ جهانی اول، وقتی سربازان به هنگام مرخصی به ایستگاه قطار شالون می رسیدند، می دیدند کسی چشمانتظارشان نیست، حال آنکه آنها انتظار داشتند که مردم به استقبالشان بیایند و آنها را در آغوش بگیرند. ولی هیچکس آنجا نبود. مردم مشغول خوشگذرانی خودشان بودند. یعنی سوای رویارویی فرانسویها با آلمانیها، چپ با راست، سوسیالیستها با کاتولیکها که حقیقتی بود، حقیقت دیگری نیز وجود داشت و آن حقیقت میربازانی بودند که دیگر در شهر جایی نداشتند، از شهر غایب بودند و

مطرودشده از شهرها. جنگ حقیقی رویارویی میان شهرنشینان و جنگجویان بود و نه رویارویی میان فرانسویها و آلمانیها. چراکه بیست سال بعد از آن تاریخ، فرانسویها \_البته نه همهٔ آنها \_ فاشیست شدند. فاشیسم وسوسهشان کرده بود تا حسابشان را با فرانسویان پشت جبهه،که آنها را تنهاگذاشته بودند، تصفیه کنند.

باری، تصاویر یک ضدحقیقت را به من نشان دادند. چیزی که، در مقایسه با تاریخ رسمی، ضدتاریخ بود. و من این نقد تاریخ به وسیلهٔ تصویر را تا امروز، که برنامهٔ «تاریخ موازی» (Histoire Parallèle) را برای کانال آرته که کانال مشترک آلمان و فرانسه است آماده می کنم، ادامه داده ام.

| در طی این سالهاکار شما به عنوان تهیه کنندهٔ برنامه های مستند تلویزیونی |               |
|------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ازات کار تاریخنگاریتان صورت گرفته است. آیا شما برای یافتن بخشی         | بەمو          |
| لمها به روسیه سفر کردهاید؟                                             | از <b>ف</b> ی |

اوایل برای آرشیو فیلم نبودکه به شوروی میرفتم. در ابتدا برای جستوجوی اسناد انقلاب روسیه به اتحاد جماهیر شوروی سفر میکردم و اولین مورخ غربی هستم که موفق شده است به آرشیوهای شوروی دست پیدا کند. آنها حتی آرشیوهای حزب کمونیست را هم در اختیارم گذاشتند.

آ وقتی کار شما دربارهٔ بوروکراسی را با کارتان دربارهٔ سینما و تاریخ مقایسه کنیم، دو گرایش متفاوت در کار شما به چشم میخورد. از سویی کاری تحلیلی است در رابطه با آرشیوها، و از سوی دیگر کاری در رابطه با تصاویر. با این تفاصیل مایلم بدانم شیوهٔ کارتان به عنوان مورخ آرشیو، از یک طرف، و به عنوان مورخ تصویرها، از طرف دیگر، چگونه است؟

این دوکار به هم مربوطند. مثالی می زنم که شاید بتواند این ارتباط را روشن کند. هنگامی که من به تصویرهایی دربارهٔ انـقلاب روسیه، یـعنی

تصاویر فوریه و آوریل ۱۹۱۷، نگاه میکردم، صحنهها از این قرار بود: در خیابانهای پتروگراد دستههای مردم با پلاکارد رژه میرفتند. معمولاً دو تــا دوربین وجود داشت یکی در راست و دیگری در چپ. و برای همین می توان بخوبی نوشته های روی پلاکار دها را خواند. از آنجاکه من آنها را در آرشیوها دیده بودم، می توانستم تاریخ تظاهرات را معین کنم. هنگامی که دوباره این اسناد و مدارک را نگاه کردم، دیدم که در ماههای مارس ـ آوریــل ۱۹۱۷ مردم خیابان، تـظاهرکنندگان را هـمراهـی مـیکنند، بـهطوریکه نـمی توان تظاهرکنندگان را از مردم عادی تشخیص داد. پس می توان نتیجه گرفت در این ماهها همهٔ مردم هوادار انقلاب هستند. در ماه ژوئن ۱۹۱۷ دستههای مردم در همین خیابان تظاهرات میکنند، منتها مردم دیگر در پسیادهروها رفتوآمــد میکنند و در تظاهرات شرکت ندارند. در ماه ژوئیه عدهای هستندکه تظاهرات میکنند (کارگران یا سربازان) و مردم توی خیابان حتی نگاهشان هم نمیکنند، بین این دو گروه هم صفی از محافظان هست. بنابراین نـتیجه مـیگیریم کـه تعارضی میان مردم خیابان و تظاهرکنندگان وجود دارد. به بیان دیگر، ایــن تصاویر گونهای زمانبندی از تظاهرات را در اختیار ما قرار می دهد. این نکتهٔ اول بود. نکتهٔ دوم اینکه وقتی ما به همهٔ این پلاکاردها و تظاهرکنندگان نگاه میکنیم، متوجه میشویم که تظاهرکنندگان عبارتند از زنان، ارامنه، یهودیان، و طرفداران حزب دموکرات. اما اثری از کارگران نیست. مسیدانسید که در کتابهای تبلیغاتی، انقلاب روسیه یک انقلاب کارگری معرفی می شود، پس حق داریم از خود بپرسیم که چطور ممکن است کارگری در کار نباشد؟ اما با نگاه به آرشیوها میفهمیم که چرا در تظاهرات ماه مه ۱۹۱۷ کـارگران شـرکت نداشتهاند. سندی را پیداکردم که پیش از این خوانده بودم، اما توجهی به آن نکرده بودم. در این سند سربازی وارد مقر حزب بلشویک می شود و میگوید: "ميخواهيم تظاهرات كنيم"؛ حزب جـواب مــيدهد: "بــاشد، امــاكــارگران آمادگی ندارند." و سرباز سپس میرود. ایـن هـمهٔ آن چـیزی است کــه در آرشیوها وجود دارد. در ژوئن ۱۹۱۷ دستهای از سربازان به حزب بلشویک

میروند و میگویند: "میخواهیم تظاهرات کنیم." جواب میشنوند: "کارگران آمادگی ندارند." این موضوع شما را به فکر وامیدارد. من این سند را پیش از دیدن تصاویر خوانده بودم، ولی به این نکته توجه نکرده بودم کـه هـر بـار سربازان هستندکه درخواست تظاهرات میکنند. اما تصاویر این نکته را برایم روشن کردند. بعد، فکر کردم که چرا کارگران در تظاهرات حضور ندارند؟ آنگاه به دیدن آرشیوهای کارگران رفتم. به نام همهٔ کارخانجات نگاه کردم. به آرشیو مربوط به ماه ژوئن کارخانهها، یعنی تاریخی که بلشویکها میگویند کارگران آمادگی ندارند، نگاه کردم. فهمیدم چراکارگران آماده نبودند. در آرشیوهای کارخانجات میبینیم که کارگران دارند کارخانهها را به اعتصاب میکشند، سرپرست کارخانه را بیرون کـردهانــد و در حــال انــتخاب کــمیتهٔ كارخانهاند. بنابراين، آنها انقلاب خودشان راكردهاند و، از آنجاكه مديريت کارگری خود را دارند و نیز از آنجاکه گمان میکنند که آنچه را میخواستهاند به دست آوردهاند، دیگر احتیاجی بـه تـظاهرات نـدارنـد. امـا بـلشویکها نمی توانند چنین چیزی را در کتابهای تاریخشان بازگو کـنند. تــاریخنگاران رسمی هم از این موضوع بیخبرند. چرا؟ زیرا این بدان معنی است که اولاً: کارگران طالب مدیریت کارگری بودند، و نه طالب ملیسازی که لنین آن را به اجرا درآورد. بنابراین، لنین خواستهٔ کارگران را عملی نکرد، و ایس چیزی نیست که کتابهای رسمی بتوانند بازگو کنند. ثانیاً: این سربازان بودند که دست به تظاهرات میزدند. در آن دوران سربازان، دهقانان مسلح بودند؛ به عبارت دیگر انقلاب، دهقانان را به پیروزی رسانده بـود و حـزب دهـقانان، یـعنی سوسیالیستهای انقلابی، باید قدرت را در دست می گرفت و نه بلشویکها که قدرت را قبضه کرده بودند. به این ترتیب، تصاویر افشاگر عدم مشروعیت بلشویکها در اکتبر ۱۹۱۷ هستند. ارتباط بین آنچه در تصاویر میبینیم و آنچه در آرشیوها میخوانیم به این صورت است.

آیا شما با شاهدان تاریخی انقلاب روسیه دیدار کردهاید؟

| 📘 🗖 نقد عقل مدرن | ۲ |  |
|------------------|---|--|
|------------------|---|--|

له، من مدتها باکرنسکی گفتوگو کردم. همچنین توانسـتم بـا مولوتف و چند تن دیگر دیدارکنم.

چطور شد که شما به کار تهیهٔ زندگینامهای از رهبران انقلاب روسیه نظیر لنین، تروتسکی، یا استالین نپرداخته اید و ترجیح دادید زندگینامهٔ مارشال پتن را بنویسید؟

🔲 اول به این دلیل که زندگینامههای بسیار خوبی دربارهٔ کسانی که نام بردید در دست بود. زندگینامهٔ بسیار خوبی دربارهٔ استالین بــه قــلم بــوریس سووارین در دست هست. اما، در حقیقت، تهیهٔ چنین زندگینامههایی برایسم کششی نداشت. چراکه من نه تروتسکیست بودم و نه اسـتالینیست، و غــالبأ تروتسكيستها، استالينيستها، و حتى ضدكمونيستها هستندكه بــه نــوشتن زندگینامههایی از تروتسکی و استالین میپردازند. فکر میکردم اینهاکافی است و ما همه چیز را دربارهٔ آنها میدانیم. اما دربارهٔ پتن زندگینامهای وجود نداشت، نوشتن این زندگینامه به من امکان میداد رابطهٔ فرانسویان و پـتن را مطالعه کنم. رابطهای که مدتها در فرانسه کسی مایل نبود راجع به آن صحبت شود. بههرحال، من بیشتر دوست داشتم به پتن و فرانسویها بـپردازم تــا بــه استالین یا لنین. در مورد روسیه، ترجیح میدادم که انقلاب روسیه را از پایین مطالعه کنم، یعنی به بررسی انقلاب مردم، روانشـناسی تــودهها، و کــمیتهها بپردازم، نه اینکه فقط تاریخ بلشویکی بلشویسم را مطالعه کنم. همیشه به تاریخ بلشویکی بلشویسم یا تاریخ ضدبلشویکی بلشویسم پرداخته شده بود، اما من میخواستم ارتباط میان جامعهٔ فرودست و حزب را دریابم. و این همان کاری است که در کتاب از شوراهای کارگری تا کمونیسم بوروکراتیک انجام دادهام.

آیا شما به عنوان مورخ انقلاب روسیه، هیچگاه مورد آزار و اذیت دولت شوروی قرار گرفته اید؟

آنها اصلاً باورشان نمی شد که من بتوانم از تمامی آرشیوها استفاده کنم. آنها خیلی به من بدوبیراه گفته اند، مقاله های زیادی علیه من نوشته اند و در آنها از من به عنوان «تاریخنگار بورژوا» و چیزهایی از این قبیل نام برده اند. ولی همهٔ اینها بخشی از کار من هستند. با این حال، من سعی می کردم که روابط خوبی با دولت کمونیستی وقت داشته باشم.

سما به عنوان فردی که تاریخ روسیهٔ معاصر را از انقلاب اکتبر تا به امروز بررسی کرده است، هنگامی که، پس از سقوط کمونیسم در روسیه، به گذشته نگاه می کنید چه احساسی دارید؟ آیا فکر می کنید که دورهای که به پایان رسید دورهٔ مهمی از تاریخ قرن بیستم بوده است؟ و آیا پایان کار کمونیسم در اروپا، نگرش شما را به عنوان مورخ نسبت به مسائل روز تغییر داده است؟

 دیگران را بی اعتبار کرد. با این حال تصور می کنم که نظام کمونیستی فایده ها یی هم داشت. اولین جنبهٔ مثبت آن این بود که در چنین نظامی دیگر ملیتها و روس ها دست به کشتار یکدیگر نمی زدند. این جنگ، جنگ الجزایر نبود. اینها ملتهایی مسیحی هستند، نظیر اوکرائینی ها، بالتیکی ها، گرجی ها، و ارامنه، که با روس ها در نبرد بودند. اما استعمار زدایی در این نقطه از جهان نسبتاً بخوبی صورت گرفته است. دومین جنبهٔ مثبت نظام کمونیستی این بود که جامعه تحول بسیاری یافت. اگر شما تصاویر روس ها را در ۱۹۱۷ نگاه کنید و جامعه تحول بسیاری یافت. اگر شما تصاویر وسها را در ۱۹۱۷ بگذارید، و آنها را در کنار تصاویری از فرانسوی ها و آلمانی ها در ۱۹۱۷ بگذارید، و جامعهٔ روس به طور چشمگیری دگرگون شده است. امروزه گفته می شود که جامعهٔ روس به طور چشمگیری دگرگون شده است، اما نکته اینجاست که آنها اینک متمدن و بخوبی آراسته اند. گفته می شود کشور آشفته است؛ بله، حقیقت اینک متمدن و بخوبی آراسته اند. گفته می شود کشور آشفته است؛ بله، حقیقت دارد؛ اما نظام، نظام یکسره منفی نیست. آنچه کاملاً منفی بود، وحشت گولاک دارد؛ اما نظام، نظام بود. در این زمینه، رژیم هیچ عذری ندارد.

ا اما با این حال، خطر انفجار در این نظام کلی هست، و این مسلماً مربوط است به سیاست استالینی نسبت به ملیتها.

سما می دانید که این خطر انفجار در روسیه بیشتر از جاهای دیگر نیست. در افریقا، در افغانستان، و در خاورمیانه، و تقریباً در همه جا چنین چیزی هست. تصور نمی کنم این خطر در اتحاد شوروی سابق بیش از جاهای دیگر باشد.

🔲 آیا شما نسبت به آیندهٔ روسیه خوشبین هستید؟

🔲 واضح است که خوشبین نیستم، و به آیندهٔ کشورهای در حـال

انفجار دیگر هم خوشبین نیستم. اماگمان نمیکنم که وضع در روسیه بدتر از جاهای دیگر باشد.

یکسی از مسوضوعهای بسیار جالبی که شما در کتاب «ریشههای پروسترویکا» مطرح کردید، رویارویی دو گرایش در درون حزب کمونیست روسیه از بدو انقلاب تا به قدرت رسیدن گورباچف است. بنا به نظر شما همیشه مبارزهای آشکار میان گرایش بلشویکهای روشنفکرتر و گرایشی که روستایی و واپس نگر بود جریان داشته است. به نظر شما فردی مانند یلتسین به کدام گرایش تعلق دارد؟

یعنی از یک طرف نقش یک ناسیو نالیست را ایفا می گیرد. او پوپولیست است، یعنی از یک طرف نقش یک ناسیو نالیست را ایفا می کند و از طرف دیگر در هیئت یک اصلاح طلب افراطی عمل می کند. او اساساً اصلاح طلبی از خمیرهٔ گورباچف نیست، یلتسین از زمرهٔ روشنف کران نیست، اهل تساهل نیست، لیبرال نیست، غربگرا نیست، اما چنین نقشهایی را به طور کامل ایفا کرده است. او تنها کسی بود که از درون حزب به انتقاد از آن برخاست؛ هیچکس پیش از او جسارت چنین کاری را نداشت. او نخستین فردی بود که حزب را ترک کرد، جسارت چنین کاری را نداشت. او نخستین فردی بود که حزب را ترک کرد، نخستین کسی که کاندیدای انتخابات شد، و نخستین فردی که روسیه را از نظام اتحاد شوروی خارج کرد. و این عمل به نابودی امپراتوری شوروی انجامید. رادیکالیسم او از دموکرات یا لیبرال بودنش ناشی نمی شد، بلکه ناشی از خواست وی در حفظ قدرت بود.

از این رو من نهایتاً یلتسین را در زمرهٔ دهقانان قرار میدهم. او بود که تصمیم گرفت بنیادگرایی دموکراتیک پیشه کند تا بتواند از کسمکهای غـرب بهرهمند شود.

آیا فکر نمیکنید که به قدرت رسیدن راست افراطی در روسیه خطرناک باشد؛

| مدر | عقل | نقد | 1 | ١ | ٦ |
|-----|-----|-----|---|---|---|
|     |     |     |   |   |   |

| 🔲 درواقع خطر راست افراطی در روسیه وجود دارد. چراکه به نظر          |
|--------------------------------------------------------------------|
| من تفاوت چندانی میان یلتسین و ژیرینفسکی نیست. خلاصه بگویم، آنچه را |
| یلتسین در حوزهٔ محدود میخواهد، ژیرینفسکی برای تمامی امپراتوری در   |
| سر دارد. ملی گرایی ژیرینفسکی یک ملی گرایی افراطی است، یالتسین هم   |
| ملیگراست اما افراطی نیست. در حقیقت، خطر ملیگرایی افراطی در روسیه   |
| وجود دارد، اما یک کشور را برایم نام ببرید که در آن چنین خطری وجود  |
| نداشته باشد.                                                       |

در واقع کشورهای بسیار معدودی هستند که خطر ملیگرایی افراطی در
 آنها وجود نداشته باشد.

ت حتی یک کشور هم نیست که از خطر ملیگرایی افراطی در امان باشد.

آ انتظار می رفت که با سقوط کمونیسم چرخشی در میان روشنفکران پدید آید.

نه، چون دلیل اصلی وجودی روشنفکران در شوروی مقابلهٔ فکری آنان با نظام کمونیستی بود. در نتیجه، هنگامی که رژیم کمونیستی در کار نباشد، دیگر روشنفکری هم نیست. در حال حاضر توان روشنفکری در روسیه وجود ندارد. در مورد سینمای روسیه هم وضع به همین منوال است. پیش از سقوط نظام کمونیستی فیلمهای انتقادی خوبی وجود داشت، حال آنکه امروزه فیلم خوب یا سینماگر خوبی دیگر در کار نیست. البته چنین پدیدهای را در تمام کشوهای دنیا می توان یافت. یهودیان هنگامی که تحت آزار و شکنجه بودند، فروید، مارکس، چارلی چاپلین، و دیگران را داشتند. اما حالا که در اسرائیل استقلال دارند دیگر چهرهٔ بزرگی در میانشان نیست.

اگر اجازه بدهید میخواهم برای به پایان بردن این گفت وگو به کارهای شما در مورد پتن بازگردم. در ابتداً مایلم بدانم چه چیزی در پتن بود که شما را به خود جلب کرد، و دوم اینکه، چگونه میان کار مورخ و زندگینامه نگار تمایز قائل می شوید؟

🔲 بایدگفت که، بهلحاظ علمی، زندگینامه پیش پاافـتاده ترین نــوع تاریخنویسی است. نخست به این دلیل که هر کسی منابع را هر طور که بخواهد تحلیل میکند. هر کسی زندگینامهٔ ویژهای از پـتن یــا دوگــل را مــینویسد. بنابراین، دقت علمی در آن وجود ندارد. اگر من تحول قیمت عـدس را بـا مقايسةً قيمت آن در الجزاير و فرانسه بين سالهاي ١٨٨٠ تا ١٩٢٧ بررسي كنم، یک کار علمی انجام دادهام، حتی اگر نتیجهٔ آن برای هیچکس جالب توجه نباشد یا اینکه نتیجهٔ مورد پسند نداشته باشد. مثلاً اینکه متوجه شویم که با توجه به قیمت عدس، سطح زندگی الجزایریها پایین و سطح زندگی فرانسویان بالا رفته است: این نتیجه غیر قابل ردکردن است. اما زندگینامه را همیشه می توان مردود دانست و ضعف آن هم در همین جا نهفته است. ضعف دوم زندگینامه آن است که سیاست راکمقدر و اعتبار میکند. چراکه جنبههای فردی زندگی یک شخصیت تاریخی را نشان می دهد؛ مثل لنین که افکار تـند کـمونیستی داشت، اما خدمتکارش را وادار میکرد تا روی زمین بخوابد و خواهرش را برای جستوجوی یک کتاب به آن سر اروپا میفرستاد و عضو دیگـری از خانواده را وادار به انجام دادن کار دیگری برای خودش میکرد. خلاصه او یک شکنجه گر خانگی بود. به این ترتیب است که زندگینامه آرمانی سازی و نظریه پردازی سیاسی را کمارج مسیکند. زنـدگینامه از ارزش نـظام سـیاسی می کاهد، و به همین دلیل است که افرادی که در حیطهٔ قدرت فعالیت می کنند، یعنی افرادی مثل روزنامهنگاران، سیاست پیشگان و نویسندگان، زندگینامهای ندارند. دلیل سومی هم هست؛ و آن اینکه روشنفکران عموماً علاقهمندند که آنها را دارای تمایلات دستچپی بدانند، حتی اگر واقعاً اینطور نباشد. اما

دست چپی ها توده ها، ده قانان، صنعتگران، کارِ روی زمین، و غیره را می ستایند، یعنی هر آنچه را خود انجام نمی دهند. به همین ترتیب، در نظر چپگرایان، صحبت از شخص و نه از طبقهٔ کارگر به معنای کیش شخصیت است و لذا چنین فردی ضددموکرات است، چون توده ها را تحقیر می کند.

با توجه به همهٔ این دلایل، زندگینامه مورد توجه محافل مورخان و بویژه مورد توجه مجلهٔ آنال،که من به آن تعلق دارم، نیست. اما من تصور میکنمکه این دید خیلی درست نیست. زیرا افراد در ذهنیت و در سـاخت پـدیدههای تاریخی نقش ایفا میکنند و رقابت قدرت، رقابت میان آدمهاست و نه رقابت بین اندیشهها. بخوبی میدانیم که رقابت جریانهای سوسیالیستی در فاصلهٔ ۵ الی ۱۰ سال پیش از انقلاب رقابت جریانهای فکری نیست، بلکه رقابت گانگسترهایی است که در طلب قدر تند. بدشواری می توان اندیشههای هر یک از اینها را از هم بازشناخت. زیرا اندیشههایشان دگرگون شده است. بنابراین، بررسی زندگینامهها دلیل وجودی و مشروعیت رهبران را روشن میکند. بــه همین دلیل هم طبقات حاکمه مخالف زندگینامه هستند. با این توضیحات باید بگویم من زندگینامهای که به این کار بیاید ننوشتهام، بلکه فکر کردم که بهرغم همهٔ اینها باید چنین کاری کرد، و از آنجاکه پتن در فرانسه به موضوعی که بهتر بودکسی دربارهٔ آن صحبت نکند تبدیل شده بود، و تا آن زمان همهٔ کتابهای تاریخی دربارهٔ پتن به دست غیرفرانسویان نوشته شده بود، فکر کردم که باید یک فرانسوی شهامت آن را داشته باشدکه به این موضوع بپردازد. این انگیزهٔ یک مورخ مجلهٔ آنال در نوشتن زندگینامهای دربارهٔ پتن بود.

🔲 آیا هنگام نوشتن کتاب فکر دیگری نداشتید؟

سی خب بله، انگیزهٔ دیگری هم در کار بود؛ و آن اینکه به خوانندگان بگویم "می توان درباره چنین موضوع خطرناکی، هم موقعیت را دید و هم وفاداری خود را حفظ کرد. در مقدمهٔ کتابم نوشته ام که عضو نهضت مقاومت

بوده ام، بنابراین همه از اندیشه های من آگاهند. بااین حال، در موضوع پتن وفاداری خود را حفظ کرده ام. بسیاری از مردم بعد از خواندن کتاب می گویند که حالا این دورهٔ تاریخی را بهتر می شناسند. به عقیدهٔ من این کتاب دربارهٔ پتن دلیلی بود بر اثبات این نکته که یک مورخ، حتی هنگامی که شیفتهٔ موضوع است، می تواند تحلیلگر هم باشد.

این نکته جملاتی از آیزایا برلین در «چهار مقاله دربارهٔ آزادی» رابه یاد من می آورد که بنا بر آن "مورخان، مانند تمامی مردم، از زبانی استفاده می کنند که ضرورتاً ارزشداوری در آن نفوذ کرده است." درباره اینکه یک مورخ بتواند عینیت و بی طرفی را در آثارش حفظ کند چه فکر می کنید؟ آیا او می تواند شخص خود را از کار تاریخیش جدا کند؟

اول اینکه، من در مقدمهٔ کتابم دربارهٔ پتن شرح دادهام که از هرگونه ارزشداوری اجتناب می کنم. من در مورد پتن داوری نمی کنم، فقط شرح می دهم که او می خواست چه بکند. شرح می دهم که فرانسویان چه انستظاری از او داشتند و چگونه در مورد کارهایی که او می کرده می اندیشیده اند. من حول این مسائل حرکت کرده ام. نمی گویم "او خوب بود، مهربان بود، افتخار آفرین بود". بلکه می گویم چنین آدمی دربارهٔ خود گفته است که فردی افتخار آفرین است و دیگران درباره اش می گفته اند که آدم رذلی بوده است. من همهٔ داوریها را رویاروی هم قرار می دهم. ولی خودم هیچ قضاوتی نمی کند. او تحلیل می کند و توضیح می دهد. توضیح می دهد که چرا فرانسویان ابتدا هوادار پتن و سپس مخالف او بوده اند. بعد چرا آنها از هم جدا شدند؟ چه کسی جدا شد؟ آیا اول کلیسا بود که چنین کرد؟ نه. ردههای پایین روحانیت بودند؟ بله. ردههای بالای روحانیت بودند؟ بله. ردههای بالای روحانیت بودند؟ بله. ردههای بالای روحانیت بودند؟ بله. و تحلیل پدیده هاست. من هم به عنوان یک مورخ قضاوتی نمی کنم، اما تجزیه و تحلیل پدیده هاست. من هم به عنوان یک مورخ قضاوتی نمی کنم، اما

اندیشه های خود را هم دارم. در پایان کتابم دربارهٔ پتن گفته ام که هرچه بیشتر در مورد او کار می کردم، تصویر او منفی تر از تصویری جلوه می کرد که از او داشتم یا فرانسویان از او داشتند. در مقابل، لاوال بیش از حد تصور فردی مثبت به نظر می آمد. گمانی که خود من دربارهٔ پتن دارم، بدتر از آن چیزی است که در ۱۹۴۵ درباره اش داشتم. اما این هیچ اهمیتی ندارد. این چیزی نیست که مرا به نوشتن کتاب واداشت، بلکه نتیجه ای است که از کتابم حاصل می شود.

آ با کار زیادی که شما در زمینهٔ تاریخ آرشیوها و تاریخ تصاویر میکنید، آیا وقتی هم برایتان میماند تا به مجلهٔ «آنال» اختصاص دهید؟

در مجلهٔ آنال چندین نفر هستیم. من به مقالههای تاریخ معاصر می پردازم و همچنین به مقالههایی که جنبهٔ نظری دارند، و نیز به هرچه که تا حدی به کمونیسم و روسیه مربوط باشد. بتازگی کتابی نوشتهام دربارهٔ تاریخ استقلال ملتها. در تعراب تا ژاپنیها در قرن بیستم و نیز تاریخ استقلال ملتها. درنتیجه، مقالههایی را هم که در این زمینه هستند می خوانم و، مانند همه، هر ماه در شورای مجلهٔ آنال شرکت می کنم.

آیا در مکتب «آنال» نسل جدیدی از مورخان هم هستند؟

ا همان طور که می دانید نسل اول همان نسل مارک بلوک بود. پس از آن، نسل دومی که نسل برودل و من است. ما دو نفری از ۱۹۲۴ تا ۱۹۷۱ کار کردیم. نسل بعد، از ۱۹۷۰ تا ۱۹۷۲ نسل ژاک لوگوف و امانوئل لوروا لاوردی است. از این زمان به بعد، هر یک از اعضای تحریریه به مدیریت رسید. به این ترتیب، بروژی میر، روال، والانسی، ولوپتی به ترتیب به مدیریت رسیدند و حالا هشت مدیر داریم. امسال تصمیم گرفتیم تعدادی افراد بیست

سال جوانتر از خودمان را به مجله دعوت کنیم. درنتیجه، یک جامعه شناس، یک مردم شناس، یک مردم شناس، یک استاد ادبیات، و یک اقتصاددان را انتخاب کردیم تا بر چندرشته بودن مجله مان تأکید کرده باشیم و برای همین بودکه مورخان کلاسیک را فرانخواندیم.

#### 🔲 برنامه های آینده تان چیست؟

🔲 همانطور که گفتم،کتاب تاریخ استعمار را بزودی منتشر میکنم. بیشتر تمایل دارم کارهایی را انجام بدهم که پیش از این به آن پرداخته نشده است. با این حساب، سینماکاری نو بود.کتاب من با نام چگونه تاریخ دا برای کودکان روایت میکنند، که بیش از بقیهٔ آثارم ترجمه شده است،کاری نو بود. حالا هم فکری دارم که، در چـارچـوب مـوجود، کــاری خـطرناک است. می خواهم کتابی بنویسم با عنوان بچههایی که تاریخ را ساختند. می خواهم دوران کودکی حدود پنجاه شخصیت که تاریخ را ساختند بــررسی کــنم. کــودکی شخصیتهایی چون هگل، فروید، لوئی چهاردهم، فـردریک دوم، اسـتالین، گاندی، مصدق، و دیگران. من تنها دوران کودکی آنها را بررسی خواهم کرد؛ محیطی که آنها در آن زندگی کردند و اینکه کودکی آنها چگونه بوده است، و در جایی متوقف میشوم که زندگی آنها شکل گرفته است. البته این در حکم داوری در تاریخ است. من دنبالهٔ هر چیز را در منشاءِ آن جستوجو نمیکنم. در پی آن نیستم که تاریخ را وادار کنم تا در مورد آدمی مثل استالین بگوید: نگاه کنید او در دواز دهسالگی هم مثل پنجاهسالگی فردی خودکامه بوده است. من فقط می بینم که از زمانهایی بسیار دور استعدادهایی در بعضی زمینهها در او بوده است: استعداد موسیقی، استعداد ریاضیات، استعداد علوم طبیعی. آشنایی با سیاست به شکوفایی این استعدادها میانجامد. اما این یک قانون نیست، یک نظر است.

۱۲۲ 🗆 نقد عقل مدرن

🔲 امروز فکر میکنید بتوان تاریخ را مانند یک روایت به حساب آورد؟

تاریخ چنانکه بسیاری از فیلسوفان گمان می کنند، یک روایت نیست. روایت ابزاری است برای تجزیه و تحلیل. تفاوت میان تاریخ در مکتب آنال و تاریخ در آثار مورخان دیگر این است که پیش از روایت هدفی در کار است. هدف این است که روایتی خوب فراهم شود. در این چارچوب، من روایت خوبی دربارهٔ جنگ جهانی اول گفته ام. این روایت در ۱۹۱۴ شروع می شود و در ۱۹۱۸ پایان می گیرد. حال آنکه، اکنون هدف روایت آن است که اساس یک پژوهش قرار گیرد. اگر من زندگی این بچه ها را بررسی می کنم، این پنجاه روایت کو تاه اساس پژوهشی است در مورد کودکی شخصیتهای تاریخی، که کاری کاملاً متفاوت است. اماکتاب آخر من دربارهٔ جنگ جهانی دوم اصلاً روایت نیست. در این کتاب من فقط به پرسشها تـوجه کـرده ام و روایت در این کتاب منحصراً وقایعنگاری است.

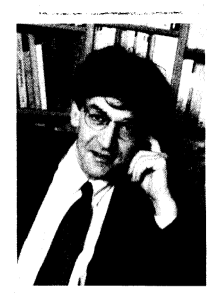
ژوئیه ۱۹۹۴

## ۶

# فلسفه فرهنگ

گفتوگو با:

آلن فينكلكروت



آلن فینکلکروت\* Alain Finkielkraut

تحصیل شما در رشتهٔ ادبیات بوده است، اماکار فلسفی میکنید. مایلم بدانم چگونه وارد حوزهٔ فلسفه شدید؟

مقداری فلسفه خواندم. خودم خوب نمی دانم چگونه رفته رفته به طرف فلسفه مقداری فلسفه خواندم. خودم خوب نمی دانم چگونه رفته رفته به طرف فلسفه کشیده شدم. نخستین مقالاتی که نوشتم کارهایی ادبی بودند؛ اما شیوهٔ تحلیل ادبی، بخصوص به صورتی که در اواخر دههٔ ۱۹۷۰ رایج بود، مرا راضی نمی کرد. در این دوران نقدی وجود نداشت که به من نشان دهد ادبیات نمی کرد. در این دوران نقدی وجود نداشت که به من نشان دهد ادبیات منظری برای روشن ساختن فهم ما از جهان است. پرسش این است که از چه منظری باید به ادبیات نگریست: از دید امپرسیونیسم یا از منظر ساختارگرایی؟

\* از این فیلسوف جوان فرانسوی، کتاب شکست اندیشه در «مجموعهٔ سپهر اندیشه» از سوی نشر و پژوهش فرزان منتشر شده است. دغدغهٔ من آن بود که جهان را بفهمم، و خواندن کتاب به من امکان می دهد دیدگاهی برای خود بیابم. به این خاطر است که بیش از پیش خود را در راه نوعی فلسفه می بینم که خود تحت تأثیر این دغدغهٔ فهم جهان است. شاید اینچنین است که تدریجاً از ادبیات به جانب فلسفه کشیده شدم. دلیل دیگر تمایلم به فلسفه، برخورد کاملاً اتفاقی با آثار لویناس است. یکی از کتابهایش را در کتابفروشی دیدم، شیفتهٔ این نویسنده شدم، و متوجه شدم که در فلسفه و بخصوص در سنت پدیدارشناسی پاسخی برای دلنگرانیها و پرسشهای من وجود دارد. و امروز سعی می کنم در تلاش برای فهم جهان هم به ادبیات تکیه کنم و هم به فلسفه.

برخی از فیلسوفان با مسائل کنونی زندگی درگیر می شوند و درمی آمیزند. برخی دیگر به مسائلی علاقه نشان می دهند که به نظر می رسد از زندگی روزمره کاملاً دور هستند. شما تعلق به آن دسته از فیلسوفان دارید که از نزدیک ناظر حوادثی هستند که در جامعهٔ فرانسه و نیز در جهان روی می دهد. آیا فکر می کنید شکافی آشکار بین کار فلسفی و تاریخ وجود دارد؟

بله، فکر می کنم این شکاف وجود دارد؛ اما خوشبختانه این مشکل من نیست. من تربیت فلسفی ندارم، بنابراین گرفتار این انحراف حرفهای هم نیستم که عبارت است از اینکه فلسفه را باید تنها در چارچوب تاریخ فلسفه دریافت. من با نوعی ساده لوحی به سراغ متون می روم. این روش معایبی دارد، برای اینکه ممکن است در این میان چیزهایی از قلم بیفتد و، از آنجا که علم غیب هم ندارم، تا ابد دانشجو باقی می مانم. اما این روش مزایایی نیز دارد، چون در فلسفه خصلت عینی و ملموسش را واقعاً دوست دارم. من فلسفه را همان طور می خوانم که ادبیات را می خوانم، و وقتی هایدگر می خوانم، کمتر به رابطهٔ هایدگر با فلاسفهٔ دیگر فکر می کنم، کمتر از خودم می پرسم که آیا او سنت متافیزیکی را در هم می ریزد یا نه؛ بلکه واقعاً از خودم می پرسم که آیا او

### تکنولوژی همین چیزی است که هایدگر توصیف کرده است؟

اما به نظر شما آیا فیلسوف می تواند در جامعهٔ کنونی نقشی داشته باشد؟

شاید به طور مستقیم نه، مگر اینکه فیلسوف خود را متعهد سازد؛
اما این هم تمایل طبیعی و ضروری او نیست. من تصور می کنم که فیلسوفان
بزرگ کسانی اند که حقیقت را می جویند و بس اگر نه حقیقت زمانهٔ خودشان
را. بنابراین، از این دیدگاه، فیلسوف، در مقام روشنایی بخش جهان، می تواند
نقشی مهم داشته باشد.

این حرف شما مرا به یاد گفتهٔ رورتی (Rorty) دربارهٔ نقش کنونی فلاسفه میاندازد. به عقیدهٔ رورتی، "فلاسفه باید از بازی کردن نقش پیامبران و نجات دهندگان دست بردارند، و فقط در هیئت مفسر و مشاور ظاهر شوند". نظر شما در این مورد چیست؟

نمی دانم چرا باید نقش مشاور را داشته باشند. و اول از همه اینکه، مشاور چه نمی دانم چرا باید نقش مشاور را داشته باشند. و اول از همه اینکه، مشاور چه کسی؟ به عقیدهٔ من نقش فیلسوفان جست وجو و روشنگری است. بی تردید متعهد شدن بیش از حد فلاسفه نیز به نتایج خوبی منتهی نمی شود. در حقیقت، قرن بیستم قرن جنون فلسفی و بویژه قرن جنون مارکسیستی است. چون مارکسیسم نتیجهٔ دنیوی شدن فلسفه است. این مسئلهای مسهم است. مارکس می گوید: "فلاسفه جهان را تفسیر کرده اند، حالا باید آن را تغییر داد." این جمله معانی متعدد دارد. از جمله این معناکه مفاهیم به خیابان آمده اند، و استد لالها بدل به وقایع شده اند. یعنی اینکه فلسفه کتب فیلسوفان را ترک کرده است و مستقیماً وارد تاریخ شده است. از این لحظه، رابطه ای بسیار بد میان محسوس و معقول برقرار می شود. غالباً گفته اند که اید ئولوژی دینی زمینی است. من

ترجیح می دهم بگویم ایدئولوژی فلسفهای است که از جای خودش خارج شده است، اطمینان به وارد شدن یکبارهٔ فلسفه است به جهان واقعیتها. فلسفه برای اینکه واقعاً تحقق یابد به پایان میرسد. مسلماً این تندروی ایدئالیستی جای تأمل بسیار دارد، یعنی باید پیرامون واقعهای که عدهای تصور میکردند بیانگر پیوند مفهوم و واقعیت است بسیار اندیشه کرد. این تأمل باید فلسفی باشد، و مسلم است که نباید به جنونی نظیر آنچه گذشت بازگشت. پس این تصور راکنار بگذاریم که زمان اخلال در مفهوم «حادثه» و اصلاح آن فرارسیده است؛ البته نه برای اینکه، طبق فرمول رورتی که فلاسفه را به جانب نــوعی ســطحیت و پیش پاافتادگی سوق می دهد، بدل به مشاور شویم. این وضعیت را درک کنیم. برای اینکه ــبهعکس ــ دوباره روشنگر شویم، یعنی بدل به کسانی شویم که جهان را روشن میکنند. بی تردید ما هنوز نیازمند فلسفه هستیم تــا بــتوانــیم دربارهٔ جهانی که در آن بسر میبریم فکرکنیم. شاید نیاز ما صرفاً فلسفه نباشد؛ اما بي ترديد به فلسفه هم احتياج داريم، چون زمان آن فرارسيده است كه آن تعادلی راکه به نفع علوم انسانی برهم خورده بود به نفع فلسفه از نو بــرقرار سازيم.

ا با نابودی امیدهای بزرگ انقلابی و پایان گرفتن نظامهای فکری بزرگ غرب که ادعا میکردند جامعیت دارند و گمان میکردند می توانند همه چیز را توضیح دهند، و نیز از آنجاکه مرگ ایدئولوژی ها موجب دلسردی و انفعال در فضای عمومی شده است، ضرورت ایجاد یک تفکر فلسفی تازه بشدت افزایش می یابد. نظر شما در این باره چیست؟

از آنجاکه دیگر ایدئولوژیها مزاحم فلسفه نمی شوند، فلسفه شاید بتواند قابلیت مسلم و فراموش شدهٔ خود را بازیابد. فکر می کنم که امر فهم در جهان ما ضرورتی بسیار دارد و فلسفه باید در این راه نقش خود را بازی کند و جای خو د را داشته باشد.

| مدرر | عقل | نقد | ١ | ۲, | ٨ | ١ |
|------|-----|-----|---|----|---|---|
|      |     |     |   |    |   |   |

ا اما این لزوم فلسفه در جهان کنونی ما چه شکلی باید به خود بگیرد؟ آیا باید شکل اخلاقی داشته باشد، یا زیبایی شناختی یا سیاسی؟

□ تصور میکنم که این ضرورت در تمام زمینه ها وجود دارد. چون فکر میکنم اکنون که پاسخهای اصلی و مهم را در اختیار نداریم، اکنون که دیگر یقین اید تولوژیک وجود ندارد و آنچه را پگی «حاکمیت حادثه» مینامید می پذیریم، اکنون که دیگر به نوعی بر آینده تسلط نداریم و نیز نمی دانیم چگونه بر تسلط تکنولوژی بر جهان غلبه کنیم، با مسائلی روبرو هستیم که هم متعلق به حوزهٔ هنر هستند، هم سیاست، و هم اخلاق.

س شما از زمرهٔ متفکرانی نیستید که معتقدند فلسفه پایان یافته یا مرده است. بااینهمه در نوشته هایتان جای مهمتری را به ادبیات اختصاص می دهید تا به فیلسوفان کلاسیک. در آثار شما می بینیم که بیشتر مایلید از نویسندگانی همچون کوندرا نقل قول کنید تا از فیلسوفی مانند اسپینوزا یا ارسطو. خوب، به عقیدهٔ شما آیا فیلسوف باید به نفع نویسنده کنار رود؟

استاید این ناشی از تحصیل من باشد. من کمبودهایم را در زمینهٔ فلسفه به نحوی از طریق مراجعه به ادبیات می پوشانم. اما قضیه فقط این نیست. چون فکر می کنم که برای فلسفه ضرورت دارد که دست در دست ادبیات حرکت کند، بویژه اگر می خواهد دربارهٔ آن بلایی فکر کند که با مارکس و مسئلهٔ ساختن جهان از طریق تفکر بر سرش آمد. فلسفه، از آنجا که فعالیتی نظری است، گرایشی شدید به آن دارد که ایده ها را جایگزین اشخاص کند، اشیاء را به مفهوم بدل سازد، و تسلط و تملک خود را بر چیزهایی که می توانند به سلطهٔ تکنولوژی بر جهان منتهی شوند استوار سازد. ادبیات خلاف این راه به می رود. یعنی اینکه ادبیاتِ شعری یا داستانی اشیاء را از مفاهیم بیرون می کشد و فردیت آنها را به آنها بازمی گرداند. آنجا که فلسفه از طریق تأویل،

مفهوم سازی، و مضمون سازی، به طور ناشناس دست به عمل می زند، ادبیات و بویژه رمان با نام و امضای مشخص کار خود را انجام می دهد. ادبیات دانش غیرممکن امر جزئی است. در عین حال ادبیات ضرور تی نیز هست که بر خود فرض می داند، پس از تمام این شکستها و فروپاشیها، به امر جزئی بازگردد و دوباره به واقعیت قالب بخشد. این همان بازگشت به اشیاء است که پدیدار شناسی نیز آن را اعلام می کند؛ اما ادبیات این تقدم را نسبت به فلسفه دارد که هیچگاه ما را ترک نکرده است. بنابراین، به جای بازگشتی فلسفی به خود شیء شاید ترجیح دارد که فلسفه جایی برای ادبیات باز کند.

پکی نوشته اید به این پرسش، ما را به جانب پکی می برد. شماکتابی دربارهٔ پکی نوشته اید به نام «معاصر» که بازتاب آن در فرانسه و خارج از فرانسه فراتر از محافل فلسفی بود. امروز اهمیت اندیشه های نویسنده ای مانند پکی برای ما چست؟

تصور می کنم که مشکل پگی این است که نسمی توان به عنوان نویسنده جای او را مشخص کرد. این وضعیت به چند چیز ار تباط دارد. نخست آنکه، او زبانی عجیب و خاص دارد. سبک ادبی او کاملاً با سبک اصیل فرانسه مغایرت دارد. در سبک اصیل فرانسه از تکرار احتراز می شود؛ هرگز نباید کلمه ای واحد را تکرار کرد. پگی درست عکس این کار را انجام می دهد، و موسیقی زبانی کلمات را به متن کلاسیسیسم فرانسه وارد می کند. در چنین وضعیتی خواندن و ترجمه بسیار دشوار می شود. می دانیم که او در سال ۱۹۱۴ و در جنگ جهانی اول مرد، اما آثارش را چه در فرانسه و چه در خارج از آن بسیار کم خوانده اند. دومین مسئله اینکه، پگی کسی بود که تربیت فلسفی داشت، اما به فلسفه نیر داخت. نمایشنامه نوشت، شعر گفت، و آثاری تألیف کرد که تک تک آنها با اوضاع و احوال مشخصی پیوند می خورد، حتی کوچکترین و فلسفی ترین آثارش. پگی یک روزنامه نگار فیلسوف است. به

همین خاطر دشوار می توان آثارش را از دورانی که با قضیهٔ دریفوس آغاز می شود و به جنگ ۱۹۱۴ می انجامد جدا کرد. اهل ادب به این اکتفا می کنند که صنایع بدیعی آثار او را تجزیه و تحلیل کنند؛ و فیلسوفان از آثــارش روی برمیگردانند، چون اثری فلسفی ننوشته است. به این معنا آثار یگی آثــاری رنجدیدهاند. یکی دیگر از مشکلاتی که در برابر تفسیر آثار یگی وجود دارد منشائی ایدئولوژیک دارد و نه آکادمیک: پگی، پس از اینکه از طریق قضیهٔ دریفوس پایش به سیاست باز شد، سوسیالیسم دوران جوانیش را رها کرد و بدل به میهن پرستی پرحرارت و کاتولیکی معتقد شد. و درست پیش از مرگش سخنانی توهین آمیز خطاب به ژورس (Jaurés) اداکرد. به همین دلیل و نیز از آنجاکه مارشال پتن سعی کرد آثار پگی را بهعنوان نوشتههایی در پشتیبانی از خود قلمداد کند، نیروهای چپ او را رد کردند. بنابراین این موضوع فراموش شده است که پگی از مراجع بزرگ نهضت مقاومت بود.گویی تاریخ فقط این سوءِاستفادهٔ زشت پتن را ضبط کرده است. این مسائل باعث شدهاند که پگی نویسندهای برزخی باشد. من خواستهام او را از این برزخ خارج سازم. برای اینکه از یک طرف به او اعادهٔ حیثیت کرده باشم و، از طرف دیگر، فکر میکنم که او یکی از بزرگترین فیلسوفان فرانسوی است و بی تردید بزرگترین فیلسوف آغاز قرن و بدون هیچ تردیدی 🗀 و باکمال تأسف برای رورتی 🗕 یکی از پیامبران مدرنیته است. پس پگی مستقیماً به ما مربوط است، چون دربارهٔ جهان مدرن فکر کرده است. او از نخستین کسانی است که این وظیفهٔ عظیم را برای خود قائل شده است: فکر کردن دربارهٔ جهان مدرن. و به همین تـرتیب، او امروز هم اهمیت دارد، برای اینکه حوادثی که او ناظر آنها بود او را وادار به تفکر و تأمل دربارهٔ مسئلهای کردکه خود آن را «بهای میهنی عزیزتر از جان» مینامید. از این رو در اوضاع و احوالی که، به نام پیشرفت، هر نوع تصوری از میهن به دور ریخته می شود، در موقعی که، به نام این ضدناسیونالیسم، امپریالیسم ویرانگر و مقاومت در برابر این امپریالیسم در اروپا به یک چوب رانده می شوند، شاید بیش از هر وقت دیگری زمان بازگشت به پگسی است. پگی کتاب مهم دیگری نیز دارد به نام عقل که در سال ۱۹۰۵ منتشر شد، یعنی در آن هنگام که پگی سوسیالیست بود، اما در عین حال با سوسیالیسم رسمی سر مباحثه و مجادله داشت و آیندهٔ تو تالیترش را پیش بینی می کرد. او در این کتاب می نویسد: «ما ادعا نمی کنیم که انسانهای تازهای می سازیم، ما می خواهیم انسانها را از قید بندگی اقتصادی آزاد سازیم، اما هیچ ضدیتی با انسانهای قدیم نداریم و صاحب این تکبر متافیزیکی نیستیم که مدعی ساختن انسان است.» و دقیقاً همین تکبر متافیزیکی که پگی از آن صحبت می کند بود که سوسیالیسم را تباه کرد. ما امروز دقیقاً باید همین ارادهٔ انسان ساختن را بار دیگر موضوع اندیشه قرار دهیم و صورتهای تکنولوژیکی را که امروز به خود گرفته است پس بزنیم. و پگی بدون هیچ تردیدی می تواند ما را در این راه کمک کند، پس بزنیم. و پگی بدون هیچ تردیدی می تواند ما را در این راه کمک کند،

آنچه در کتاب شما قابل توجه است، دقیقاً این است که شما می کوشید به برخی از سؤالاتی که در نوشته های پگی برای جامعهٔ امروز طرح می شود پاسخ دهید و از این طریق او را امروزی سازید. مثلاً در آخرین فصل کتابتان دربارهٔ پگی، به نام «لبخند جهان تکنیک»، شما به نقد پسامدرنیسم می پردازید. اگر موافق باشید، من می خواهم به این نقد باز گردم، و بویژه به تمایزی که شما میان «جهانگرد» و «کوچنشین» می گذارید. به عقیدهٔ شما انسان پسامدرن جهانگرد است و نه کوچنشین، منظورتان چیست؟

ای به گمانم ما بی تردید محق هستیم که مدرنیته را مورد سؤال قرار دهیم. فکر می کنم اوبالدیا (Obaldia) این جمله را گفته است: "جهان را نگه دارید، می خواهم پیاده شوم". جملهٔ بسیار زیبایی است. مسلماً مدرنیته می کوشد به پیش رود و ما کاملاً حق داریم بدانیم به کجا می رود. همچنین مدرنیته را نمی توان مسئول تمام جرایمی دانست که در بطن آن به وقوع پیوسته است. برخی می خواهند مدرنیته را از این جرایم به نوعی تبر ته کنند؛ آنها می گویند که این جرایم محصول تجدید حیات جهان کهن است؛ بدین معنی که

اگر مدرنیته مرتکب جرایمی شده، علت آن ترس مدرنیته بو ده است. در نظر بسیاری تو تالیتاریسم واکنشی ضدمدرن است. من تبصور میکنم که تب مدرنیسمی وجود داشت که بشریت را به دو بخش زنیده و غیرزنده تقسیم می کرد، یعنی بخشی که مدرن بود و شایستهٔ زیستن و بخشی که مدرن نبود و در همان هنگام مرده بود. شعار جنگی اندیشهٔ مدرن چنین بود: "مرگ بر مردگان"، و این یعنی "مرگ برگذشته"، یعنی باکسانی که بعداً ترور آنها را نابودکرد در حکم مرده رفتار کردن. پس در خود اندیشهٔ مدرن وجهی از خشونت وجود داردکه ما آن را در قرن بیستم در عمل دیدهایم. پسکاملاً حق داریم مدرنیته را زیر سؤال ببریم، درعین حالی که آن را مسئول تمام جرایمی که در بطن آن واقع شده است بهشمار نیاوریم. پس من پیشاپیش به نقد گرایشهای پسامدرن نمیپردازم، بلکه تصور میکنم که پسامدرنیسم به وعدههایش وفادار نیست. تصور میکنم که پسامدرنیسم به صورتی که برای ما طرح می شود به نوعی اوج مدرنیته است. وانگهی پگی پیش از هایدگر ایـن را دیـده است. پگــی میگوید این باور وجود دارد که در این جهان کـه خـدا مـرده است دیگــر متافیزیکی نیست. حال آنکه یک متافیزیک مدرن وجود دارد، چون این قرن «بیخدا» نیست، بلکه «خودِ خدا» است، یعنی انسان خود را بـه جـای خـدا میگذارد و خود را به شکل خدا میسازد و خود را خدا میسازد. هایدگر این فکر را دنبال میکند و از متافیزیک ناشی از فاعل شناسایی سخن به میان می آورد، یعنی فردی که بنیادش از خودش است و میخواهد آقای همه چیز باشد. و پسامدرنیسم این آقایی است که به منتها درجهٔ خود رسیده است، آقایی تکنولوژی و آقایی تاریخ. تاریخ بدل به نوعی فروشگاه میشودکه هرکس در آن کار خود را انجام میدهد. جهانگرد در واقع نمونهٔ اعلای انسان پسامدرن است، یعنی بالاترین حد ترقی انسان مدرن. ما جهانگردانی هستیم که دعوت شدهایم تا با هم در جهان و درگذشتهٔ تاریخی گردش کنیم و در هر جا آن هویتی راکه در دسترسمان قرار میدهند از آن خود سازیم. این آن صورت

نوی است که وجود به خودگرفته است و نیرنگ بزرگ پسامدرنیسم آن است

که به این جهانگرد هیئت و شأن کوچنشین و خانهبدوش را می بخشد، یعنی شأن کسی که از زمین خود کنده شده است و پیوندی با جایی ندارد. و این نیرنگ را من خواسته ام برملا سازم. در عین حال کوشیده ام وجهی از تجربهٔ یهودیان را نیز مورد سؤال قرار دهم. این تجربه، که پگی خود آن را از طریق چهرهٔ برنار لازار (Lazare) تحلیل می کند، یکباره در خدمت جهانگردی قرار می گیرد که خود را ادامه دهندهٔ کوچنشینی و خانه بدوشی یهودی می بیند. و من برای این تجربهٔ تاریخی احترام بسیار قائلم. بنابراین خواسته ام به خوانندگان در برابس خطرات این اختلال و آشوب هشدار دهم.

ا شما در آخرین بخش کتابتان دربارهٔ پگی تمایزی نیز میان آنچه «خدمت به خود» و «خدمت به دیگری» می نامید می گذارید. به عبارت دیگر، براساس آنچه شما می گویید، ما در جامعه ای زندگی می کنیم که در آن افراد دیگر خود را «مسئول» نمی دانند، زیرا دیگر قادر به «پاسخ دادن» به دیگری به معنایی که لویناس به این کلمه می دهد به نیستند.

دقیقاً. شما آنچه را الساعه گفته شد کامل کردید. اگر کوچنشینی معنایی داشته باشد، دقیقاً همین است، یعنی تأیید تقدم دیگری بر وجود، و چهره بر مکان، و آنچه «کتاب مقدس» بازگو میکند و به نظر لویناس تجربهٔ تاریخی یهودیان حاوی آن است. اما امروز ما در ترکیبی کاملاً متفاوت بسر می بریم که خدمت به خود است. حال اگر کسی برای گریز از این وضع به ترفندی اخلاقی دست بزند، دغلکاری کرده است. من می کوشم این دغلکاری را که امروز در جهان ما در کار است برملا سازم.

آ بنابراین ما شاهد فیقدان وطنپرستی هستیم. این فیقدان وطنپرستی رابطه ای مستقیم با رشد نسبیگرایی فرهنگی دارد.

🔲 بله، نسبیگرایی فرهنگی نمودی است از این حمایت عـمومیت

یافته از مصرف کننده و این واگذاری کل واقعیت در اختیار آدمها. نسبی گرایی فرهنگی دیگر آن نقشی را که در آغاز داشت ندارد. معنای نسبی گرایی فرهنگی چه بود؟ نسبی گرایی فرهنگی به معنای مقابله با تفرعن غربی و نقش مسلط غرب بود. پس وجهی از نقد آن ذهنی گرای ای بود که قبلاً صحبتش را کردیم. غرب، به نام رشادتهایش در عالم صنعت، خود را آقای جهان می داند. و ناگهان قوم شناسان از راه می رسند و می گویند: "نه، این طور نیست که یک تمدن باشد و تعدادی اقوام وحشی، بلکه تعدادی فرهنگ وجود دارد؛ پس می توان متواضع تر باشید و وجود دیگری را بپذیرید. چون دیگری همواره قابل جذب و هضم نیست. دیگری ای هست که در مقابل شما مقاومت می کند." پس می توان و هضم نیست. دیگری اعتراضی بود به این گرایش غرب برای تحلیل بردن دیگری در خود.

امروز وضعیت کاملاً متفاوت است؛ بدین معنی که دستاوردهای نسبی گرایی فرهنگی را به کار می گیرند تا در قلمرو فرهنگ همه چیز را در یک سطح قرار دهند و لذا به «فرهنگ عامه» و «صنعت فرهنگ» مشروعیت ببخشند، یعنی آن فرهنگی را به خورد ما بدهند که صنعت آن را در اختیار خود گرفته است و آن را تولید انبوه می کند. در نسبی گرایی فرهنگی عناصر نقد تکنولوژی وجود داشت. اما امروز تکنولوژی مفهوم و مضمون نسبی گرایی فرهنگی را به نفع خود مصادره کرده است تا همه چیز را در یک قالب قرار دهد و خود فرهنگ را هم به صورت نوعی سوپرمارکت نمایش دهد. به همین خاطر فرهنگ، حتی در غرب هم، جایگاهی بیش از پیش متزلزل و شکننده دارد.

هشت سال پیش در کتاب «شکست اندیشه»، شما به مخالفت با تبدیل ملتهای اروپایی به جوامع چندفرهنگی و تحلیل رفتن فرهنگ در یک کـل فرهنگی برخاستید. فکر میکنید میتوان امروز برای جهان یک نمای فرهنگی کلی قائل شد به طوری که تمام فرهنگها با آن سنجیده شوند؟

🔲 امروز، شاید؛ چون من از آن موقع نوشتههای هانا آرنت را بسیار خواندهام. تصور میکنم بیشتر لازم است در خصوص آن چیزی فکر کردکه می توان آن را «جهان مشترک» نامید. چه می شود که انسانها، علی رغم تفاوتهایشان، می توانند با یکدیگر ارتباط برقرار کنند؟ برای این سؤال امروز دو پاسخ محتمل وجود دارد. پاسخ اول، پاسخی است که عام شدن را فرض کار خود میداند و بر اساس آن ساخت فرهنگ جهانی را به عامه واگذاشته است،که البته در این کار موفق نیز بوده است. چند روز دیگر بازی فینال جام جهانی برگذار میشود و میلیاردها انسان این بازی را تماشا خواهند کسرد. میبینیم که فوتبال تعلق به جا و زبان خاصی ندارد، اما این برای اینکه جهانی باشد کافی است. آیا انسانیت انساندوستان خواهان چیز بیشتری نیست و آیــا نباید دربارهٔ فرهنگ بیشتر فکر کرد؟ آیا فرهنگ وسیلهای نیست که به کمک آن انسان مي تواند به ذهنيتي وسيعتر دست يابد؟ حالكه يك «جهان عام» دار د در مقابل ما شکل میگیرد، آیا ضرورت نداردکه «جهان مشترک» حقیقی را در تقابل با این «جهان عام» قرار دهیم؟ اگر این درست باشد، فرهنگ یگانه ابزاری است که ما برای ساختن این جهان مشترک در اختیار داریم. نظریاتی را که درکتاب شکست اندیشه ارائه دادهام امروز به این صورت بازسازی میکنم. بازسازی کنونی این نظریات برای من بسیار ارزشمند است.

ت شما همچنان منتقد سرسخت پدیدهٔ چندفرهنگ گرایی هستید. این طور نیست؟

ای بله، منتقد سرسخت؛ چون آنچه را چندفرهنگ گرایی به امریکا داده است می بینیم. درحالی که وظیفهٔ فرهنگ وسعت بخشیدن به ذهنیت ماست، کار چندفرهنگ گرایی محدود ساختن ذهنیتها و محصور کردن آنها در خودشان بوده است. فکر می کنم فرهنگ ممکن نخواهد بود، مگر جایی اساسی به تحسین اختصاص داده شود. و من احساس می کنم که تحسین دارد از

جهان ما رخت برمیبندد. به نظر من چندفرهنگ گرایی ــبه صورتی کــه در محیطهای دانشگاهی امریکا و از طـریق مـفهوم «بـهلحاظ سـیاسی درست» (Politically Correct) وجود دارد ـ وجهی است از آن چیزی که نیچه «کینه» می نامید. در کتابی که بتازگی چاپ شده است، به نام چندفرهنگ گرایی، چارلز تیلر، فیلسوف کانادایی، میکوشد با حفظ بی طرفی و بدون جانبداری، یدیدهٔ «بهلحاظ سیاسی درست» را توضیح دهد. او می گوید: "نظام قدیم جامعهای بود مبتنی بر شرافت، یعنی تمایز و تفاوت. جامعهٔ ما بر احترام استوار است، یعنی برابری افراد." و می افزاید: "نشستن احترام به جای شرافت، عواقبی فرهنگی به دنبال داردكه فقط بهلحاظ لزوم رعايت احترام مشروع و مجاز هستند. نتيجه این می شود که گشودن درهای آثار فرهنگی به روی فرهنگهای دیگر مجاز شمرده می شود. به صرف اینکه سیاهپوستان و امریکایلاتینی ها بحق ـ از انحصار فرهنگ در دست سفیدپوستان احساس مظلومیت میکنند، همهٔ این فرهنگها به کناری گذاشته می شوند. درنتیجه، ناگهان فرهنگ دیگر فضای تحسین یا فضای کشف نخواهد بود و بدل به فضای شناسایی میگردد. دیگر کسی به دنبال آموختن چیزی دربارهٔ جهان نیست، بلکه میخواهمیم مورد شناسایی قرار گیریم." این تغییر قابل محاسبه نیست، چون بحث کردن بر سر اين موضوعها كاملاً طبيعي است، البته نه با اين اصطلاحات، چون احمقانهاند. اگر دانته کتاب کمدی الاهی را نوشته است و من آن را میخوانم، به خودم با غرور نمیگویم که "یک سفیدپوست غربی کمدی الاهی را نوشته است؛ چه نویسندهٔ پرقدرتی؟" من با دانته همان رابطهای راکه ممکن است با تیم فوتبال مورد علاقهام داشته باشم ندارم. من این رابطهٔ همانند شدن (identification) را با دانته ندارم. حتى اگر اين رابطهٔ همانند شدن را با نويسندهاي فرانسوي هم داشته باشم، رابطهای ناپایدار است که گویای هیچ چیزی در مورد علاقهام نیست. چون اگر لافونتن را دوست دارم، به این دلیل است که تصور میکنم قصه هایش همان اوضاع و احوالی را ترسیم میکند که گویای اوضاع و احوال مـن نـیز هست. مونتنی هم همین طور است. مونتنی فرانسوی است، خوش به حال

فرانسه! مهم این امر است که مونتنی کسی است که به شرایط انسـانی عـمیقاً میاندیشد. و در دورانی که هر کس فقط متخصص یک بخش از مسائل انسانی شده است، باید کسانی باشند که به کل حیطهٔ انسانیت بیندیشند، و این افراد به نظر من همان نویسندگان هستند. خوب، دنبال نویسندگان دیگری بگردیم که همین توانایی را داشته باشند. من یافتن این نویسندگان را وظیفهٔ خود میدانم. اما متأسفانه دیگر این ملاکها به کار نمی روند. اکنون ملاکهای شناسایسی مورد استفاده قرار می گیرند. یکباره ارزش آثار قدیمی به هویت(identité)شان تقلیل مییابد. میگویند چون اینها را سفیدپوستان نوشتهاند پس فـقط مـال خـود آنهاست و در دنیای چندفرهنگی ارزشمی نیدارد. درعینحال ارزش آثـار تازهای راکه میخواهند به نام چندفرهنگگرایی به ما بشناسانند خود یک نوع ارزشگذاری بر اساس هویت است، هـویتی کـه امسروز غـالب شـده است. میگویندکه سفیدیوستان بهتر نیستند، چون فقط سفیدپوست هستند. در عین حال، می گویند فرانتس فانون شاهکار است، چون نویسندهای افریقایی است. حرف من این است که باید موضوع صحبت را روشن کنیم: راجع به چه چیزی داریم حرف میزنیم؟ فرهنگ کجاست؟ جهان مشترک کجاست؟

پس چندفرهنگ گرایی در خلاف جهت آن چیزی حرکت میکند که گوته «ادبیات جهانی» (weltliteratur) می نامید؟

سابله، در مقابل weltliteratur و هرگونه ارتباط ممکنی میان انسانها قرار دارد. به این خاطر این خطر وجود دارد که به جهانی پاگذاریم آکنده از نفرتی فزاینده، جهانی که برای ارتباط تنها از خردهفرهنگها بهره میگیرد.

آیا می توان این اوضاع و احوال را دال بر شکست عمومیت دانست. من از خودم می پرسم که آیا آنچه کوندورسه «پراکندن روشنگری» می نامید، در این پایان قرن بیستم هنوز می تواند برنامهٔ فلسفی و سیاسی ارزشمندی محسوب

شود. آیا جنگ در یوگوسلاوی سابق تأییدی بر شکست ارزشهای عـام در ارویا نیست؟

🔲 کاملاً حق با شماست، اما چیز دیگری هم هست. بیهیچ تردیدی ارزشهای عام دچار شکست شدهاند، اما فهم ارتباط تعدادی از اصول و تأریخ و اطلاعات نیز دچار شکست شده است. من تصور میکنم که این شکست را به حماقتِ نوعی عامگرایی نیز میتوان نسبت دادکه قـوهٔ تشـخیص نـدارٰد و نمی تواند احتمالات را در نظر گیرد. ملت پدیدهای است که ناخالصی دارد، و تا آنجاکه پدیدهای مدرن است بر ارادهٔ افـراد و لذا بـر اسـتقلالشان صـحه میگذارد. اما درعینحال ملتی نیست که تاریخ وگذشته نداشته باشد، و مــا دیگر براحتی نمی توانیم این ناخالصی را، به نام نـوعی عــامگرایــی ســفت و سخت، بپذیریم. ما به نوعی برای جداکردن خطوط از یکـدیگر مـبارزه میکنیم. چشم پوشیدن از گذشته، از پیوندها، و قبول آزادی فرشته آسای آدمیان. به این ترتیب، به نام عامگرایی، بُعد بومی ملت را به دور میافکنیم. میگوییم مرگ بر قومیت، زنده باد جهانیت. یوگوسلاوی هم نوعی نزدیک شدن به این وضعیت بود. یوگوسلاوی آمیزهای بود از جنبههای برتر ملتها. و این سختگیری متافیزیکی به تنفر، یا دستکم مسامحه در برابر تنفر، انجامیده است. بنابراین باید هم از ارزشهای عام و جهانیای دفاع کردکه مورد تهدید چندفرهنگگرایی قرار دارند، و هم این نوع سختگیری متافیزیکی و جنبههای سطحی عامگرایی را نقد کرد.

چیزی که هم اکنون گفتید مرا به یاد آن فکر پگی میاندازد که شما در کتاب «چگونه می توان کروآت بود؟» نقل میکنید: "هرچه گذشتهای که در پشت سر داریم بیشتر باشد، بیشتر لازم است مراقب خلوص آن باشیم." آیا اروپا در حال تبدیل تاریخش به خاطرهای پوچ و بیهوده نیست؟ این پرسش را برای نتیجه گیری از گفت وگویمان طرح کردم.

این جمله، دوباره مفهومی را وارد سیاست می کند که شاید مدرن نباشد اما ضرورت مطلق دارد، و آن مفهوم «شرافت» است. شرافت چیست؟ شرافت بعنی نامی داشتن و بر خلاف شئون این نام عمل نکردن. و به نظر من این یکی یعنی نامی داشتن و بر خلاف شئون این نام عمل نکردن. و به نظر من این یکی از ابعاد عمل است که امروز فراموش شده است، چون تصور بر این است که آزادی همان خلاصی از قید گذشته است. آزادی یعنی فردی کاملاً تنها و مستقل، مست از خودکفاییش، و به نوعی رها از بار گذشته. اما به نظر من این نوع نگرش به آزادی فوقالعاده خطرناک است و عواقبی بـه دنـبال دارد. مجموعهای از افراد که چنین تصوری از یکدیگر دارند فقط می توانند سیاستی مبتنی بر عدم شرافت به وجود آورند. و تعجب آور نیست که اروپای امروز فاقد شرافت است، چون معتقد بوده است باید خود را از قید اندیشهٔ شرافت هم خلاص سازد.

ژوئیه ۱۹۹۴



## فلسفة سياسي

گفتوگو با:

یورگن هابرماس

كورنليوس كاستورياديس

آيزايا برلين



یــورگن هابرمــاس Jürgen Habermas

الطفأ از تربیت و تحصیلات فلسفی خود بگویید و اینکه چگونه به فلسفه علاقهمند شدند؟

در ژوئن ۱۹۲۹ به دنیا آدم و در ۱۹۴۹ دیپلم گرفتم. سپس در زوریخ، گو تینگن، و بن به تحصیل فلسفه، تاریخ، روانشناسی، ادبیات آلمان، و اقتصاد پرداختم، و در ۱۹۵۴ از پایان نامهٔ دکترای فلسفه ام با عنوان مطلق در تاریخ: بررسی فلسفهٔ دورانهای تاریخی شلینگ، در دانشگاه بن دفاع کردم. مدتی به عنوان خبرنگار آزاد فعالیت می کردم و سپس در مؤسسهٔ پژوهشهای اجتماعی فرانکفورت استادیار پژوهشی شدم. در سال ۱۹۹۱، با استفاده از بورس DFG (جامعهٔ محققان آلمان)، دورهٔ استادی دانشگاه ماربورگ را، با پایان نامه ای تحت عنوان دگرگونی ساختاری گسترهٔ همگانی، گذراندم. مدت ۱۰ پایان نامه ای تحت عنوان دگرگونی ساختاری گسترهٔ همگانی، گذراندم. مدت ۱۰ سال، از ۱۹۲۱ تا ۱۹۷۱، به تدریس فلسفه و جامعه شناسی، ابتدا در دانشگاه

هایدلبرگ و سپس در دانشگاه فرانکفورت، پرداختم.

از ۱۹۷۱ تا ۱۹۸۱ مدیر مؤسسهٔ ماکس پلانک در علوم اجتماعی، در اشتار نبرگ، بودم و در عین حال به تدریس در دانشگاه فرانکفورت نیز ادامه دادم. از ۱۹۸۳ تا امروز، ضمن آنکه همچنان در دانشگاه فرانکفورت فلسفه درس می دهم، با مؤسسهٔ ماکس پلانک در تحقیقات روانشناختی نیز همکاری دارم. در این میان در دانشگاههای هاروارد، برکلی، و پرینستن نیز به عنوان استاد مهمان تدریس کرده ام.

در سال ۱۹۸۳ به عضویت فرهنگستان زبان و شعر آلمان و انستیتوی بین المللی فلسفه در پاریس پذیرفته شدم. در سال ۱۹۸۸ عضو رسمی فرهنگستان اروپا شدم و در ۱۹۹۴ به همکاری با فرهنگستان علوم انگلستان دعوت شدم.

کونه با آدورنو و مکتب فرانکفورت آشنا شدید؟ تأثیر این آشنایی بر شکلگیری فلسفهٔ شما چه بود؟ آیا به لحاظ فلسفی هـنوز خـود را بـه فکـر آدورنو نزدیک احساس میکنید؟

در زمان تحصیل در بن، تصادفاً باکتابهای تاریخ و آگاهی طبقاتی، اثر لوکاچ، و دیالکتیک و روشنگری، اثر هورکهایمر و آدورنو، آشنا شدم. این کتابها را به ما درس نمی دادند، ولی هر دو آنها مرا مجذوب خود کردند، چرا که سنت هگلی و مارکسی - که من از این طریق آنها راکشف کردم - بدل به زمینهای شد که توانستم در آن علایق فلسفی و سیاسی خود را، که تا آن زمان به طور موازی حرکت می کردند، در هم ادغام کنم. یک سال پس از اخذ دکترا، یعنی در سال ۱۹۵۸، باکمک دوستی مشترک (آدولف فریزه که بعداً مؤسسهٔ انتشاراتی موزیل را تأسیس کرد) با آدورنو آشنا شدم. در آن زمان کتاب دعوت کرد و من دستیار او شدم (اولین دستیاری که آدورنو به کار گرفت). دعوت کرد و من دستیار او شدم (اولین دستیاری که آدورنو به کار گرفت).

همکاری با او مرا وارد چارچوب فکری .. معنوی جدیدی کرد که تفکر انتقادی و آوانگاردیسم زیباگرای سالهای آخر جمهوری وایمار بود. در آن زمان بود که من به مطالعهٔ فروید، دورکم، و ماکس وبر روی آوردم و این مسئلهٔ مهم را درک کردم که دوگانگی عمیقی بین مدرنیسم اجتماعی و مدرنیسم فرهنگی وجود دارد. آدورنو یک نابغه بود؛ احترامی که من امروز برای او قائل هستم به هیچوجه با آن دوران فرقی نمیکند.

ویژگیهای اصلی تفکر شما را می توان با توجه به مباحثات مختلفی که با سایر فیلسوفان و مورخان داشته اید کاملاً مشخص کرد. در واقع، میزان و اهمیت گفت و گو و بحث در زندگی فکری شما، در مقایسه با دیگر متفکران پس از جنگ، بسیار چشمگیر است. می خواستم بدانم که چرا در سه دههٔ گذشته این قدر به تبادل نظر و مباحثه علاقه مند بوده اید؛ چرا با ایس همه متفکر (پوپر، گادامر، لومان، لیوتار، و غیره) در رشته های مختلف و به اشکالی اینچنین متنوع باب بحث را گشوده اید؛

داشتم که باید از مواضع نقد نظریه های اجتماعی، با استفاده از نظریه های داشتم که باید از مواضع نقد نظریه های اجتماعی، با استفاده از نظریه های شناخت و آگاهی، دفاع کرد. از این دیدگاه است که به نقد نظریهٔ لومان پرداختم؛ چراکه روش توضیح و تفسیر او شبیه «نظریهٔ نقد اجتماعی» بود، ولی نتایج او نه تنها متضاد بلکه حتی بدبینانه و پرکنایه بود. برخوردهای دیگری که بین من و دیگر دانشمندان روی داد به هیچ وجه جنبهٔ جدلی نداشت: کتاب حقیقت و روش، نوشتهٔ گادامر، را در چارچوب یک سلسله نقد کتاب مورد بررسی قرار دادم و آثار فوکو و دریدا را به عنوان آثاری مهم در مباحث مدرن فلسفی در چارچوب یک کتاب، تحت عنوان گفتمان فلسفی مدرنیته، نقد کردم. سایر نویسندگان بودند که بحث ما را به «مقابله» تعبیر کردند. البته باید یاد آور شد که، در بین همکارانم، من از کسانی هستم که کمتر به منتقدان خود جواب می دهند. این گونه «مقابله»ها وقت و نیر وی انسان را صوف خود مرکند. مثلاً

اخیراً به انتقادهایی که دربارهٔ فلسفهٔ حقوق من درکتاب واقعیتگرایی و اعتباد حقوقی (۱۹۹۲) ــ شده بود بهطور کامل پاسخ دادم. این را هــم بگــویم کــه اینگونهگفتوگو\_مقابلهها پر ثمر نیز هستند، چراکه نقد هوشمندانه بر نظریات اثر مثبت میگذارد.

یکی از نخستین مسائلی که پس از رساله تان به آن پرداختید، جایگاه بحث گسترهٔ همگانی بود که در کتاب «دگرگونی ساختاری گسترهٔ همگانی» مطرح میکنید. چه چیزی نظر شما را به سوی مفهوم «گسترهٔ همگانی» جلب کرد؟

ایجاد و ارتقای خواست دموکراتیک از نظر سیاسی. پس از جنگ جهانی دوم، ایجاد و ارتقای خواست دموکراتیک از نظر سیاسی. پس از جنگ جهانی دوم، من به سوسیالیسم گرایش پیداکردم. به همین علت، مسئلهٔ «فرایند دموکراتیک کردن قدرت سیاسی و پشتیبانی از فرهنگی سیاسی که لیبرال باشد و احترام متقابل را رعایت کند» بدل به مسئلهٔ زندگی من شد. سیاستگذاری عقلانی بدون مشارکت دموکراتیک مردم قابل اجرا نیست؛ برای چنین مشارکتی شرکت در انتخابات آزاد سیاسی لازم است، ولی کافی نیست. دستیابی به چنین مشارکتی باید از طریق فرایندهای تصمیمگیری نهادی شده صورت پذیرد، و این گونه فرایندها باید جزئی جدایی ناپذیر از فضای عمومی اجتماع باشند و در عین حال قابلیت دریافت امواج روابط سیاسی را نیز داشته باشند. ولی آراءِ عمومی خود باید با استفاده از گفت وگو و تبادل نظر ساخته شود تا بتواند نفوذی عقلانی بر سیاست داشته باشد. پس باید دارای گسترهٔ همگانی سیاسی ای باشیم عقلانی بر سیاست داشته باشد.

آ آیا می توان گفت که با «نظریهٔ کنش ارتباطی»، شما، پس از کنارگذاشتن الکوی شاخت متافیزیکی اواخر دههٔ ۲۰ و اوایل دههٔ ۷۰، محیط یک دایره را پیمودید و با مفهوم گسترهٔ همگانی به نقطهٔ آغاز رسیدهاید؟

درست است؛ من در نظریهٔ «کنش ارتباطی» و، بیش از آن، درکتاب واقعیت گرایی و اعتبار حقوقی از گرایشهای قدیمی استفاده کرده ام البته در چارچوب نظریهٔ تبادل نظر که خود بر پایهٔ بررسیهایی در زمینهٔ فلسفهٔ زبان استوار است. به این ترتیب، مباحث کتاب شناخت و مصلحت فعلاً کنار گذاشته شده اند.

طرح فلسفی شما برای تجدید حیات مدرنیته و دفاع از روشنگری را نقد شما بر فیلسوفان پسامدرن فرانسوی (نظیر لیوتار، فوکو، دریدا، و جز آن) کامل میکند. به عقیدهٔ شما معایب گفتمان پسامدرن چیست، و وجوه تمایز عمدهٔ شما از آن دسته فیلسوفانی که «محافظه کاران جوان» می نامیدشان در چه چیز است؟

اصطلاح «محافظه کاران جوان» باعث سوء تفاهم شده است. منظور از این اصطلاح، که ناظر بر پدیدهای آلمانی است، آن نسل از روشنفکران آلمانی است (که تا به امروز نیز نفوذشان را حفظ کردهاند) که تفکر آنها تحت تأثیر تجربهٔ جنگ جهانی اول و میراث ملی گرایی ویلهلمی افراطی آلمان شکل گرفت، همانند کارل اشمیت، ارنست یونگر، گوتفرید بن، مارتین هایدگر، هانس فرایر، و دیگران.

وقتی به پساساختگرایان (Post-structuralistes) نگاه میکنیم، یک وجه مشترک بین این دو گروه میبینیم: هر دو آنها نیچه را تبدیل به خدای نقد غیر دیالکتیکی خود کردهاند. در مقابل این نظریه، من عقیده دارم انسان فقط هنگامی می تواند نیروهای مخرب مدرنیسم فرهنگی و اجتماعی را با موفقیت مورد نقد قرار دهد که معیارهای نقد خود را برای دیگران روشن سازد. این معیارها به هیچوجه ریشه در کهنه گرایی ما ندارند، بلکه درست به سنتهای آن روشنگری برمی گردند که خود نیز زیر ضربات انتقاد قرار دارد. مدرنیسم را نباید منفی گرایانه با پدیده های سنتی یکسان دانست، بلکه باید آن را جداگانه نباید منفی گرایانه با پدیده های سنتی یکسان دانست، بلکه باید آن را جداگانه

مورد توجه قرار داد و ابعاد آن را درک کرد.

خود متعین سازی (selbst bestimmung) و خود متحقق سازی selbst) (werwirklichung یعنی دو مفهومی که گرایشهای فیلسفی امیروز بسرای نیقد مدرنیته از آنها استفاده میکنند، خود ریشههای مدرن دارند. ما نباید بگذاریم که فقط آن اندیشههایی به ما دیکته شوند که در خدمت «فردگرایی مالکانه» (possessiven individualismus) هستند. ما باید اندیشههای مدرنیته را با نگاهی میانذهنی (intersubjectivistiche) مورد مطالعه قرار دهیم و تمام گرایشهای عقبافتاده، استعمارگرایانه، و جامعهشناختی داروینی را از آن دور کنیم. به طور خلاصه می توان گفت: من به «دیالکتیک روشنگری» تا این حد وفادار ماندهام که بر این مسئله پافشاری میکند که باید فرایند مدرنیسم را با نگاهی چندبعدی و به طور کامل مطالعه کنیم: پشت آینه در حقیقت پشت چیزی است که ما جلو آن را میبینیم. به عبارت دیگر، عقل را فقط وقتی می توان بهطور ریشهای مورد انتقاد قرار داد که به آن جنبهٔ کاملاً عینی و معقول ندهیم و در پدیدهٔ «عقلِ ابزاری» غرقش کنیم. در غیر این صورت، نقد، خود غیرمنطقی می شود و همانند اواخر کار هایدگر، به روشی «احضاری» (evokative) تبدیل میگردد.

ا فیلسوفانی نظیر لئو اشتراوس کوشیدهاند در برابر فلسفه های مدرن نظریهٔ تازهای بر مبنای فلسفهٔ سیاسی سنتی، با بخشیدن حیات مجدد به لحظات عمدهٔ فکر متافیزیکی، بپردازند. فکر می کنید ممکن است میان طرح مدرنیته و تفکر متافیزیکی پس از هگل ارتباطی برقرار کرد؟

ای لئو اشتراوس بدون شک متفکری فلسفی و جذاب است و در امریکا شاگردان مهمی پیداکرده است. ولی تلاش او برای مقبول ساختن سنت متافیزیکی، در مقابل طرز تفکر مدرن، بیشتر نتیجهٔ مطالعه و تفسیر ناقص او از آثار کلاسیک است تا برخوردی سیستماتیک که مستقل از مفاهیم سنتی باشد.

روزآمد کردن یک سنت بزرگ، حتی اگر به کمک تفسیری بسیار گیرا انجام شود، نمی تواند جانشین استدلالی گردد که به اصل موضوع توجه دارد. تفکرات بعد از هگل تفکراتی منحرفند که منطق آنها نه در درک منطقی جهان و در شفافیت خود آگاهی فاعل شناسایی، بلکه در روشهای استدلال و تحقیق ریشه دارد. بدین ترتیب، کلیهٔ تفکراتی که پس از هگل می توان آنها را جدی تلقی کرد، تفکرات مابعدمتافیزیکی هستند. این تفکرات هنگامی که سعیشان این باشد که افکار متافیزیکی را، در محتوا، از نابودی نجات دهند، این باشد که افکار متافیزیکی را، در محتوا، از نابودی نجات دهند، پیشفرضهای خود را تغییر می دهند. آدورنو هنگامی از متافیزیک سخن گفت که لحظهٔ شکست آن فرارسیده بود.

فلسفهٔ مدرن، حتی در سازنده ترین حرکات خود، از محتوای معنی شناختی احادیث مذهبی استفاده می کند. استقلال آداب و اخلاق (اصطلاحی که توسط کانت و روسو به کار برده شد)، سخنان مارکس دربارهٔ ازخو دبیگانگی طبقاتی و رهایی بشریت، افکار بنیامین دربارهٔ نیروی تقلید، طرح مسئلهٔ «ناهمانندی» توسط آدورنو همگی بدون میراث اندیشهٔ لائیک در تکامل افکار غیرقابل تصور است. از سوی دیگر، فلسفهٔ مدرن از میراث افکار و حدسیات خود پرهیز می کند. این فلسفه، همچنین، از درون بینی هایی (intuitions) مایه میگیرد که در گفتمان توضیحی عنصر جزمی خود را از دست می دهند و ارزش و اعتبار خود را کاهش می دهند. در اینجا باید متذکر شد که فلاسفهٔ غربی در اواخر قرون وسطا بر وجود نوعی الحاد (atheism) روش گرایانه پافشاری می کردند تا واقعیتهای مذهبی و عقلانی را با یکدیگر درنیامیزند. در حقیقت می توان گفت آنها نخستین نمایندگان مدرنیسم اولیه بودند.

ا هانا آرنت نیز در آثار خود کوشیده است نظریهٔ سیاسی سنتی را مد نظر قرار دهد، هرچند از مسائل مدرنیته آگاه است. به عقیدهٔ شما، چگونه می توان در چارچوب دیدگاه ارسطوییِ ماهیت عملی بافت اجتماعی و سیاسی به تفکر پرداخت و در عین حال آن را در گفتمان سیاسی مدرن نیز بسط داد؟

ای هانا آرنت قدرت سیاسی را قدرتی می داند که در روابط درون جامعه به وجود می آید و آن را در مقابل زورگویی و خفقان قرار می دهد. این نظریه را من نمونه ای جالب می دانم که بر طبق آن، تفکری کلاسیک، تحت شرایط افکار مابعدمتافیزیکی، به صورتی سازنده به تفکری مدرن تبدیل می شود. در این مورد آرنت به تفکر ارسطو در مورد ایزونومیا (isonomia) یعنی «خود - قانونی برابری و آزادی» رجوع کرده که مورد توجه متفکرانی چون کاستوریادیس نیز بوده است.

در مورد عدالت سیاسی و اخلاق، «عامگرایی» به این معنی است که فقط آن قوانینی معتبرند که، در صورت اجرای آنها، برای همه به طور مساوی منفعت داشته باشند. منافع فرد نباید قربانی منافع همگانی شود، هرچند منافع همگانی کاملاً قابل احترام است. بدین تر تیب، عامگرایی، به صور تی که ما از آن در اخلاق عقلانی و حقوق بشر، در قواعد دولتی قانونی، و در دموکراسی استفاده می کنیم، شرطی است برای فردگرایی. ولی این فردگرایی را نمی توان به معنای رها ساختن آزادیهای دلخواستهای دانست که با هم در رقابت هستند؛ چنین تفکری محور اصلی اید تولوژی بورژوازی بود. این باید برای ما واضح باشد که «فرد شدن» فقط در چارچوب فرایندهای «اجتماعی شدن» اتفاق می افتد، و موجودی شکننده فقط و فقط می تواند خود را در شرایط درک میان ـ ذهنی (intersubjective) تثبیت کند. اگر ما در فردگرایی چسنین میان ـ ذهنیی را بپذیریم، آنگاه «خود» در «خودآگاهی»،

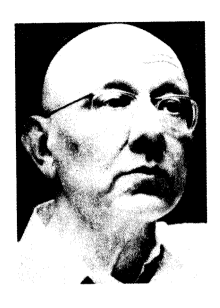
«خود - متعین سازی»، و «خود - متحقق سازی» دیگر به معنای آن «خود» ی نیست که عقلِ ابزاری تبدیل به موجودی در حال رقابت با محیطش کرده است. «فرد اجتماعی شده» فقط هنگامی می تواند به طور خودخواسته آزاد باشد که همهٔ افراد موقعیتهای اجتماعی مساوی داشته باشند و تصمیمگیرندهٔ مستقل زندگی خود باشند، بدون اینکه آزادی یک فرد باعث محدودیت آزادی فردی دیگر شود. ولی چنین چیزی قانونگذاری دموکراتیکی را می طلبد که در بکارگیری عمومی و همگانی آزادیهای متقابل ریشه دارد، یعنی در بکارگیری حقوق فردی بر پایهٔ برابری و مشارکت مساوی مردمی.

شما معتقدید که در غالب جوامع پیشرفتهٔ صنعتی، یکپارچگی و هویت اجتماعی ریشه در اصول جهانی دارد، و نه در سیاستهای دولتی تمرکززدا یا تمرکزگرا. قبول ندارید که دموکراسی، به همان اندازه که نیاز به اتفاق نظر دارد، به اختلاف نظر نیز نیازمند است؟

سبه، این قواعد جهانی هستند که مساوات حقوقی و اخلاقی را می طلبند، نه تنها برای اعضای خانواده و همسایگان خود، بلکه برای غیرخودی ها نیز. جوامع مدرن دارای ترکیبی همگن نیستند. احترام یکسان در مقابل هر فرد باید شامل آن افرادی نیز بشود که نسبت به یکدیگر غریبند و این حق را هم دارند که غریب بمانند، یعنی این حق را دارند که زندگی کاملاً متفاوت و شخصی خود را دنبال کنند.

این قاعدهٔ همزیستی برابر شامل گروههایی نیز میگردد که سنن و ریشههای متفاوت دارند \_یعنی همزیستی ادیان مختلف، نیژادها و شبهفرهنگهای مختلف، و نیز روشهای متفاوت زندگی که هر یک خواهان حفظ هویت اعضای خود هستند. واضح است که به خاطر وجود اینگونه تفاوتها و وجود کثرتگرایی، در مورد تعداد زیادی از پرسشها، بویژه پرسشهای سیاسی، یک ناهمخوانی عقلانی وجود دارد.

دموکراسی، در حقیقت، آن نوع حکومتی است که زندگی و هـمزیستی صلحجویانه در کنار این ناهمخوانیها را امکانپذیر میسازد. این امکان به این دلیل وجود دارد که ایجاد خواست سیاسی توسط بحث همگانی و فـرهنگ مقابله انجام میگیرد و تنها همخوانی در مورد اصول مقابله و توافق بر سـر قانون اساسی، حقوق بشر، و روشهای تصمیمگیری را، بهعنوان پیششرط، مطرح می کند. این امر شبیه به مباحثه است: انسان فقط هنگامی می تواند عقلانی بحث كندكه بر سر روش انجام بحث توافقي موجود باشد. بدين ترتيب، عقل دیگر در محتوای یک نظم کهن یا در اندیشههای از پیش تعریفشده جای نمی گیرد، بلکه فقط در ارتباطی موجودیت می یابد که ما باید با یکدیگر برقرار کنیم تا بتوانیم گفتوگوی آزادانه را جانشین زورگویی و قتل سازیم. و در دموكراسي همين نظرية گفت وگوست كه درك اين مسئله را آسان مي سازد كه همخوانی در مورد روشها (مثلاً در مورد اهمیت قاعدهٔ رأی اکثریت) چگونه وجود تعدادی زیاد از عقاید مختلف را ممکن میسازد، عقایدی که هر کدام از آنها برای استدلال بهتر در رقابت هستند. چنین همخوانی در روشها موجب این نیز میگردد که هویتهای متفاوت بتوانند در کنار یکدیگر همزیستی کنند. برای دموکراسی، توافق بر سر شرایط احترام متقابل و چندعقیدگی عـقلانی بسیار مهم است. این عقیده که همه باید به یک الگو زندگی کنند ـ که خود نیز با خفقان سیاسی به مردم تحمیل میشود ــ عقیدهای افراطی است.



کورنلیوس کاستوریادیس
Cornelius Castoriadis

به نظر می رسد حوادث اخیر، یعنی جنگ خلیج فارس و پایان دوران کمونیسم، مسئلهٔ ارزشهای مدل دموکراسی را برای ما از نو مطرح می سازد. آیا نباید گفت که روی هم رفته نوعی نسبی گرایی در نظم بین المللی به وجود آمده است؟ از سوی دیگر، آیا حالت دوقطبی تازهای پدید آمده است، یا اینکه تفوق امریکا تجدید شده است؟

ا فروپاشی امپراتوری روسیه - کمونیسم، ناتوانی چین، محدودسازی حاحتمالاً موقتی - ژاپن و آلمان در زمینهٔ گسترش فعالیتهای اقتصادی، و بی اثری آشکار اتحادیهٔ اروپا به عنوان واحدی سیاسی، امریکا صحنهٔ سیاست جهانی را به تنهایی اشغال می کند، رهبری خود را تحکیم می بخشد، و داعیهٔ برقراری «نظم نوین جهانی» را طرح می کند. جنگ خلیج فارس تظاهر این وضعیت است. بااینهمه، من فکر نمی کنم که بتوان از برتری

مطلق یا نظمی تک قطبی صحبت کرد. امریکا ناچار است با تعداد زیادی از کشورها، مسائل، و بحرانها مواجه گردد که در برابر آنها هواپیماها و موشکهایش قادر به انجام هیچ کاری نیستند. نه «هرج و مرج» فزاینده در کشورهای فقیر را، نه مسئلهٔ توسعه نیافتگی را، نه مسئلهٔ محیط زیست را نمی توان با بمباران هوایی حل و فصل کرد. حتی از دیدگاه نظامی هم، جنگ خلیج فارس احتمالاً نشان دهندهٔ محدودیت آن چیزی بود که امریکا گذشته از کاربرد سلاحهای هسته ای می تواند انجام دهد.

درعین حال، امریکا گرفتار نوعی در ماندگی و و خامت اوضاع درونی است که تصور نمی کنم در فرانسه کسی متوجه آن شود \_ که خطاست، چون امریکا مانند آینه ای است که دیگر کشورهای ثرو تمند می توانند آینده شان را در آن ببینند. تضعیف بافت اجتماعی، محلات فقیر نشین، لاقیدی و بی شرمی بی سابقهٔ مردم، فساد در تمام سطوح، بحران غیرقابل تصور آموز شوپرورش (اکنون غالب دانشجویان «صاحب مدرک» خارجی هستند)، بحث بر سر زبان انگلیسی به عنوان زبانی ملی، افت مداوم دستگاه تولیدی و اقتصادی؛ مجموعهٔ ایس عوامل توان رهبری جهانی ایالات متحد امریکا را تحلیل می برد و به پایان می رساند.

بحران خلیج فارس نشان دهندهٔ شکست این ادعا نیست که ارزشهای غربی اهمیت و بردی جهانی دارند؟

بحران خلیج فارس ابزاری بسیار نیرومند برای آشکار ساختن عواملی بودکه یا از قبل می شناختیمشان یا اینکه می باید بشناسیمشان. توانستیم ببینیم که عربها، و بهطورکلی مسلمانان، یکپارچه، با این گانگستر و جلاد ملت خویش \_یعنی صدام حسین \_ احساس همبستگی و یکدلی می کنند. به محض اینکه صدام در برابر «غرب» قرار گرفت، اینان آماده بودند بر ماهیت رژیم وی و تراژدی ملتش سرپوش گذارند. تظاهرات این جریان، پس از

شکست صدام، فرونشست، اما خود این جریان در زیر همچنان ادامـه دارد: سنت پرستی و «بنیادگرایی» اسلامی از همیشه نیرومندتر است و بــه مــناطقی گسترش مییابدکه تصور میکردیم به راه دیگری میروند (یعنی شمال افریقا، پاکستان، جنوب صحرا). این وضع را نفرتی باطنی از غرب همراهی میکند، و علت آن این است: یکی از عناصر اساسی در غرب جدایی دیس از جامعهٔ سیاسی است. اما اسلام، تقریباً نظیر بقیهٔ ادیان، ادعا می کند نهادی «جامع و کامل» است، و لذا جدایی دین از سیاست را نمیپذیرد. این جریان را جدلی «ضداستعماری» تکمیل میکند و برمیانگیزد، جدلی که کمترین چیزی که دربارهٔ آن می توان گفت این است که، در مورد کشورهای عربی، بیمعناست. اگر اعراب امروزه در شمال افریقا بسر میبرند، به این علت است که این منطقه از قرن هفتم میلادی تحت استعمار آنان قرار گــرفت؛ در مــورد کشــورهای خاورمیانه هم وضع به همین منوال بود. و نخستین «استعمارگران» غیرعرب خاورمیانه (و شمال افریقا) اروپاییان نبودند، بـلکه سـایر مسـلمانان بــودند \_یعنی نخست ترکان سلجوقی و سپس ترکان عثمانی. عراق به مدت پنج قرن تحت سلطة تركها بود ــو چهل سال هم تحتالحماية بريتانيا. من نميخواهم جنایات امپریالیسم غرب راکوچک جلوه دهم، بلکه میخواهم پرده از این افسانهٔ نادرست بردارم که میگوید در تاریخ ملتهای مسلمانان هیچ مسئولیتی بر خود آنان مترتب نیست، و تنهاکاری که اینان کردهاند تــحمل مــنفعلانهٔ آن چیزهایی است که دیگران، یعنی غربیان، بر سر آنها آوردهاند.

در اینجا آیا با محدودیتهای ایـن عـامگرایـی غـربی، در بـرابـر نـوعی فرهنگگرایی (culturalisme) ضـددموکراتیک، مواجه نیستیم؟

این سؤال،که امروزه از اهمیتی تراژیک برخوردار است، چندین بعد دارد. به یک معنا، «عامگرایی» صرفاً آفریدهٔ غرب نیست. آیسین بعودا، مسیحیت، یا اسلام «عامگرا» هستند، چون دعوت آنها اصولاً خطاب به تمام

انسانهاست، و انسانها همگی در گرویدن به آنها حقی یکسان (و بلکه وظیفهای یکسان) دارند. لازمهٔ این گروش وجود ایمانی مقدم بر آن است و نتیجهٔ آن پیوستن به جهانی است متشکل از معانی (و نیز هنجارها، ارزشها، و نظایر اینها) خاص و «محصور». این محصوریت مشخصهٔ جوامعی است که گرفتار حد بالایی از عدم استقلال (heteronomie) هستند. ویژگی تاریخ یونانی -غربی شکستن این حصار و طرح پرسش دربارهٔ معانی، نهادها، و نمایندگیهایی است که جامعه برقرارشان کرده است - که خود محتوای کاملاً متفاوتی به عام گرایی می بخشد. این حصار شکنی همراستاست با طرح خودمختاری اجتماعی و فردی و، لذا، همراستاست با اندیشه های آزادی و برابری، خودگردانی جوامع و حقوق فرد، دموکراسی و فلسفه.

اما در اینجا با پارادوکسی مواجهیم که اهـمیتی بسـیار زیــاد دارد؛ ایــن پارادوکس راکسانی که دربارهٔ حقوق بشر، نامشخص بودن وضع دموکراسی، عمل ارتباطی، خودبنیادی عقل، و جز آن داد سخن میدهند ــ یعنی پانگلوس (pangloss)هایی که همچنان به سخن پر دازی بیهو دهشان ادامه می دهند بی آنکه بگذارند خشم و خروش تاریخ واقعی نظم ذهنی آنان را مختل ســـازدـــ بــا تر دستی از دیده ها پنهان می کنند. «ارزشها»ی غرب داعیهٔ جهانی بودن دارند و بی تردید تا حد زیادی نیز چنین هستند، چون هم پیشفر ضشان و هم پیامدشان رهایی از قید هرگونه حصار اجتماعی ـتاریخی خاصی است که در آن انسانها می بینند همواره و بالضروره در آغاز راه هستند. اما نمی توان انکار کردکه این ارزشها «ریشه» در شرایط اجتماعی \_ تاریخی خاصی دارند، و بیمعناست که ادعاكنيم مي توانسته است چنين نباشد. بهتر است هرچه زودتر به اصل مطلب برسیم: بیستوپنج قرن است که ما این حصار را شکستهایــم و «پشت ســر» نهادهایم. اما دیگران چنین نکردهاند. در نظر ما، می توان معقولانه از «ارزشهای ما» دفاع کرد \_آن هم به این علت که دقیقاً ما بانیان مباحثهٔ معقول، بهعنوان سنگ محک مقبول و نامقبول، هستیم. اگر دیگری وارد این مباحثه شود، در مجاورت سنت ما \_یعنی در مجاورت سنتی که در آن همه چیز

مورد بحث و بررسی قرار می گیرد — در واقع، تعادلش بر هم می خورد و دچار حرکت نوسانی می شود. اما اگر در پشت وحی الاهی سنگر گیرد، یا حتی صرفاً خود را در پشت سنتی که مقدسش می شمارد مخفی سازد (این نوعی وضعیت ژاپنی های امروز است)، تحمیل مباحثه ای معقول به او چه معنایی دارد؟ و ما مایلیم که براحتی فراموش کنیم که، تا همین اواخر، در سرزمینهای مسیحی نشین، چه بلایی بر سر کتابها و نویسندگانی می آمد که ادعا می کردند می خواهند صرفاً به مباحثه ای معقول، بدون توسل به ایمان، بپردازند.

برای اینکه دیگران مسلمانان، هندوها، چه می دانم عامگرایی را، با محتوایی که غرب می کوشد به این مفهوم دهد، بپذیرند، باید از حصار دینیشان، از تودهٔ معانی خیالیشان خارج شوند. تاکنون کار بسیار کمی در این زمینه انجام گرفته است در میان اینان است که مارکسیسم ساختگی یا جهان سومگرایی به حد اعلا جای دین راگرفته است و حتی، به دلایلی که بعداً در مورد آنها صحبت خواهیم کرد، به آن چنگ نیز می زنند.

در اینجا و اکنون نمی توانیم بحث کنیم که چرا چنین بوده است و هنوز نیز چنین است. مثلاً، چرا فلسفهٔ هندو هیچگاه جهان اجتماعی را مورد پرسش قرار نداده است، یا چرا شارحان عربزبان ارسطو مرتباً به متافیزیک و منطق وی پرداختهاند، اما کل مسئلهٔ «سیاست» یونانی را از بنیاد به دست فراموشی سپردهاند: همچنانکه برای یافتن تفکر سیاسی در سنت یهودی باید در انتظار اسپینوزای تکفیری ماند. اما ما می توانیم توجهمان را معطوف به عواملی کنیم که موجب می شوند، «امروز»، جوامع غربی ثر و تمند نتوانند تأثیری نجاتبخش بر بقیهٔ جهان داشته باشند، و از خود سؤال کنیم که چرا این جوامع نه فقط کمکی به کاهش قدرت معانی دینی ـ تا آنجا که این معانی سد راه ایسجاد فضایی سیاسی می شوند ـ نمی کنند، بلکه احتمالاً نفوذ آنها را در نهایت تقویت نیز می کنند.

جوامع سرمایهداری لیبرال چه «الگو»یی در اختیار بقیهٔ جهان میگذارند؟ نخست، الگوی ثروتمندی و قدرت تکنولوژیکی و نظامی. دیگـران دلشــان میخواهد از این الگوها تبعیت کنند، و گاه در این راه موفق هم میشوند (ژاپن، «چهار اژدها»، و بزودی حتماً چند کشور دیگر). اما، همان طور که این نمونه ها نشان میدهند، و درست برخلاف عقاید جزمی مارکسیستها و حتی لیبرالها، صرف تبعیت از این الگوها، تا آنجا که مقصود پدید آمدن روندی نجاتبخش است، متضمن هیچ چیز نیست و به هیچ نتیجه ای نمی انجامد.

اما در عین حال این جوامع در برابر بقیهٔ جهان تصویری از خود به دست می دهند که زمینهٔ تقابل و مقایسه را فراهم می کند: یعنی تصویر جوامعی که در آنها خلاءِ کامل معانی حاکم است. تنها ارزش مسلط در این جوامع پول، شهرت رسانه ای، یا قدرت است، آن هم به عوامانه ترین و مضحک ترین معنای کلمه. در این جوامع گروههای اجتماعی و جوامع مضمحل شده اند، و انسجام و همبستگی اجتماعی به تمهیدات و مقررات اداری تقلیل یافته است. در برابر این خلاء است که معانی دینی حفظ می شوند یا حتی از نو قدرت می گیرند.

این هار باست که معانی دیمی صفط سی سوده یا صفی از و حارت کی این مسلماً آنچه روزنامه نگاران و سیاستمداران «دموکراسی» می نامند و در واقع امر نوعی اولیگارشی لیبرال است بنیز وجود دارد. بیهوده در آن در جست و جست وجوی نمونهٔ چیزی به نام شهروند مسئول هستیم که، به گفتهٔ ارسطو، «قادر به حکومت کردن و حکومت شدن» باشد، بیهوده در آن در جست و جوی نمونهٔ چیزی به نام اجتماع سیاسی هستیم که بتواند بیندیشد و انتخاب کند. بی شک در نتیجهٔ مبارزات طولانی، آزادیهایی در آن وجود دارد بیش شک در نتیجهٔ مبارزات طولانی، آزادیها اساساً تدافعی و منفی اند. این آزادیها، در واقعیت اجتماعی - تاریخی حقیقی سرمایه داری معاصر، این آزادیها، در واقعیت اجتماعی - تاریخی حقیقی سرمایه داری معاصر، بیش از پیش، صرفاً نقش ابزار مکمل دستگاهی را بازی می کنند که کار آن افزایش «لذات» فردی و به حدا کثر رساندن آنهاست. و این «لذات» تنها محتوای ذاتی آن فردگرایی است که گوش ما را مرتباً از آن پر می کنند.

چون فردگرایی ناب، یعنی خالی، نمی تواند وجود داشته باشد. افرادی که ادعا می شود «آزادند هرچه می خواهند بکنند»، کار خاصی نـمیکنند، هـیچ کاری نمیکنند. هر بار دست به کارهایی دقیق، معین، و خاص می زنند، خواهان

برخی چیزها هستند و آنها را به کار میگیرند و بقیه راکنار میگذارند، فلان کارها را ارزش مینهند و قسعلیهذا. اما هرگز این چیزها و این کارها را نه منحصراً و نه حتى اساساً «افراد» به تنهايي تعيين نميكنند و نمي توانند هم تعيين کنند؛ قلمرو اجتماعی ـ تاریخی و نهاد ویژهٔ جامعهای که افراد در آن بسر میبرند و دلالتهای خیالی این جامعه تعیینکنندهٔ آنها هستند. بیگمان می توان از «فردگرایی» بوداییان واقعی سخن گفت، حتی اگر پیشفرضهای متافیزیکی این فردگرایی در تقابل کامل با پیشفرضهای «فیردگرایی» غربی باشد (هیچشدگی فرد در آنجا، واقعیت جوهری قائمبهذات فــرد در ایــنجا)؛ امــا محتوای جو هری فرد نخست چیست؟ بنا بر اصول، کناره گیری از دنیا و «لذات» آن. در غرب معاصر هم، «فرد» آزاد، حاکم، قائمبهذات و جوهری، در غالب موارد، دیگر عروسکی بیش نیست که دست به حرکاتی اسپاسمی میزند که قلمرو اجتماعی ۔ تاریخی بر او تحمیل میکند: یعنی پول درآوردن، مصرف کردن، و «لذتبردن» (اگر موفق به این کار شود...). با این تصور که «آزاد» است به زندگیش معنایی راکه خود «میخواهد» بدهد، تقریباً در تمام موارد، هیچ معنایی به آن «نمیدهد» جز «معنا»ی رایج و متداول، یـعنی ضــدمعنای افزایش نامحدود مصرف. «استقلال»اش بدل به وابستگی می گردد، و «اصالت»اش سازش پذیری تعمیم یافته ای است که پیرامون ما حاکم است.

بایدگفت که «استقلال» فردی نمی تواند وجود داشته باشد چنانچه استقلال جمعی وجود نداشته باشد، و نیز هیچ فردی نمی تواند دست به «خلق معنی» برای زندگی خود بزند چنانچه به چارچوب خلق جمعی معانی وارد نشده باشد. و ابتذال بی اندازهٔ این معانی در غرب معاصر است که موجب ناتوانیش در تأثیرگذاری بر جهان غیرغربی و کمک به نابودی سلطهٔ معانی و دلالتهای دینی یا مشابه آن در این جهان می گردد.

ا پس دیگر معنایی فراگیر وجود ندارد؛ اما آیا این ضرورتاً بدان مفهوم است که معانی حاشیهای و پیرامونی، در فلان یا بهمان بخش اجتماعی، در

آزادی افراد و در آن حدی که هرکس بتواند، به تعبیری، معنایی برای خودش سازد نیز وجود ندارد؟

از سوی دیگر، ظاهراً نوعی لغزش زبانی به بحث ما راه یافته است. وقتی گفته می شود دیگر معنایی وجود ندارد، افراد خود به خود چنین برداشت می کنند که دیگر معنایی پیش داده وجود ندارد. تا آنجا که فقدان معنایی پیش داده ضرورتاً موجب خلاً نمی گردد، مسئله در اینجا نیست. مسئله، به عکس، می تواند وجود نوعی شانس، نوعی امکان آزادی، باشد که خروج از «سرخوردگی» را میسر سازد.

پس آیا، در عوض، پرسش عمده این نیست که آیا این تجربهٔ آزادی خود غیرقابل تحمل نیست؟

واضح است که من از امحاءِ معنایی پیشداده صحبت نمی کنم و از این بابت تأسف هم نمیخورم. معنای «پیشداده» وابستگی است. جامعهٔ مستقل، جامعهٔ حقیقتاً دموکراتیک، جامعهای است که تمام معانی پیشداده را مورد سؤال قرار می دهد و در آن، حتماً از این جهت، «خلق معانی و دلالتهای تازه» آزاد شده است. و در چنین جامعهای هر فرد آزاد است تا معنایی را که میخواهد (و می تواند) برای زندگیش خلق کند. اما غلط است اگر فکر کنیم که این کار را می توان بیرون از هرگونه بافت و شرایط اجتماعی - تاریخی انجام داد. این گزاره، نظر به تعریف وجودشناختی فرد، در حقیقت این همانگویی است. فرد «فردیت یافته» معنایی برای زندگیش خلق می کند و این کار را با سهیم شدن در معانی و دلالتهایی که جامعهاش خلق می کند، با شرکت در «خلق» آنها، خواه در مقام «آفریننده» یا به عنوان «دریافت کننده» (مخاطبان) این معانی و دلالتها به انجام می رساند. و من همیشه بر این واقعیت تأکید کردهام که «دریافت» حقیقی یک اثر تازه به همان اندازه خلاقه است که خلق آن.

ما این امر را بروشنی در آن دو دورهٔ عمدهای از تاریخمان می بینیم که در آنها برنامهٔ استقلال به ظهور میرسد و بسرای نخستین بـــار افــرادی حــقیقتاً «فردیت یافته» ظاهر میشوند. ظهور خالقانی حقیقتاً فردی و مخاطبانی توانا بر دریافت ندای استمداد آنها، در یونان باستان، همراستا و مقارن است با ظهور پولیس (polis) و معانی و دلالتهای تازهای که پولیس تجسم آنهاست، یـعنی دموکراسی، برابری در مقابل قانون، آزادی، لوگوس، تفکر. وضع در اروپای غربی مدرن مشابه آن، اما بسیار پیچیده تر است. مسلماً، در اینجا، طی دورانی طولانی هنر و فلسفه، و حتی تحقیقات علمی، ارتباطی بسیار بسیار نزدیک با معانی و دلالتهای مدهبی داشتهاند. اما نحوهٔ برقراری این ارتباط و نسبت آن رشتهها با این معانی تغییر میکرده است. و تقریباً خیلی زود اشکال و آثار بزرگ «کفرآمیز» آفریده میشوندکه جامعه موجد آنهاست و خود را نیز توانا به پذیرش آنها نشان می دهد. کوندرا این امر را در مورد رمان نشان می دهد و بر «نقش» رمان در به سؤال کشیدن نظم موجود و زندگی روزمـره تـصریح میکند. و چگونه می توان بزرگترین نویسندهٔ اروپـای مــدرن، شکســپیر، را فراموش کردکه فاقد هرگونه جنبهٔ مذهبی است؟ اما از پایان قــرن هــجدهم خلاقیت اروپایی از تمام معانی «پیشداده» خلاص می شود. این یکی از شگفتانگیزترین «تقارنها»ی تاریخ است که آخرین اثر بسیار بــزرگ هـــنر دینی، یعنی دکوییم اثر موتسارت، در سال ۱۷۹۱ تصنیف شده است \_یعنی درست در زمانی که انقلاب کبیر فرانسه حمله به کلیسا و مسیحیت را آغاز میکرد؛ چند سالی پس از آنکه لسینگ روحیهٔ نهضت روشنگری را نفی سه عامل «وحي»، «مشيت الأهي»، و «عذاب ابدي» تعريف كرد؛ چند سالي پيش از آنکه لا پلاس، در خصوص غیبت خدا در «نظام جهان»، پاسخ دهدکه نیازی به این فرضیه نیست. این حذف معنای پیشداده مانع از آن نشده است که اروپا، به مدت یکصدو پنجاه سال، از ۱۸۰۰ تا ۱۹۵۰، به دورانی از خلاقیت فوقالعاده در تمام زمینهها وارد شود. رماننویسان بزرگ، موسیقیدانان بزرگ، و نقاشان بزرگ این دوران، هیچیک، معنایی پیشداده نداشتند (همچنانکه ریاضیدانان و دانشمندان بزرگ نیز نداشتند). مستی هوشیارانهٔ جستوجو و خلق معنا در همه جا حاکم است ــو مسلماً اتفاقی نیست که سنگین ترین معنای آثار اینان پرسشی دائمی دربارهٔ خود معناست، و از این رهگذر است که یر وست، کافکا، جویس، و بسیار کسان دیگر به تراژدی آتنی می پیوندند.

اگر این دوران در حدود ۱۹۵۰ پایان می یابد (تاریخی که مسلماً «منعندی» است، و برای تعیین حد و مرز اندیشه ها به کار می رود)، بدین علت نیست که به مرحلهای «دموکراتیک» تر از پیش پا می گذاریم؛ بلکه می تواند بدون پارادوکس عکس این باشد بدین علت است که جهان غرب وارد بحران می شود، و این بحران مسلماً عبارت از این است که این جهان دیگر خود را حقیقتاً مورد سؤال قرار نمی دهد.

آیا میان خلاءِ معنا و فقدان آن هـنر بـزرگـی کـه شـما از آن صـحبت میکنید رابطهای نیست؟

سلم است که این دو با هم هستند. هنر بزرگ هم پنجرهٔ جامعه است به روی بی نظمی (chaos) و هم فرمی است که به این بی نظمی داده می شود (حال آنکه دین، هم پنجره ای است به روی بی نظمی و هم ماسکی است که بر چهرهٔ این بی نظمی نهاده می شود). هنر فرمی است که بر هیچ چیز ماسکی نمی نهد. هنر، از خلال این فرم، به صور تی نامحدود، بی نظمی را نشان می دهد — و از این رهگذر، معانی مستقر و موجود را، تا بر سد به معنای زندگی انسانی و قطعی ترین مضامینش، مورد سؤال قرار می دهد.

عشق در قرن نوزدهم هستهٔ مرکزی زندگی شخصی است، و تریستان، هم فشرده ترین جلوهٔ این عشق است و هم تظاهر آنچه جز در جدایسی و مسرگ نمی تواند به انجام رساند.

از این جهت، هنر بزرگ به هیچ وجه با جامعهٔ مستقل و دموکراتیک ناسازگار نیست و بلکه از آن جدایی ناپذیر است. چون جامعهٔ دموکراتیک می داند، باید بداند، که معنایی مطمئن وجود ندارد، بر روی بی نظمی بسر می برد، و خود بی نظمی است که باید به خودش فرم دهد، فرمی که هرگز یک بار برای همیشه معین و مشخص نمی شود. از رهگذر این دانش است که جامعه دست به خلق معنا و دلالت می زند. اما همین دانش است می توان گفت دانش مرگ که بعداً به آن می پردازم که جامعه و انسان معاصر از آن رویگر دانند و انکارش می کنند. و درست از این جهت است که هنر بزرگ حتی اگر غیر ممکن نگردد دست کم به حاشیه رانده می شود، بی آنکه مخاطبان این هنر بتوانند شرکتی خلاقه در آن داشته باشند.

شما پرسیدید که آیا تجربهٔ آزادی غیرقابل تحمل نمی گردد. این پرسش دو پاسخ دارد که به یکدیگر وابستهاند. تجربهٔ آزادی تا آنجا غیرقابل تـحمل میگردد که نتوانیم با این آزادی هیچ کاری انجام دهیم. ما آزادی را برای چــه میخواهیم؟ مسلماً آن را نخست برای خودش میخواهیم؛ اما، در عین حال، میخواهیم بتوانیم با آن کارهایی نیز انجام دهیم. اگر نتوانیم، اگر نخواهیم کاری انجام دهیم، این آزادی به هیئت چهرهٔ محض خلاءِ درمی آید. انسان معاصر، از ترس این خلأ، به پرکردن بیش از حد «اوقات فراغت»اش، به یک حرکت یکنواخت بیش از پیش سریع، پناه میبرد. در عین حال، تجربهٔ آزادی از تجربهٔ مرگ جدایی ناپذیر است. («تضمین معنا» مسلماً همارز نفی مسرگ است: در اینجا هم مورد ادیان گویاست). یک موجود ـچه فـرد بـاشد یـا جامعه ـ چنانچه فنایذیریش را نیذیرفته باشد،نمی تواند مستقل باشد. دموکراسی واقعی ـو نه دموکراسی صرفاً «آیینی» ــ، جامعهای که دربـارهٔ خود به تفکر می پر دازد، جامعهای که خود را به دست خود ایسجاد سے کند، جامعهای که پیوسته نهادها و معانیش را مورد سؤال قرار می.دهد، بوضوح با تجربهٔ فناپذیری بالقوهٔ تمام معانی ایجادشده بسر می برد. تنها از این رهگذر است که چنین جامعهای می توانید «بیناهای فیناناپذیرش» را بیافریند و، در صورت ضرورت، برپاکند: فناناپذیر بدان معناکه، برای تمام انسانهای آینده، اشارهای است به امکان آفریدن معنا در لبهٔ پرتگاه نیستی. اما واضح است که حقیقت غایی جامعهٔ امروز غرب، فرار سرآسیمه از مرگ است، کوششی است برای سرپوش گذاشتن بر فناپذیری ماکه به هـزار صـورت خـود را عـرضه می کند: با حذف سوگواری، با «متخصصان مرگ»، با سوندها و کانالهای بیشمار عطشِ درمان، با تربیت روانشناسان متخصص برای «حضور» بر بالین محتضران با تبعید سالمندان، و نظایر اینها.

اگر بخواهیم از دموکراسی مدرن ناامید شویم، اگر فکر کنیم که باید باز هم امکان خلق معانی اجتماعی وجود داشته باشد، آیا به گفتمانی انسان- شناختی برنمیخوریم، به گفتمانی تقریباً توکویلی که از فوره (Furet) به گوشه (Gauchet) می رسد، گفتمانی که می گوید تحول جوامع دموکراتیک افراد را بدان جا می کشاند که به فضای خصوصی، به فردیت بخشیدن به خود، پناه ببرند؛ آیا در این حال با نوعی زوال ساختاری جوامع مدرن مواجه نیستیم؛ به عکس، اگر با فکر شما موافقت کنیم که فکر عمل است، شرایط عمل مستقل در جامعهای دموکراتیک چیست؛ آیا در این تزلزل امکان عمل کردن عمومی وجود ندارد؛

«زوال ساختاری»ای که از آن صحبت می کنید و در واقع «ساختاری» نیست، بلکه «تاریخی» است و زوال جوامع سرمایه داری مدرن است و نه زوال دموکراسی.

اما اول به نکته ای «لغوی» بپردازیم. فکر می کنم بحثهای امروزی گرفتار آشفتگی زیادی است. در کارهای توکویل، اصطلاح «دموکراسی» معنای سیاسی ندارد، بلکه اصطلاحی جامعه شناختی است. این مفهوم، در آخرین تحلیل، مرادف است با حذف مراتب و مقامات موروثی و برقراری «برابری شرایط»، دست کم از جنبهٔ حقوقی. این برابری به پیدایش توده ای از افراد بدون تمایز می انجامد، یا می تواند بینجامد، که به این عدم تمایز متمایلند و بر تری را رد می کنند. سرانجام هم نوبت به ظهور «دولت حامی»، یعنی مهربان ترین و وحشتنا ک ترین حکام، و «استبداد دموکراتیک» (مفهومی به گمان من بی معنا، چون هر استبدادی تنها از طریق ایجاد تمایزات تازه می تواند به هستی خود ادامه دهد) می رسد. توکویل حرکت برابرسازی را می پذیرد، حرکتی که به گمان او گرایش برگشت ناپذیر تاریخ است (و این در نظر او مشیت الاهی

است)، اما بدبینیش ناشی از نوستالژی روزگاران قدیم است، آن زمان که بر تری و شکوه فردی را آنچه وی «دموکراسی» می نامد غیر ممکن نمی ساخت. در نظر من، همان طور که می دانید، معنای اول کلمهٔ دموکراسی که بقیه از آن نشئت می گیرند بسیاسی است: نظامی که در آن شهروندان همگی می توانند حکومت کنند و حکومت شوند (دو مفهوم غیرقابل تفکیک)، نظام خودبنیا دسازی صریح جامعه، نظام رجوع به خود و محدودسازی خود.

با طرح این موضوع، مسئلهٔ انسانشناختی مسلماً مسئلهای اساسی است. این مسئله همواره در کانون اشتغالات فکری من جای داشته است، و بدین علت است که از سالهای ۱۹۵۹ ـ ۱۹۲۰، چنین اهمیتی به پدیدهٔ «خصوصی سازی» افراد در جوامع امروز، و تحلیل آن، دادم. برای اینکه تعادل و حفظ جامعهٔ سرمایهداری مدرن، از آغاز دههٔ ۱۹۵۰، از طریق بازگشت هر کس به قلمرو خصوصی خود و محبوس شدنش در آن (امری که رفاه اقتصادی کشورهای غنی، و نیز مجموعهای از دگرگونیهای اجتماعی، بویژه در مورد مـصرف و «اوقات فراغت»، آن را ممكن ساخت) حاصل مىشودكه خود هـمراسـتا و همزمان است با یک جریان عظیم «خودانگیختهٔ» (و اساساً حاصل و برآیند تاریخ ماقبل آن) «عقب نشینی» مردم، یعنی لاقیدی و کلبی مسلکی نسبت به امور سیاسی. و، از دههٔ ۱۹۵۰، این تحول همواره تشدید شده است، علی رغم برخي موارد نقيض آن كه بعداً به آنها مي پردازم. حال، پارادوكس اين است كه رشد و ابقای سرمایه تنها از رهگذر اجتماع و اتحاد دو عامل میسر گردیده است که هر دو مربوط به انسان شناسی هستند، و انسان شناسی در حال نــابود ساختن هر دو است.

نخستین عامل، منازعهٔ اجتماعی و سیاسی است، یعنی پیکارهای میان گروهها و افراد برای استقلال. اما، بدون این منازعه، آنچه «دموکراسی» می نامید، از جنبهٔ سیاسی ممکن نخواهد بود. سرمایه داری بدین معناکاری با دموکراسی ندارد (کافی است تنها ژاپن را ببینید، هم قبل و هم بعد از جنگ). و، از جنبهٔ اقتصادی، سرمایه داری، بدون منازعات اجتماعی، از دو قرن پیش

وجهها بار متلاشی شده بود. بیکاری احتمالی را کاهش مدت کار روز، هفته، سال، و زندگی کاری جبران کرده است؛ تولیدات صنعتی به بازارهای داخلی مصرف راه یافته است، بازارهایی که بخصوص درنتیجهٔ مبارزات کارگری و \_\_به دنبال آنها \_\_ افزایش دستمزدهای واقعی گسترش یافتهاند؛ نابخردیهای سازماندهی سرمایهداریِ تولید را مقاومت دائمی کارکنان کمابیش تصحیح کرده است.

دومین عامل آن است که تنها از آن رو توانسته است کار خود را انجام دهد که وارث مجموعهای انواع انسانشناختی بوده است که نتوانسته یا نمی توانسته است خود آنها را خلق کند: قضاتی تطمیع نشدنی، کارمندانی صدیق و وبری، مربیانی که خود را وقف کارشان میکنند، کارگرانی که از حداقلی از وجدان حرفهای برخوردارند، و نظایر اینها. این انواع خود پدید نمی آیند و نمی توانند یدید آیند، اینان محصول ادوار تاریخی قبلی هستند و به برخسی ارزشهای تثبت شده و غیر قابل انکار مربو طند، ار زشهایی نظیر شرافت، خدمت به کشور، انتقال دانش، یاکار خوب. حال ما در جوامعی بسر میبریم که در آنها ایـن ارزشها ــدیگر همه می دانند ــ مضحک و مسخره شدهاند، جوامعی که در آنها تنها میزان یولی که به جیب زدهاید ــچندان اهمیتی ندارد چگونه و از کجا ـ یا تعداد دفعاتی که در تلویزیون ظاهر شدهاید به حساب می آید. تنها نوع انسان شناختی مخلوق سرمایهداری،که در آغاز برای استقرارش ضروری نیز بود، صاحب مؤسسه بود: فردی که تشکیل این نهاد تاریخی تازه، یعنی «مؤسسه»، و گسترش مداوم آن به کمک ایجاد فنون پیچیدهٔ تازه و روشهای نوین نفوذ در بازار او را مجذوب خود ساخته بود. اما حتی این نوع را نـیز تحولات كنوني نابود كرده است؛ تا آنجاكه به توليد مربوط است، جاي صاحب مؤسسه را بوروکراسی مدیران گرفته است؛ تا آنجاکه به پول درآوردن مربوط است، سفته های بورس و دلالیهای مالی بسیار بیشتر از فعالیتهای «مؤسساتی» عایدی دارند.

و بنابراین، درست در همان زمانی که ما شاهد تخریب فـزایـندهٔ فـضای

عمومی، از طریق خصوصی سازی، هستیم، می بینیم که انواع انسان شناختی که هستی خود سیستم را شکل داده اند نیز نابود می شوند.

است سما از یک «اولیگارشی لیبرال» صحبت میکنید که در تنهایی و پشت درهای بسته عمل میکند و از این کار هم بسیار خرسند است، زیرا به این ترتیب می تواند با آسودگی کارهایش را انجام دهد مردم هم عملاً دخالتی نمی کنند مگر برای انتخاب فلان یا بهمان گروه سیاسی. آیا وضع دقیقاً به همان صورتی است که شما توصیف می کنید؛ با وجود این می بینیم که پیکارهای اجتماعی و اشکالی از درگیریهای شدید نیز در این جامعه وجود دارد. بی تردید این پیکارها و منازعات کمتر از گذشته هستند که به صورتی متمرکز حول و حوش کار سازمان می یافتند، همچون پیکارهایی که به درگیریهای سندیکایی مربوط بودند. با وجود این نمی توان با قاطعیت گفت که نوعی بازگشت به جهان خصوصی پدید آمده است.

یک نمونهٔ افراطی را در نظر بگیریم: قیامهایی از نوع قیام وُزان ولَن (Vaulx-en -Velin) در فرانسه، در عین حال که نشان دهندهٔ نوعی ارادهٔ جنشهای کارگری قرن نوز دهم هستند، حاکی از شرکت فعال نیز هستند. به عکس، جامعهٔ فرانسهٔ پنجاه سال پیش بسیار کمتر از امروز اهل مشارکت و بسیار بیشتر از امروز بسته و انحصارگرا بود. بااینهمه، اگر بتوان این گونه گفت، نوعی «پیشرفت» در دموکراسی وجود داشته است حتی اگر این پیشرفت از طریق فرهنگ مسلط رسانه های گروهی پدید آمده باشد. پس بسادگی نمی توان گفت که تمام اینها چیزی جز تقاضا برای قدرت خرید بیشتر و درود به سرمایه داری نبوده است.

اید ببینیم چه چیزی در سیستم بنیادی و مرکزی تلقی می شود و چه چیزی در سیستم بنیادی و میشود و چه چیزی فرعی، و «پارازیت».اولیگارشی لیبرال مسلماً در تنهایی و پشت درهای بسته عمل نمی کند؛ بلکه باید دانست که دقیقاً به عنوان اولیگارشی د هرچه کمتر پشت درهای بسته عمل کند قبوی تر است.

در حقیقت، این سیستم از دیدگاه جامعه شناختی کاملاً «بسته» است (قیاس کنید با ریشه های اجتماعی جذب نیرو در مدارس عالی و جز آن)؛ اما از دیدگاه خاص خود کاملاً می تواند به بسط حوزه های جذب نیرو و یادگیری علاقه مند باشد. به این ملاحظه این سیستم «دموکراتیک» تر نمی شود — همچنانکه اولیگارشی روم هم، وقتی که سرانجام «افراد تازه» (homines novi) را در درون خود پذیرفت، دموکراتیک نشد. از سوی دیگر، نظامی لیبرال (برخلاف نظام تو تالیتر) به سیستم امکان می دهد «سیگنالها» یی راکه از سوی جامعه زده می شود، حتی خارج از کانالهای رسمی و قانونی، مشاهده کند و، اصولاً، می کمتر از روز پیش چنین می کند. ماجرای و زان و لن به کجا انجامید (جز ایجاد کمتر از روز پیش چنین می کند. ماجرای و زان و لن به کجا انجامید (جز ایجاد چند کمیته و پست اداری تازه «برای رفع و رجوع کردن مسئله»)؟ در امریکا، با گتوها، مواد مخدر، و فروپاشی آموزش و پرورش و چیزهای دیگر در کجا قرار داریم؟

در حقیقت، پس از شکست جنبشهای دههٔ شصت، دو «شوک نفتی»، و ضد حملهٔ لیبرالی (به مفهوم کاپیتالیستی کلمه) که در آغاز زوج تاچر - ریگان نمایندهٔ آن بود اما سرانجام همه را در بر گرفت - شاهد آرایشی تازه در «استراتژی اجتماعی» هستیم. موقعیتی راحت یا قابل تحمل برای ۸۰ یا ۸۵ درصد مردم فراهم میکنند (مردمی که از ترس بیکاری اختیار عمل خود را از دست دادهاند)، و تمام کثافت سیستم را به سر ۱۵ یا ۲۰ درصد «فرودستان» جامعه می ریزند که نمی توانند واکنشی نشان دهند یا تنها واکنش آنها ممکن است شکستن، به حاشیه رفتن، و تبهکاری باشد: همچون بیکاران و مهاجران در فرانسه و انگلستان، یا سیاهان و اسپانیایی زبانها در امریکا.

بی تردید درگیریها و منازعات در گوشه و کنار ادامه دارد یا رخ می دهد. ما در جامعهای مرده زندگی نمی کنیم. در فرانسهٔ سالهای اخیر دانشجویان، محصلان، راه آهنچیان، و پرستاران بودند؛ پدیدهای مهم وجود داشت: ایجاد همکاریهای تازه، شکلی تازه از خودسازماندهی جنبشها که ترجمان تجربهٔ دموکیاسی و بیاعتمادی نسبت به آن بود با اینکه احزاب و سندیکاها همواره میکوشند این جنبشها را در خود تحلیل برند.

اما در عین حال باید توجه داشت که این جنبشهای علیه نظم مـوجود در غالب موارد جنبشهایی صنفی هستند و، به هر تقدیر، در مورد اهدافشان بسیار کم حوصله و بسیار محدودند. همه چیز چنان است که گویی توهمزدایی عظیمی که هم محصول شکستن طلسم کمونیسم بود و هم نتیجهٔ منظرهٔ خندهدار عمل حقیقی «دموکراسی»، منجر به این می شود که دیگر هیچکس نمی خواهـد بــه سیاست \_بهمعنای واقعی کلمه \_ بیردازد، و حتی خود کـلمهٔ سـیاست هـم مترادف دوز و کلک، و توسل به راههای مشکوک و غیرشرافتمندانـه شـده است. در تمام این جنبشها، هر گونه اندیشهٔ گسترش بحث یا توجه به مسائل سیاسی به عنوان عملی شیطانی رد می شود. (و حتی نمی توان از این بایت آنها را ملامت کرد، چون کسانی که میکوشند «سیاست» را وارد این جنبشها کنند عموماً تفالههای جریانات سیاسی، تـروتسکیستها و امـثال ایـنها هسـتند). تكاندهنده ترين مورد مربوط به طرفداران محيط زيست است كه عملي رغم میل خود به بحثهای سیاسی عام کشیده می شوند حال آنکه مسئلهٔ محیط زیست، بی هیچ تردیدی، کل زندگی اجتماعی را دربرمی گیرد. گفتن اینکه باید محیط زیست را نجات داد، بدین معناست که باید بهنحوی بنیادی زندگی جامعه را تغییر داد، یعنی باید از جریان لجامگسیختهٔ مصرف دوری جست. و در این راه کمترین کار پرسشی است سیاسی، روانشناختی، انسانشناختی، و فلسفی که با تمام وسعت و عمقش برای تمامی انسانهای معاصر طرح میشود. من به این طریق نمیخواهم بگویم چارهٔ کار یا همه چیز است یا هیچ چیز، اما غرضم آن است که عمل روشن بینانه همواره باید چشم اندازی کلی و فراگیر پیش روی خود داشته باشد، باید به کلیت مسئلهٔ سیاسی و اجتماعی راه جوید، حتى اگر هم لازم باشدكه بداند در حال حاضر تنها مي تواند نتيجهاي جزئي و محدود به دست آورد؛ و این ضرورت را تمامی شـرکتکنندگان در عـمل اجتماعي بايد نصب العين خود قرار دهند.

از سوی دیگر، نمی توان مانند شماگفت که جامعه امروز بسیار بـازتر و گشاده تر است، بی آنکه از خود بپرسیم: باز وگشاده در چه چیزی؟ باز وگشاده در آنچه خود هست، یعنی در این تودهٔ معانی خیالی که کوشیدم توصیفش کنم.

تنکته ای هست که هنوز به آن نپرداخته ام، هرچند که شما در موضوع عدم انسجام مباحث محیط زیست کمی به آن نزدیک شدید؛ و آن مسئلهٔ تحول تکنولوژی است. این سؤال را مخصوصاً از شما می پرسم که یکی از معدود فیلسوفان معاصری هستید که با مباحث علوم دقیقه آشنایید. ما در عصری زندگی می کنیم که در آن برخی کسان مایلند منشاء تمام آلام و مصائب جامعهٔ ما را در تکنولوژی ببینند. به عقیدهٔ شما آیا تکنیک نظامی است کاملاً خودمختار که شهروند امروز دیگر وسیله ای برای تأثیر گذاشتن بر آن ندارد؛

رای من دو امر قطعی و مسلم است. نخست آنکه، تکنوعلم کاملاً خودمختار شده است: یعنی هیچکس بر تحول و جهتگیریهای آن کنترلی ندارد، و، علی رغم «کمیتههای اخلاقی» مختلف (مسخرگی این اسم نیازی به توضیح و تفسیر ندارد، و خود پوچی مسما را بر ملا میکند)، هیچ توجه و دقتی به نتایج مستقیم و جانبی این تحول نمی شود. وانگهی، در اینجا با نوعی سکون (inertie) در حرکت، به مفهوم فیزیکی آن، مواجهیم: حرکت را، اگر به حال خود گذاشت، ادامه می یابد. این وضع تمام خصوصیات وضعیت معاصر را تصویر میکند و توضیح می دهد. گسترش نامحدود یک تخصص و استادی کاذب، بدون هیچ غایت عقلانی یا عقلاً قابل بحثی، برای خود ادامه می یابد. هرچه را بتوان اختراع کرد اختراع میکنند، هرچه را بتوان (به نحوی سود آور) تولید کرد تولید میکنند؛ «نیاز» به استفاده از آنها بعداً ایجاد می شود. و این در حالی است که خلاءِ معنا را با قصهٔ علم می پوشانند، و آن هم، به نحوی تناقض آمیز، درست در لحظه ای که علم حقیقی بیش از همیشه نسبت به شالوده های خود و احکام ضمنی نتایجش بدگمان است.

سرانجام، در برابر این توهم قدرت مطلق قرار میگیریم، یعنی فرار از مرگ و انکار آن: من شاید ضعیف و فانی باشم، اما قدرت در جایی وجود دارد، در بیمارستان، در شتابدهندهٔ ذرات، در آزمایشگاههای تکنولوژی زیستی، و نظایر آن.

برای من مسلم است که این تحول، تحول ویرانگر، در درازمدت موجب ویرانی تکنوعلم به دست خود آن می شود؛ اما نیاز به بحثی طولانی دارد. آنچه از هم اکنون باید بر آن تأکید کرد این است که نخست باید این توهم قدرت مطلق را از میان برد. دیگر آنکه، برای نخستین بار در تاریخ بشریت، مسئله فوق العاده دشوار نظارت (نظارت متفاوت از نظارت دستگاه دینی) بر تحول علم و تکنولوژی به صور تی بنیادی و اضطراری مطرح شده است. این امر مستلزم نظری مجدد به تمام ارزشها و عاداتی است که بر ما حاکمند. از یک سو، ما ساکنان اشرف سیاره ای احتمالاً منحصر به فرد در عالم هستیم به هر تقدیر، اگر حقیقت مسلم اجازه دهد: منحصر به فرد در نظر ما به سیاره ای که از عجایب، ما خلقش نکر ده ایم اما، با سبکسری، در حال ویران کردنش هستیم. از سوی دیگر، مسلماً ما نمی توانیم از دانش و معرفت چشم بپوشیم بی آنکه از آنچه از ما موجوداتی آزاد می سازد چشم پوشیده باشیم. اما دانش هم، همانند قدرت، معصوم نیست. پس دست کم باید بکوشیم تا آنچه را می خواهیم بدانیم قدرت، معصوم نیست. پس دست کم باید بکوشیم تا آنچه را می خواهیم بدانیم بفهمیم و متوجه و نگران پیامدهای احتمالی این دانش باشیم.

در اینجا باز هم مسئلهٔ دموکراسی، به آشکالی متعدد، سر برمی آورد. در شرایط و ساختارهای فعلی، حتمی و قطعی است کمه تمصمیمگیری در این خصوص در اختیار سیاستمداران و بوروکراتهای بیخبر و نیز تکنوعالمانی است که اساساً منطق رقابت آنان را به حرکت درمی آورد. غیرممکن است که هیئت سیاسی بتواند در این موضوع عقیدهای معقول بپروراند. و مسئلهٔ مهمتر آن است که، در این زمینه، ما \_اگر بتوان این طورگفت \_ با سرانگشت مسئلهٔ اساسی دموکراسی را لمس میکنیم: اجتناب از «تفرعن» (hubris)، محدود \_

پس آنچه شما «برنامهٔ خودمختاری» مینامید بیتردید سرانمجام از رهگذر آموزش و پرورش حاصل میشود.

🔲 مرکزیت آموزش و پرورش در جامعهای دموکراتیک امری قطعی و مسلم است. به یک معنا، می توان گفت کـه جـامعهٔ دمـوکراتـیک نــهاد و مؤسسهای است عظیم برای آموزش و خودآموزی دائمی شهروندان،که اساساً بدون آن هم نمی تواند به بقای خود ادامه دهد. چون جامعهٔ دموکراتیک، از آنجاکه جامعهای «فکور» است، باید پیوسته تمامی شهروندان را به فـعالیت روشن بینانه و عقیدهٔ روشن فراخواند. یعنی دقیقاً خلاف آن چیزی است که امروز، در قالب حاکمیت سیاستمداران حرفهای، متخصصان، و نظرسنجیهای تلویزیونی، دیده میشود. و البته مقصود من، ضرورتاً، آموزش و پرورشی نیست که «وزارت آموزش و پرورش» ارائه می دهد. و این اندیشه هم نیست که با یک «رفورم» دیگر در آموزش و پرورش ــبرای صدمین یا هزارمین بار ــ می توان به دموکراسی نزدیک شد. آموزش و پرورش با تـولد خـرد آغـاز می شود و با مرگ وی خاتمه می یابد. آموزش و پرورش در همه جا و همیشه هست. دیوارهای شهر، کتابها، مناظر، حوادث همگی شهروندان را آموزش مي دهند ـــو البته، امروز، اساساً «سوءِ آموزش» مي دهند. آمـوزشي راكـه شهر وندان (و زنان و بردگان) آتن با حضور در نمایشهای تراژدی میدیدند با آموزشی مقایسه کنیدکه یک بینندهٔ امروزی برنامههای تلویزیونی با تماشای سر بالهابي از قبيل Dynasty يا Perdu de vue دريافت ميكند.

محدودسازی خود ما را به بحث دربارهٔ میرایی و نامیرایی میکشاند که ظاهراً مسائلی اساسی هستند: وقتی آثار شما را میخوانیم، از سویی این برداشت وجود دارد که اینها نوشته هایی سیاسی هستند و از سوی دیگر، گویی نویسندهٔ آنها فیلسوف سروانکاو است. اما در حقیقت در آثار شما مضمون واحد و ثابتی وجود دارد که همانا مسئلهٔ زمان است: چگونه می توان، در آن واحد، هم رابطه ای تازه با زمان برقرار کرد و هم از رویای نامیرایی به در آمد؟

🔲 نخست باید از توهم مدرن رابطهٔ خطی، پیشرفت، تاریخ بهمثابه تراکم مکتسبات و فرایندهای «عقلانیسازی» خارج شد. زمان انسان، همچون زمان وجود، زمان آفرینش ـنابودی است. تنها «تراکمی»که، در درازمدت، در تاریخ انسان وجود دارد، تراکم امر ابـزاری، امـر فـنـی، امـر مــجموعهای\_ يكسانانگار (ensembliste-identitaire) است. و تازه این تراكم الزاماً تكخطی و بازگشتناپذیر نیست. تراکم معانی بیمعناست. تنها ممکن است، در بر شهای تاریخی معینی، رابطهای عمیقاً «تاریخی» (یعنی هـر حـالتی مگـر خـطی و «تراکمی») میان معانیای که در حال به وجود آمدهاند و معانیای که در گذشته ایجاد شدهاند پدید آید. و فقط با در آمدن از رویای نامیرایی (که هدفش دقیقاً تخریب زمان است) است که می توان رابطهای حقیقی با زمان بــرقرار کــرد. دقیقتر بگویم ــچون عبارت «رابطه با زمان» عجیب است؛ زمان چیزی بیرون از ما نیست که بتوانیم با آن رابطه برقرار کنیم؛ ما در زمان «هستیم» و زمان ما را میسازد ــ تنها در این هنگام است که می توانیم حقیقتاً در زمان حال حاضر باشیم و، در عین حال، نگاهمان به سوی آینده باشد و، همزمان، بـاگـذشته رابطهای را برقرار سازیم که نه تکرار باشد و نــه انکــار. خــود را از رویــای نامیرایی ــیا، به شکل عامیانه ترش، از «پیشرفت تاریخی» تضمین شده ــ آزاد ساختن، به معنای آزاد ساختن تخیل خلاق و عالم خیال اجتماعی خلاق خود

در اینجا به یاد یکی از نوشته های شما در کتاب «جهان پاره شده» می افتم، به نام «وضعیت سوژهٔ امروز»، که در آن بخوبی می توان دید که مسئلهٔ خیال برای شما مسئله ای اصلی است. در حقیقت مسئلهٔ آزاد ساختن سوژه ای است که قادر است تخیل کند، یعنی درواقع «چیز دیگری» را تخیل کند و درنتیجه، زمان گذشته حال او را دچار بیگانگی نسازد. نکتهٔ جالب در اینجا این است که اثر، در حقیقت، این قابلیت سوژه است در بدل شدن به سوژهٔ متخیل. آیا باید در جامعه ای دموکراتیک منتظر این سوژهٔ متخیل شد که اثر بسازد، یا اینکه این سوژهٔ متخیل درواقع «دیگر» اثر نیست؟

این مسئله سطوح مختلف دارد. نخست آنکه سوژه «هـمواره» متخیل است، هرکار که کند. روان آدمی اساساً بر تخیل استوار است. وابستگی و انقیاد را می توان محبوس شدن این تخیل در درون تکرار نیز دانست. اثر روانکاوی، خودمختار شدن سوژه است به دو معنای آزاد ساختن تخیلش و برقراری محکمهای اهل تمیز و تفکر که با تخیل باب گفت وگو را می گشاید و محصولاتش را مورد قضاوت قرار می دهد.

خود این خودمختار شدن سوژه، این آفریدن فردی متخیل و متفکر، نیز اثر جامعهای خودمختار است. مسلماً من به جامعهای فکر نمیکنم که همهٔ افراد آن میکلانژ یا بتهوون، یا حتی صنعتگری بیمثال باشند. بلکه به جامعهای فکر میکنم که در آن همهٔ افراد آمادهٔ آفریدن باشند، و بتوانند آن را به نحوی آفریننده بپذیرند، ولو با آن هرچه می خواهند بکنند.

پس مسئلهٔ «اثر ساختن»، به معنای اثر هنری، مسئلهای فرعی است.

از آن جهت فرعی است که همه کس نمی تواند، و نباید، آفرینندهٔ اثر هنری به معنای خاص کلمه باشد. اما به معنای آفریدن اثر، به معنای عام تر کلمه، توسط جامعه، فرعی نیست: یعنی آفریدن آثار هنری، آثار فکری، آثار تأسیسی، آثار «فرهنگ طبیعت» —اگر بتوانم به این صورت نظرم را بیان کنم. اینها آفرینشهایی هستند که در ماورای جهان خصوصی جای دارند، یعنی با جهانهایی مربوطند که من آنها را خصوصی عمومی و عمومی عمومی مینامم. این آفرینشها ضرورتاً بعدی جمعی دارند (خواه در نحوهٔ تحققشان، خواه در پذیرششان)، اما در عین حال وزنهٔ متعادلکنندهٔ هویت جمعی نیز هستند. این چیزی است که لیبرالیسم و «فردگرایی» — گیرم به طور ضمنی —فراموش میکنند. و درست است که در عالم نظر و اگر بخواهیم دقیقتر صحبت فراموش میکنند. و درست است که در عالم نظر و اگر بخواهیم دقیقتر صحبت کنیم، در لیبرالیسم و «فردگرایی»، مسئلهٔ هویتی جمعی —مسئلهٔ مجموعهای که فرد می تواند، به جهاتی اساسی، هویت خود را در آن باز یابد، در آن شرکت

کند و نگران آن باشد، نگران سرنوشتی که احساس میکند مسئول آن است ــ نمی تواند و نباید مطرح شود، و هیچ معنایی نـدارد. امـا چـون مسـئلهای اجتنابناپذیر است، لیبرالیسم و فردگرایی، در عمل، به صورتی بی شرمانه و به نحوی پوشیده، به هویتسازیهایی روی میآورندکه محصول تجربهانـد، و درواقع به مفهوم «ملت» متوسل می شوند. این مفهوم «ملت» مثل کبو تر از کلاه تمام نظریهها و «فلسفههای سیاسی» معاصر بیرون میپرد. (همزمان از «حقوق بشر» و «حاکمیت ملت» سخن می رانند!) حال، اگر ملت را نباید به کمک مفهوم «حقوق خون» تعریف کرد (تعریفی که ما را مستقیماً به نژادپرستی میکشاند)، آن را تنها به یک پایه می توان استوار کردکه بهنحوی معقول قابلدفاع باشد: حالتی جمعی که آفرینندهٔ آثاری است که می توانند ادعاکنند اعتباری عام و جهانی دارند. مثلاً فرانسوی بودن، ورای حکایات عامیانه و اشـــاره بــه یک «تاریخ» وسیعاً اسطورهای و یکجانبه، به معنای تعلق به فرهنگی است که از کاتدرالهای گوتیک تا اعلامیهٔ حقوق بشر و از مونتنی تا امپرسیونیستها را در بر میگیرد. و چون هیچ فرهنگی، در ادعای دارا بودن اعتبار عام و جهانی، نمي تواند خواستار حقى انحصاري براي آثارش باشد، لذا معناي خيالي «ملت» تمام اهمیت اصلیش را از دست می دهد.

اگر نهادهایش تشکیل یک اجتماع می دهند، آثارش آینه ای هستند که در آن می تواند خود را نگاه کند، بشناسد، و مورد سؤال قرار دهد. این آثار پلی هستند میان گذشته و آینده، یعنی مخزنی هستند از خاطرههای تمام ناشدنی و ستونی هستند برای حمایت از آفرینشهای آینده. از این روست که کسانی که می گویند در جامعهٔ معاصر، در چارچوب «فردگرایی دموکراتیک» دیگر جایی برای آثار بزرگ نیست، بی آنکه بدانند یا بخواهند، حکم مرگ این جامعه را صادر می کنند. هویت جمعی، یعنی «ماهی یک جامعهٔ خودمختار جیست؟ ما کسانی هستیم که قوانین خاص خود را وضع می کنیم، جمعیتی خودمختار هستیم که از افراد خودمختار تشکیل شده است. و می توانیم، در و خودمختار هستیم که از افراد خودمختار تشکیل شده است. و می توانیم، در و از طریق آثارمان، خود را نگاه کنیم، بشناسیم، و مورد سؤال قرار دهیم.

اما آیا این احساس وجود ندارد که این «به خود نگاه کردن در یک اثر» هرگز در همزمانی عمل نکرده است؟ ادوار بزرگ آفرینش هنری «در عین حال» لحظه ای نیستند که جامعه در آثارش به خود نگاه میکند. جامعهٔ عصر خود را در رمبو یا سزان نمی دیده است؛ بلکه پس از ظهور این اشخاص چنین کرده است. از سوی دیگر، امروز نباید متوجه بود که ما وامدار تمام ستهایی هستیم که جامعهٔ ما را ساخته اند، حتی اگر این سنتها با یکندیگر سازگار نباشند؟

یر از معناست، اما فاقد آن معنایی است که شما به آن نسبت میدهید. کو تاه بگویم که «نبوغ ناشناخته»، در این حد، محصول قرن نوزدهم است و رو به بایان است. در این قرن، با اوج گرفتن بورژوازی، شکافی عمیق میان فرهنگ عمومی (که وانگهی بسرعت نابود شده بود) و فرهنگ مسلط، که فرهنگ بورژوایی هنر فخیم است، ایجاد شد. نتیجهٔ آن، برای نخستین بار در تاریخ، ظهور پدیدهٔ «آوانگارد» و هنرمندی است که حرف وی، نه «برحسب تصادف» بلکه ضرورتاً «فهمیده نمی شود». چون هنرمند در این حال به معضلی اینچنین بدل شده است: بورژواها و جمهوری سوم آثارش را می خرند، هنرمندی رسمی و فخیم شده است — و یا از نبوغش تبعیت می کند و، اگر پیش آید، تابلوهایی به قیمت پنج یا شش فرانک می فروشد.

پس از آن، استحالهٔ شناخته شدهٔ «آوانگارد» پدید می آید، وقتی که تنها چیزی که به حساب می آید «حیر تزده کردن بورژواها» است. این پدیده مربوط به جامعهٔ سرمایه داری است، و نه دموکراسی. این پدیده دقیقاً ترجمان شکاف غیر دموکراتیک میان فرهنگ و مجموعهٔ جامعه است.

تراژدی عهد الیزابت یا کورالهای باخ، بهعکس، آثاری هستند که مسردم عصر برای دیدنشان به تثاترها می رفتند یا در کلیساها می خواندند. اما در مورد مسئلهٔ سنت، جامعه مجبور نیست برای ایجاد ارتباط با آن تکرارش کند؛ حتی کاملاً عکس آن است. جامعه می تواند با گذشتهاش رابطهای بر اساس تکرار صرف و خشک داشته باشد، و این وضعیت جوامع بهاصطلاح بدقیقاً سنتی است؛ یا ممکن است این رابطه صرفاً علمی، هنری، یا توریستی باشد، که بیش از پیش وضعیت ماست.

در هر دو مورد، ما باگذشته ای مرده روبرو هستیم. گذشتهٔ زنده تنها برای حالی آفریننده و گشوده به سوی آینده وجود دارد. تراژدی آتنی را ببینید. از میان حدود پنجاه اثری که به ما رسیده است، تنها یکی، یعنی ایرانیان اثر اشیل، است که ملهم از حوادث واقعی است. موضوع بقیه متعلق به سنت اساطیری است؛ هر تراژدی این سنت را از نو شکل می دهد و معنای تیازه ای به آن می دهد. میان الکترای سوفوکل و الکترای اوریپید، هیچ چیز مشترکی وجود ندارد، جز یک طرح اولیهٔ یکسان. ما در اینجا آزادی عجیبی را می بینیم که از کار روی سنت تغذیه می کند و آثاری می آفریند که سرایندگان اسطوره های کهن یا حتی اشعار هومر تصورش را هم نمی توانستند بکنند.

در عصر خود ما، می توان دید که چگونه پروست در اثری عمیقاً بدیع و نو جوهر سنت آدبی فرانسه را به چیزی دیگر بدل می کند. و سورر ثالیستهای بزرگ بسیار بسیار بیشتر از فرهنگستانهای عصر خود از این سنت بهرهمند شدند.

بحث در خصوص زندگی فکری در فرانسه را کنار میگذاریم. اما، در ارتباط با مسئلهٔ میرایی، مشاهدهٔ جریان کنونی شالوده شکنی، پیرامون زمینه ای هایدگری یا یهودی، قابل توجه است. برخی کسان با ما پیوسته از میرایی و تناهی صحبت می کنند، اما تناهی ای که در مورد آن هیچ نمی توان گفت جز اینکه تناهی است. آیا این نشانهٔ نوعی انسداد نیست؟ اگر این راه را دنبال کنیم، دیگر نباید دست به کاری بزنیم؛ انتهای این راه سرانجام نوعی ستایش از انفعال است. اگر بپذیریم که همهٔ این افراد معرکه گیر نیستند، که بی تردید هم نیستند، می بینیم که، به این اعتبار، فکر تناهی دم خودش را گاز می گیرد. پس چرا این فکر این همه تأثیر دارد؟

🔲 من در این وضع باز هم یک نشانهٔ دیگر از نازایسی ایس عـصر می بینم. و اتفاقی نیست که این امر همراه است با اعلامیههایی مسخره دربارهٔ «پایان فلسفه»، و محاسباتی آشفته در خصوص «پایان عصر قصههای بزرگ، و جز آن. حسنی نیست اگر نمایندگان این گرایشها قادر نیستند هیچ چیزی پدید آورند جز تفاسیری بر نوشتههای گذشته، و از صحبت در خصوص مسائلی که علم، جامعه، تاریخ، و سیاست کنونی موجب می شوند بدقت پرهیز میکنند. این نازایی پدیده ای فردی نیست، دقیقاً نشان دهندهٔ موقعیت اجتماعی ـ تاریخی است. مسلماً یک عامل فلسفی بهاصطلاح ــ «ذاتی» نیز وجود دارد: نقد درونی تفکر موروثی، بویژه عقلگرایی، مسلماً باید هـدایت شـود. امــا على رغم كبكبه و دبدبهٔ «شالوده شكني»، اين نقد به شيوه اي تقليلي هـدايت می شود. تمام تاریخ تفکر یونانی ـغربی را به «فروبستگی مـتافیزیک» و بــه «وجود ـخدا عقل ( ـقضیب) ـمداری ، تقلیل دادن، پنهان کردن و ناپدید ساختن انبوهی از نطفههای بسیار بسیار بارآوری است که این تاریخ در خود دارد؛ تفكر فلسفى را با متافيزيك عقل گرايانه يكى دانستن بىمعنايى محض است. وانگهی و بخصوص، نقدی که قادر نیست اصولی دیگر را جز آنچه خود نقد میکند مطرح سازد دقیقاً محکوم به آن است که در دایرهٔ محدود موضوع نقد خود محبوس بماند. بدینگونه است که سرانجام تمام نقدی که امروزه از «عقلگرایی» می شود فقط به عقلگریزی ای می انجامد که صرفاً روی دیگر آن است و، در نهایت، به موضع فلسفی منجر می شود که به اندازهٔ خود متافیزیک عقلگرایانه کهنه است. آزادی از قید تفکر موروثی مستلزم کسب دیـدگاهی تازه است، که این گرایش قادر به ایجاد آن نیست.

اما باز هم کل موقعیت اجتماعی ـ تاریخی است که در اینجا وزنهای بسیار سنگین به حساب می آید. ناتوانی امروزی فلسفه در آفریدن دیدگاههای تازه و اندیشههای فلسفی نو، در این قلمرو خاص، مبین ناتوانی جامعهٔ معاصر است در آفریدن معانی اجتماعی تازه و مورد سؤال قرار دادن خود. من الساعه کوشیدم، حتی المقدور، این موقعیت را روشن سازم. اما نباید فراموش کرد که

وقتی همه چیز گفته شد، ما دیگر «توضیحی» دربارهٔ آن نداریم یا نمی توانیم داشته باشیم. همانگونه که آفرینش «قابل توضیح» نیست، انحطاط و ویرانی نیز نیست «نمونه های تاریخی فراوانند، فقط یکی را میگویم »در قرن پنجم پیش از میلاد، آتن هست بدون صحبت از شهرهای دیگر – «و سه تراژدی و تاریخ نویس بزرگ، یعنی سوفوکل، آریستوفان، و توسیدید. در قرن چهارم، هیچ چیز قابل مقایسه ای با آن وجود ندارد. چرا؟ همیشه می توان گفت که چون آتنی ها در بحنگ پلوپونز مغلوب شدند. خوب؟ آیاژن آتنی ها بر اثر این واقعه تغییر کرد؟ آتن قرن چهارم دیگر آتن نبود. مسلماً آن دو فیلسوف بزرگ در شامگاه آتن سر برمی آورند و حرکت خود را آغاز میکنند. اما این دو محصولات غریب قرن پیش هستند. مخصوصاً سخنوران و جدلیان نیز وجود دارند – کسانی که امروز مسلماً از آنها فراوان داریم.»

همهٔ اینها آمیخته است با یک بی مسئولیتی سیاسی کامل. مسلماً غالب این «فیلسوفان»، در گوش کسانی که می خواهند سخنان آنها را بشنوند، از وفاداری خود به دموکراسی، حقوق بشر، از مخالفت خود با نژادپرستی و غیره و غیره داد سخن می دهند. اما به نام چه چیزی؟ چرا حرف آنها را باور کنیم درحالی که از یک نسبی گرایی مطلق سخن می گویند و اعلام می کنند که همه چیز فقط و فقط «قصه» است به زبان عامیانه، یعنی حرف مفت است؟ اگر همهٔ «قصهها» ارزش یکسان دارند، به نام چه چیزی می توان «قصه» آز تکها و قربانی ارزش یکسان دارند، به نام چه چیزی می توان «قصه» آز تکها و قربانی شدنشان یا «قصه» هیتلر و نتایج ضمنیش را محکوم کرد؟ و چرا اعلام «پایان عصر قصههای بزرگ» خود یک قصه نیست؟ واضحترین تصویر این وضعیت را «نظریههای پسامدرن» به دست می دهند که صریحترین، و به عقیدهٔ من وقیحانه ترین، جلوه و بیان رد (یا ناتوانی در انجام دادن) این عمل است که وضعیت کنونی را مورد سؤال قرار دهیم.

و اما من، دقیقاً به این علت که برنامهای دارم که آن را رها نمیکنم، باید سعی کنم واقعیت و نیروهای مؤثر در قلمرو اجتماعی ـتاریخی را تا سرحد امکان روشن و واضح ببینم. همانگونه که کسی دیگر میگفت، من میکوشم با «حواسی معتدل» نگاه کنم. در تاریخ لحظاتی هستندکه در آنها هر چیزی که در طرقةالعینی قابل وقوع و شدنی است درواقع خود مقدماتی داشته است و محصول کاری آرام و طولانی است. هیچکس نمی تواند بداندکه آیا ما در حال عبور از یک مرحلهٔ کوتاه رخوت جامعه هستیم، یا در حال ورود به یک دوران طولانی بازگشت تاریخی. اما من صبور هستم.

دسامبر 1991



آیزایا برلین Isaiah Berlin

۸۴ سال از سن شما می گذرد و می گویید در بدترین قرنی که اروپا به
 خود دیده است زندگی کردهاید. آیا اغراقی در ایس گفتهٔ شما نیست؟
 دورههای دیگری نیز به همین بدی وجود داشته اند....

🔲 عجب! كدام؟

صد ساله، جنگهای مذهبی، دورهٔ تفتیش عقاید....

آ آه خیر، نه، نه. هیچ قرنی چنین قصابی و کشتاری به خود ندیده است. مثلاً جنگهای مذهبی یا انقلاب فرانسه را در نظر بگیرید که دهها هزار کشته به بار آوردند.... چنگیزخان احتمال دارد میلیونها آدم کشته باشد، آماری

| نداریم. اما در این مورد صحبت از دهها میلیون کشته است: ۴۰ تا ۵۰ میلیون                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| در رو <sup>'</sup> سیه، <b>و ۱۵</b> تا ۱ <b>٦</b> میلیون نفر در بقیهٔ اروپا، در آلمان، در اسپانیا، در |
| ايتاليا. شكنجهها، سربهنيست كردنها، اختناق اروپا هيچگاه ايـن درجــه از                                 |
| سفاکی را تجربه نکرده بود.                                                                             |

| 🔲 آیا بختی وجود دارد که آینده بهتر باشد؟                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کسی چه میداند؟ امیدوارم. تصور نکنید زیادی هول کسردهام. حتی وقتی این نئونازیها و این کلهطاسها (skinheads) را با آنچه در گذشته دیدهام مقایسه میکنم، میبینم چیزی نیستند با ایس حال با وجود اسم کوچکم، پیامبری نمیدانم. |
| سما مشهور هستید، لقب «سر» گرفته اید و جزو نجبا شده اید، و میگویند خیلی اشراف منش هستید به نظر می رسد که کاملاً با جامعهٔ بریتانیا جوش خورده اید.                                                                    |
| 🔲 آنقدرها مطمئن نيستم!                                                                                                                                                                                              |
| از چه جهت؟                                                                                                                                                                                                          |
| من آزاد زندگی میکنم. و هیچگونه فشاری از هیچ لحاظ احساس نمیکنم. اما همسانگردی و جوش خوردن در یک جامعه با این خیلی فـرق دارد. این معنایش آن است که انسان خود را دقیقاً مانند دیگران حس میکند.                         |
| اما در مورد من تفاوتهایی هست. من یک یهودی روسیم، و وقـتی از مـن                                                                                                                                                     |

می پرسند کی هستم، نمی گویم انگلیسی هستم... من شیفتهٔ انگلیسی ها هستم و زندگی در انگلستان را می پرستم، اما در جای دیگری زاده شـدهام و زبـان انگلیسی زبان مادری من نیست. من کاملاً جوش نخوردهام. وانگهی چـرا میبایست جوش میخوردم؟

شما فقط ده سال در روسیه زندگی کرده اید، چطور احساس روس بودن
 میکنید؟

□ جوابش مشکل است... روسی زبان مادری من است، و شعرایی که بیشتر دوست دارم روس هستند.البته شیفتهٔ شاعران انگلیسی هستم، اما نه به اندازهٔ پوشکین، لرمانتوف، پاسترناک، و آخماتووا... شعر همیشه به زمان کودکی شاعر و، بنابراین، به زبان مادری باز میگردد. وقتی با روسها حرف می زنم، کاملاً احساس «راحتی» می کنم...

و بهعلاوه... خاطراتی دارم. من شاهد انقلاب اول بودهام. در آن زمــان هشت سال داشتم. این چیزی است که نمی توان فراموش کرد! اجتماعات، شعارهای روی پارچهها (پلاکاردها)، انبوه مردم در خیابان، هیجان عمومی... اما اکنون برایتان تعریف میکنم چه چیزی بیش از همه بر من اثر گذاشت. ماه مارس ۱۹۱۷ بود، قـبل از پـیروزی انـقلاب کـمونیستی، و مـن داشـتم در چشمانداز نوسکی در پطرزبورگ با والدینم گردش میکردم. ناگهان چشمم به یک گروه ۲۰ ـ ۳۰ نفره افتاد که داشتند چیزی را در دهان مردی که رنگش کبود شده بود و دست و پا میزد فرو میکردند تا او را بـه زور بـه سـوی سرنوشتی ببرند که قاعدتاً چندان دلپذیر نبود... توصیف اینگونه صحنهها را در کتابهای تاریخ نمی بینیم. از للهام پرسیدم اینها دارند چکار میکنند؟ جواب داد او را میبرند بکشند، بیمحاکمه وسط جمعیت اعدام کنند. مسلماً یکی از آن پلیسهایی بودکه روی بامها مستقر شده بودند تا به روی انبوه تظاهرکنندگان انقلابی تیراندازی کنند. این صحنهٔ کشاندن یک مرد به سوی محل اعدام را من هرگز نتوانستهام فراموش کنم. از آن هنگام، نــمیتوانــم مشــاهدهٔ هــیچگونه خشونت جسمانی را تاب بیاورم.

| تماشا نمىكنيد؟ | تلويزيون | هيچوقت | پس |  |
|----------------|----------|--------|----|--|
|----------------|----------|--------|----|--|

ت به محض آنکه خشونت شروع شود چشمهایم را میبندم. بوکس را نمی توانم نگاه کنم. حد قابل تحمل برای من ورزش شمشیربازی است!

🔲 چرا پدرتان روسیه را ترک کرد؟

پدرم تاجر چوب بود. خانوادهام در شهر ریگا در لتونی اقامت داشتند. ما صاحب جنگلهایی در روسیه بودیم که چوبها از آن جا از راه رودخانه به ریگا میرسید و سپس به غرب صادر میشد. وقتی در ۱۹۱۴ سپاهیان آلمان به فرماندهی هیندنبورگ ارتش روسیه را در محل دریاچههای مازور در پروس شرقی (لهستان فعلی) نابود کردند، والدینم ترسیدند که مبادا در ریگا در محاصره قرار گیرند و ارتباطشان با منبع درآمدشان قطع شود. این بود که در ۱۹۱۵ تصمیم گرفتند در پطرزبورگ مستقر شوند تا نزدیک جنگلها باشند!

پدرم چوب مورد نیاز ارتش روسیه را، چه قبل از حکومت شوراها و چه بعد از آن، تأمین می کرد، گرچه مانند همهٔ افراد طبقهٔ بورژوازی از کمونیسم نفرت داشت، بخصوص وقتی که قتل عامها شروع شد. دورهٔ ترور با استالین آغاز نشد، بلکه از نوامبر ۱۹۱۷ با خود لنین شروع شد. بورژوازی و یهودیان از انقلاب لیبرال (اولی) بخوبی استقبال کرده بودند، اما لنین بزودی با چهرهٔ متعصبی خطرناک در صحنه ظاهر شد. بنابراین در ۱۹۲۰ پدرم به زادگاهش ریگا بازگشت و در آن جا توانست ملیت لتونیایی اختیار کند. ما دو ماه در ریگا ماندیم و سپس راهی انگلستان شدیم، چون پدرم که همیشه دوستدار انگلستان بود امید داشت من در آن جا تحصیلاتم را ادامه دهم. ریگا شهری زیاده از حد دهاتی بود.

| مدرن | عقل | نقد |  | 124 |
|------|-----|-----|--|-----|
|------|-----|-----|--|-----|

| هودی بودن برای شما <i>چ</i> ه | ا کفتید که یک یهودی روسی هستید، ی مفهومی دارد؟ |
|-------------------------------|------------------------------------------------|
| باشیم، یک سر، دو چشم،         | سهیچ. مثل آن است که دو تا پا داشته یک معده     |
|                               | آ آ با هر گاه قران مهمدستان شدهاری             |

■ هرگز نمی توان گفت هیچگاه... مثلاً روزی کسی، بدون اطلاع من، مرا نامزد عضویت بهودیان را نامزد عضویت به باشگاهی کرد. و این باشگاه عضویت بهودیان را نمی پذیرفت. این قضیه جنجالی به پاکرد. ده نفر از اعضا استعفا دادند... اما من همیشه جان سالم به در برده ام و، هیچگاه، هیچکس در حضور مین کنایه برخورنده ای در مورد یهودیان بر زبان نرانده است. این بدان معناست که بریتانیا کشوری ضدیهود نیست. یک انگلیسی عادی و «طبیعی» را در نظر بریتانیا کشوری ضدیهود نیست. یک انگلیسی عادی و «طبیعی» را در نظر بگیرید که در ناتینگهام زندگی میکند. او یهودیان را دست می اندازد، ولی مسئله ای نیست. اما در فرانسه، به علت وجود کلیسا، به علت وقوع قضیه دریفوس، این یک مسئله است... فرانسویان، در مورد اینکه کی یهودی است و کی نیست، وجدان بسیار بیداری دارند.

🔲 آیا خانوادهٔ شما اعمال مذهبی را به جا میآورد؟

ای بله، اما بهنحوی بسیار بورژوامآبانه و نه سختگیرانه. من گهگاه به کنیسه میروم. در آن جا وجود سه هزار سال سنت را حس میکنم، و نسبت به قومی که به آن تعلق دارم احساس همبستگی میکنم؛ اما... اعتقادی ندارم. با این حال خدانشناس نیستم. مثل بچهای هستم که به موسیقی احساسی نداشته باشد. او می بیند که دیگران به موسیقی گوش می دهند و به آن ارج می گذارند،

اما خود نمی تواند یک نت را از نت دیگر تشخیص دهد. از خود می پرسد چرا دیگران این قدر باخ و بتهوون را دوست دارند. من هم نسبت به مذهب چنین احساسی دارم. من «کَرَم»، گوشم سنگین است. ولی برای معتقدان به خدا احترام قائلم. در یک محل اجرای مناسک دینی تا حدی به هیجان می آیم، بخصوص در کنیسه یا در مسجد. اما به کیش کا تولیک احساس کمتری دارم. من عارف نیستم. مفهوم معجزه را می توانم بفهمم. ساده است. آب به شراب تبدیل می شود. (در قرن هجدهم فیلسوفی به نام کریستیان وولف گفته است که مسیح موجودی فوق طبیعی نبوده، بلکه شیمیدانی الاهی بوده است!) اما معنای چیزهایی مثل تثلیث مقدس یا روح القدس را در نمی یابم. در مورد مفهوم عرفان، کندذهنم.

آیا برای شما به عنوان مهاجر یهودی روس، به افتخار لقب «سر» نایل آمدن از سوی ملکهٔ انگلیس، اهمیت داشته است؟

آه بله، واقعهای منحصربهفرد بود! البته مهاجران یهودی دیگری نیز به این افتخار نایل شدهاند. اما تعدادشان خیلی کم است.

📘 آیا این چیزی را در زندگی شما تغییر داده است؟

نه. البته تا مدتها نمی توانستم خود را به استفاده از عنوانم راضی کنم! این کار به نظرم همانقدر مضحک می رسید که کسی روز ۳۱ دسامبر (آخر سال) شاپوی نوک تیز سرش بگذارد. به علاوه می ترسیدم مبادا حسادت بسیاری از دانشگاهیانی راکه چنین افتخاری نصیبشان نشده است تحریک کنم. در واقع، گرچه هیچکس حرفم را باور نخواهد کرد، اگر این لقب و بعدها نشان لیاقت را پذیرفتم بیشتر به خاطر شاد کردن مادرم بود. او در آن زمان حدود ۷۲ یا ۷۷ سال داشت و پیرزن یهودی مهاجری بود که این امر بسرایش اهسیت

عظیمی داشت. نمی توانستم او را از این شادی محروم کنم. بنابراین، برخلاف میلم، پذیرفتم.

🔲 چطور شد فیلسوف شدید؟ علتش ذوق و استعداد بود؟

آه، خیلی ساده است. در آکسفرد دو رشته وجود داشت: یکی تاریخ باستان و دیگری فلسفه.

به تاریخ یونان یا روم خیلی علاقه داشتم، اما رشتهٔ فلسفه در آکسفرد مقام دیگری داشت و برتر از هر چیز تلقی می شد. من از فلسفه چیزی نمی دانستم! تا آن موقع سه کتاب فلسفه خوانده بودم... استادم از مین خواست رسالهای بنویسم. رسالهام خیلی خوب نبود و او از آن انتقاد کرد. یکی دیگر نوشتم و باز بر آن خرده گرفت. من دلگیر شدم و فکر می کردم او اشتباه می کند و من حق بر آن خرده گرفت. من دلگیر شدم و فکر می کردم او اشتباه می کند و من حق دارم. از من خواست رسالهٔ سومی بنویسم -آموزش در دانشگاه آکسفرد خیلی شخصی است - او باز هم انتقاد کرد و بالاخره من فهمیدم که حق با اوست. از آن موقع علاقهٔ حقیقی من به فلسفه آغاز شد... با خوردن است که انسان اشتها پیدا می کند!

🔲 در مجموع میتوان گفت که شما تصادفاً فیلسوف شدید...

مثل همهٔ فیلسوفان! برتراند راسل از آن رو در کیمبریج تحصیل فلسفه کرد که جورج ادوارد مور (Moore) در آن جا فلسفه درس می داد! من به آن دلیل فیلسوف نشدم که بخواهم پاسخ پرسشهایی بزرگ نظیر "از کجا می آییم؟"، "کی هستیم؟"، "نیکی چیست؟"، "بدی کدام است؟"، و غیره را بیابم. البته دوست داشتم بتوانم پاسخی بیابم... اما اگر فیلسوف شدم، صرفاً به دلیل موقعیت دانشگاهیم بود!

| ایزایا بولین 🗆 ۱۸۲                                                 |  |
|--------------------------------------------------------------------|--|
| دربارهٔ اینکه فرانسویان چندان علاقهای به کارهای شما نشان نمی دهند، |  |

| چە نوصىمى دارىد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ا میچ!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| آیا به آن دلیل نیست که شما هیچگاه وارد مباحثات مارکسیستی -<br>ضدمارکسیستی نشدهاید؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| اب روز (آلامد) چپ بودهاند. از اعضای سابق حزب کمونیست گرفته تما روشنفکران اب روز (آلامد) چپ بودهاند. از اعضای سابق حزب کمونیست گرفته تما مراهان و هواداران آنها و هواداران سابق خوب، من هرگز نه موافق ایس ندیشه ها بودهام نه مخالف آنها. فقط همیشه ضدمارکسیست بودهام، بی آنکه حافظه کار باشم. من همیشه از طرف چپها به اتهام افراط در محافظه کاری و ز طرف راستها به اتهام افراط در آزادیخواهی مورد حمله بودهام. |
| ا با این حال دوست رمون آرون بودید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| بله، بااینهمه به اندازهٔ او راست نیستم. رمون آرون تحلیلگری زرگ بود. بهتر است بگویم «نویسندهٔ سیاسی ـاجتماعی» فوقالعادهای بود. کمی بالاتر از یک ووزنامهنگار و کمی پایین تر از یک فیلسوف! چیزی میان ین دو. و او دوست من بود. ولی اعتقاد داشت که من احساس ارتباط با فشار عظیم چپ در فرانسه را ندارم، و همین مانع از شناخته شدن من در آن کشور شده است.                                                            |

آ برعکس، انگلیسیان نیز هرگز علاقهٔ زیادی به متفکران فرانسوی نشان ندادهاند. برای بیاعتنایی آنها نسبت به مارکسیسم چه توضیحی دارید؟

| 🔲 ایدئولوژی هرگز مورد علاقهٔ فیلسوفان انگلیسی نــبوده است                   |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| انگلیسیها هیچگاه در برابر اندیشههای مجرد، و نظامهای فکری احساس              |
| آسودگی نمیکنند البته آنها نیز اندیشههایی دارند، اما بیشتر به صورت رأی       |
| و عقیده. در فرانسه انبوهی از کتابهایی به این سبک وجود دارد: « از بُدَن تا   |
| مونتسکیو»، از «مونتسکیو تا روسو»، «از روسو تا ۱۸۴۸»، «از سوسیالیست،ها       |
| تا لئون بورژوا»، «از لئون بورژوا تا سارتر»، و نظیر اینها. این را شاید بتوان |
| تاریخ فکری، یک Geistgeschichte (تاریخ ذهن) نامید. اما در انگلستان           |
| این طور نیست که تاریخ اندیشهها را فقط با یک کتاب عرضه کنند.                 |

یک پرویی فرهیخته را تصور کنید که در قرن نوزدهم، مثلاً در سال ۱۸۵۰ وارد انگلستان شده باشد. او احتمالاً صحبتهایی دربارهٔ جان استوارت میل، چارلز داروین، هربرت اسپنسر، جرمی بنتم، و ... می شنود و چهبسا شرح حالهایی هم دربارهٔ این اشخاص می خواند. اما می بیند هیچ مطالعهٔ کلی و هیچ تاریخچه ای دربارهٔ اندیشه های آنها و جود ندارد.

| خیلی احساس انزواکرده | مورخ اندیشهها می بایست | شما بهعنوان | پس |       |
|----------------------|------------------------|-------------|----|-------|
|                      |                        |             |    | باشيد |

الله البته اشخاص فوق العاده فرهیخته ای وجود دارند که با آنها می توانم بحث کنم، فیلسوفانی که به اندیشه ها علاقه دارند، اما ایس بحثها حرفه ای نیستند.

| فرانسوی و فیلسوفان آنگـلوـ | متفكران | ژرف میان | فاصلهای | بنابراين |     |
|----------------------------|---------|----------|---------|----------|-----|
|                            |         |          | د دارد  | سون وجوه | ساك |

درست است. تا آغاز قرن بیستم، فلسفه در اروپا سرشتی بین المللی داشت. اما در آغاز ایس قرن، شکافی اساسی میان فلسفهٔ

آنگلوساکسون و بقیهٔ اروپا پدید آمد. در یک سو امریکاییها، نـروژیها، کاناداییها، و هلندیها قرار دارند و در سوی دیگر فرانسویها، ایتالیاییها، اسپانیاییها، و آلمانیها هستند که از هگل، مارکس، و هایدگر بسیار تأثیر پذیرفتهاند... در انگلستان چه کسی آثار هایدگر یا سار تر را خوانده است؟ شکاف میان این دو نظام فکری بسیار عمیق است. بعضی اکنون میکوشند، با انتشار یک مجلهٔ فلسفی اروپایی، پلی برای نزدیکی این دو جریان فکری ایجاد کنند. برایشان آرزوی موفقیت دارم! بیشتر فیلسوفان انگلیسی به چشم فرانسویان فن شناس هستند و علاقهٔ چندانی برنمی انگیزند، و انگلیسیها نیز اکثر فیلسوفان فرانسوی را تیره و پرطمطراق می دانند، آنان به زبانهایی متفاوت سخن می گویند.

## 🔲 منشاءِ اين شكاف چيست؟

تصور می کنم منشاء آن انگلیسی ها بیاشند. در آغاز قرن درِ کیمبریج استاد بسیار مشهوری، جورج ادوارد مور، بود که نفوذی گسترده بر کینز، راسل، بلومزبری، و کل فلسفهٔ کیمبریج اعمال کرد. مردی بود بسیار باهوش، بسیار شریف، و با اندیشه هایی بسیار روشن. او با نظامهای فکری نظیر فلسفهٔ کانت، فلسفهٔ هگل، و جز آن خصومت می ورزید... به نظر او، قبل از بنا کردن ساختمانهای بزرگ فکری، می بایست پرسشهایی ساده دربارهٔ مصالح بنا، دربارهٔ آجری که می خواهیم بنا را با آن بسازیم مطرح کنیم. و خود به بررسی دقیق کلمات پرداخت، با این قصد که تعریفی از معنای دقیق بررسی دقیق کلمات پرداخت، با این قصد که تعریفی از معنای دقیق که مورد استفادهٔ اعضای «باشگاه هگلی» بود ارائه دهد. این کار او بر بر تراند راسل و مکتب تحصلی منطقی تأثیری شایان گذاشت. و در فلسفهٔ راسل و مکتب تحصلی منطقی تأثیری شایان گذاشت. و در فلسفهٔ دوره های تورمی و ضد تورمی زیادی داشت... فلسفه به طورکلی دارای دوره های تورمی و ضد تورمی است.

آیا شما در فلسفه، ساختن نظریههای انتزاعی با زبانی غیرروشن و مغلق را «تورم» مینامید؟

در سدهٔ هفدهم، نظامهای فکری بزرگی وجود داشتند که کمابیش وابسته به کلیسای کاتولیک رومی و بسیار تورمی بودند. بعد دورهٔ ضدتورم فرارسید، با دکارت که پرسشهایی ساده نظیر "من کی هستم؟"،"دربارهٔ حقیقت گفتار چه می دانم؟" را مطرح کرد. او آن چیزی را دقیقاً بررسی می کرد که می توانست دربارهٔ آن مطمئن باشد. (کلیسا،که نظامهای فلسفی بزرگ را اختیار کرده بود، نمی توانست با این کار او چندان موافق باشد!)

پس از دکارت، اسپینوزا را داریم که او نیز ضدتورم است و بــه بــررسی محتاطانهٔ هر قضیه میپردازد. بهعلاوه، زبانی که او به آن مینوشت، لاتــین بسیار روشنی بود.

بعد به لایبنیتز میرسیم که او نیز بسیار روشن و بسیار باریک بین است. البته او نظریههای مجردی ارائه داد، اما بیان مطلب را بـا دقت فـراوان روشـن میساخت. هر آدم معمولی می تواند لایبنیتز را بفمهد.

در سدهٔ هجدهم، با متفکرانی چون هابز، برکلی، لاک، هیوم، هولباخ، دیدرو، و تمام اصحاب دایرةالمعارف،که تحلیلگران تیرهای نیستند، هنوز در قلب دورهٔ ضدتورمی فلسفی قرار داریم.

فیلسوفی که با او دورهٔ تورمی فلسفی از سر گرفته می شود ایمانو ثل کانت است. تمام مطالبی که کانت قبل از کتاب نقد عقل محض، یعنی قبل از ۱۷۸۱، نوشت، کاملاً روشن است؛ نظیر آثارش دربارهٔ اخترشناسی، فیزیک، و. ... کانت براستی اندیشهٔ فلسفی را دگرگون کرد و اندیشه هایی کاملاً اصیل داشت. او کشفیات هیجان انگیزی کرد. اما ناچار شد برای توضیح «اصول موضوعهٔ» خود، یک مجموعه اصطلاحات شخصی ابداع کند. به همین سبب خواندن نقد خود، یک مجموعه اصطلاحات شخصی ابداع کند. به همین سبب خواندن نقد عقل محض تا این اندازه دشوار است. آنچه را او می گوید، می شود به انحاءِ مختلف تفسیر کرد. معنا همیشه واضح نیست.

🔲 و آیا این دورهٔ تورمی باگسترش خود تا هایدگر ادامه می یابد؟

ای بله، به استثنای کسانی چون شوپنهاور، که فیلسوفی درخشان بود، یا نیچه که به آلمانی بسیار روشنی می نوشت. اما پس از کانت، اندیشه های آنها چندان نفوذی نداشت. هگل نیز جزو این سلسلهٔ فیلسوفان تورمی است. او مجموعهٔ اصطلاحات غیرقابل فهمی به کار می برد... تصویری از این اختلاف عمیق میان دو گرایش ارائه می دهم. شوپنهاور و هگل از یکدیگر متنفر بودند. ساعت تدریس آنها در دانشگاه همزمان بود و همهٔ دانشجویان کلاس هگل را ترجیح می دادند که شوپنهاور او را شیاد می دانست!

🔲 شما دربارهٔ هگل چه فکر میکنید؟

الان می گویم احساس من چیست. کتاب اودیسه هومر را به یاد دارید؟ در این حماسه، قطعهٔ مشهوری است که برخورد اولیس را با پولوفموس که غولی آدمخوار و از سیکلوپهاست شرح می دهد. اولیس وارد غار پولوفموس می شود، و آنچه او را نگران می سازد این است که صدای پاهای کسانی را که وارد کنام غول می شوند می شنود، اما هرگز صدای خارج شدنشان را نمی شنود! این تا حدی در مورد هگل صادق است! آنهایی که گام به فلسفهٔ او می گذراند، هیچگاه پای گریز ندارند.

آلکساندر هرتزن (۱۸۱۲-۱۸۷۰)، پدر رادیکالیسم روسی، که بسیار مورد ستایش شماست و بارها از او نقل قول کردهاید، در مورد فرانسوی ها میگفت: "هیچ جا، جز ثنویت، انتزاع، فضایل اجباری، اخلاقگرایی، و تمایل به بلاغت چیزی به چشم نمیخورد، بدون آنکه هیچ یک ارتباطی با زندگی واقعی داشته باشند..."

| ۱۹۲ 🗖 نقد عقل مدرن                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 🗖 این حرف کاملاً درست بود.                                                                                                 |
| 🔲 فکر میکنید هنوز هم درست است؟                                                                                             |
| 🔲 شاید اما فیلسوفان امروزی فرانسه چه کسانی هستند؟ برایم نام                                                                |
| ببريد.                                                                                                                     |
| دریدا، برنار هانری لوی، گلوکزمان، دلوز                                                                                     |
| صن هرگز نتوانستهام چیزی راکه دریدا مینویسد بفهمم. میدانم که او در فرانسه مورد ستایش است. لوی و گلوکزمان هم شارحان مارکسیسم |
| هستند! ولى مرلوپونتى فيلسوفى حقيقى بود! او انديشههاى اصيلى داشت                                                            |
| G. C . J 3.G. GJ . G 3.G 5                                                                                                 |
| آیا در فرانسهٔ امروز فیلسوف بزرگ وجود ندارد؟                                                                               |
| 🔲 این را خودتان گفتید! چــرا، کــاوایس (Cavaillès) بــود. او را                                                            |
| نازیها در ۱۹۴۳کشتند. او منطقدان بود. مکتب تحصلگرایی را در آلمان و                                                          |
| نزد کارناپ تحصیل کرده بود. و کارناپ عضو «حلقهٔ وین» بود، شهری کـه                                                          |

برخی از دوستان من خود را فیلسوفانی بزرگ میدانند! به هر حال من نه در فرانسه و نه در بریتانیا چنین چیزی نمی بینم. شاید یکی دو تا در ایالات متحد امریکا باشند.

فلسفهٔ ضدتورمی انگلستان تا حدی در آن جا نفوذ داشت...گفتنش وحشتناک است... من فکر نمیکنم در جهان امروز فیلسوفان بزرگی وجود داشته باشند.

📘 جان رالز؟

اما این چیزی است که نباید به زبان آورد.

| دوست من و فیلسوف بزرگی است، اما خودش انکار میکند.<br>فروتن است.                                                                                                                                                                                                                          | ىيلى         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| دیگرکی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |
| نمی توان فهرستی ارائه داد. این خطر وجود دارد که کسانی را رش کنیم! فیلسوفان خوبی هستند که به فلسفهٔ علم می پردازند. همهشان کایی هستند.                                                                                                                                                    |              |
| براستی فیلسوفان به چه درد میخورند؟                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
| مشغلهٔ آنها فلسفه پردازی و اندیشیدن است. اگر از من بـپرسید هنر چیست، خواهم گفت هنر هدف ندارد. هدف هنر، هنر است. هدف ، عشق است. هدف فلسفه، پیجویی حقیقت فلسفی است، پـاسخی بـه شهایی است که بچهها مطرح میکنند. چرا باید درصدد انجام دادن فلان فه باشیم؟ چراکسی باید از کسی دیگر اطاعت کند؟ | عشق<br>پرسن  |
| 🧾 چرا در جهان امروز دیگر این سؤالها مطرح نمی شود؟                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| ما مطرح میکنیم.در هاروارد، آکسفرد یا استکهلم. در فرانسه این شها را مطرح نمیکنند سؤالهایی مستقیماً به مسائل بنیادی زندگی در جامعه مربوط نشوند مسخرهاند.                                                                                                                                   | پر س<br>که . |
| <ul> <li>ا سش اساس انسان، بعد آزادی، هنوز بریاسخ مانده است.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                   |              |

🔲 در یونان دو مکتب وجود داشت: رواقیون که به جبر علّی اعتقاد

آيزايا برلين 🗆 ۱۹۳

داشتند، و طرفداران فلسفهٔ اپیکورکه به آزادی معتقد بودند. از آن زمان تما کنون، هیچکس در این زمینه هیچ سخن معتبری نگفته است. این مسئلهای است لاینحل.

کانت بسیار خوب سخن گفته است. ویلیام جیمز نیز. و هگل نیز مانند همه. همهٔ فیلسوفان در این باره عقیدهای دارند، اما با یکدیگر موافق نیستند. توافقی و جود ندارد، و نمی تواند و جود داشته باشد. بسیار مشکل است به انسان بگوییم کاملاً مقید به مقتضیات است و با این حال آزاد است که هر کار می خواهد بکند.

| چه تعریفی از لیبرالیسم دارید؟ | تفكر ليبرالى دانستهاند | شما را استاد |
|-------------------------------|------------------------|--------------|
|-------------------------------|------------------------|--------------|

خدای من! انواع لیبرالیسم بسیار است. منشاء این کلمه اسپانیایی است. «لوس لیبرالس» (los liberales) در قرن نوزدهم به کسانی می گفتند که ضد سلطنت و ضد کلیسا بودند... لیبرالها کسانی هستند که به آزادیهای فردی اعتقاد دارند، همین!

🗍 آیا به نظر شما دموکراسی و لیبرالیسم دو مقولهٔ متمایزند؟

دموکراسی می تواند سرکوبگر باشد و انسانها را از آزادی محروم کند. یگانه دلیلی که باعث تأیید دموکراسی از سوی لیبرالها می شود، این است که آنها در دموکراسی حداقل می توانند به خاطر آزادی مبارزه کنند، حال آنکه چنین کاری در یک نظام استبدادی امکان ندارد.

🔲 آیا لیبرالیسم نیز میتواند سرکوبگر باشد؟

🔲 نه، فکر نمیکنم. وقتی اعتقاد به آزادیهای فردی وجود داشته

باشد، امکان کمی هست که بچه ها را در معادن به کار گیرند! لیبرالیسم، «بگذار هرچه می شود بشود» نیست. یک نظام اقتصادی هم نیست. لیبرالیسم نظامی است که غیرقابل تجاوز بودن آزادیهای اساسی را تضمین میکند.

آیا راست است که والری ژیسکار دستن آمده بود لندن به مـلاقات شما؟

🔲 بله. دو بار. ظاهراً یکی از کتابهای مرا خوانده بود. آمده بود از فرانسه و مارکسیسم با من حرف بزند... فکر میکنم سال ۱۹۸۱ بود، درست پس از کنار رفتن او از مقام ریاست جمهوری. او برایم توضیح دادکه تحلیل مارکسیستی در مورد فرانسه معتبر نیست، چون طبقهای مهم و قدر تمند و بسیار بانفوذ از تکنیسین ها و تکنوکرات ها در آن کشور وجود داردکه نه کارمندند و نه کارگر. درنتیجه، نظریههای مربوط به انشقاق میان سـرمایه و کــار، مــیان بهره کشان و بهرهدهان، در آن جا صدق نمیکند... من به اوگفتم چیزی دربارهٔ فرانسه نمیدانم، اما میل دارم آنچه را میگوید باورکنم. بعد از من پرسیدکه به نظر من چه چیز هنوز در مارکسیسم «زنده» و مطرح و باب روز است. پاسخ دادم که تاریخ، تمام پیشگوییهای مارکس را وسیعاً ردکرده، اما خود او نابغه بوده است. مارکس، هر اندیشهاش را، بجز دو سه تا، از کسی دیگر اخذ کرده است. اما از آن، ترکیبی درخشان و تکاندهنده ساخته است. مبارزهٔ طبقاتی اندیشه ای است متعلق به سنسیمون. ارزش اضافی به هاجسکین تعلق دارد. تضادهای سرمایهداری متعلق به فـوریه است... امـا اهـمیت تأثمیر شـرایـط تکنولوژیکی بر فرهنگ، اندیشهٔ بزرگ خود مارکس است. سنسیمون هم به آن اشاره کرده بود، ولی با تأکیدکمتر. بنابراین با ژیسکار دستن دربارهٔ آنچه در تحلیل مارکس هنوز مطرح است صحبت کردیم، یعنی دربارهٔ تأثیر اقتصاد بر سیاست، طبقات اجتماعی، سرمایهٔ بزرگ... همهٔ اینها هنوز وجود دارند. آنچه منسوخ شده، کل آموزهٔ اوست.

اما احزاب سوسیالیست و کمونیست هنوز وجود دارند...

این امر شاید هنوز در امریکای جنوبی معنایی داشته باشد، اما نه در اروپا. در این جا واقعه ای عجیب و بی سابقه روی داده است. به هر حال، پس از ۲۱۵ سال، آنچه را می شد تفکر چپ نامید نابود شده است... فکر کنید «چپ» برای فرانسوی ها چه معنایی دارد! «جنبش چپ» به عنوان مخالف با دولت و کلیسا در فرانسه زاده شد! ولتر، به نجوی، نخستین چپگراست. پس از ولتر، اصحاب دایرة المعارف، دیدرو، روسو، و... را دارید... آنها بین خود توافقی ندارند، اما همگی مخالف کلیسا و مخالف سلطنت هستند. این سنت با روبسپیر و انقلاب کبیر ادامه می یابد. سپس ناپلئون ظهور می کند که او نیز از نظر تمام سلسله های پادشاهی اروپا معرف «چپ» است.

ا ناپلئون «چپگرا» بود؟

به معنایی که دشمن سلسلهها و سلاطین اروپایی بود، بله. از نظر اتریش و آلمان، ناپلئون ابزار چپها علیه راستهاست. او پرچم سهرنگ را دوباره برافراشت! او مخالف کلیسا بود، پاپ را تحقیر می کرد... و بوناپار تیسم به گونهای ادامه دهندهٔ آرمان انقلاب است. اصول چپ، گرچه البته به نحوی دیگرگون، در سازمان ناپلئونی استمرار می یابد.... سپس دورهٔ بازگشت سلطنت فرامی رسد، اما در پاریس سالهای ۱۸۲۰ با از دیاد نهضتهای انقلابی روبرو هستیم. کسانی چون بو ئوناروتی را داریم. فرانسه میهن انقلابیون است. تصور کنید چه کسانی در ۱۸۴۰ در پاریس زندگی می کنند: با کونین، مارکس، ماتزینی، پرودون، لویی بلان، هر تزن، بلانکی، لورو، ... همگی انقلابی. و نیز همگی از دوستان ژرژ ساند. پاریس کعبهٔ چپهاست. همهٔ ناراضیان آلمانی و روسی... آن جا جمعند. این وضع با حوادث سال ۱۸۴۸ و جمهوری دوم ادامه می یابد. همیشه جناح چپ به نحوی مطرح است. بعد دورهٔ ناپلئون سوم و

ار تجاع فرامی رسد. اما حتی ناپلئون سوم هم دست راستی نیست! او مظهر اتحاد میهن پرستان علیه اشراف است! اوست که کارگرانی را به «بین الملل اول» که ریاست آن با مارکس است، به لندن می فرستد. اوست که برای آرام کردن کارگران، بو دجهٔ سندیکاها را تأمین می کند... بعد به کمون پاریس می رسیم... سپس ایجاد سه حزب سوسیالیستی در فرانسه. و پس از جنگ جهانی اول، حزب کمونیست فرانسه تأسیس می شود که نفوذی فراوان کسب می کند... شهر پاریس مدت بیش از دو قرن، کانون بزرگ اندیشه های چپ بوده است... و بعد دیگر هیچ. اجازه دهید من نیز به نوبهٔ خود سؤالی مطرح کنم: نام فقط یک کمونیست مشهور در فرانسه را بگویید، البته بجز... اسمش چیست؟

| . كمونيست فرانسه)! | ه (رهبر حز <i>ب</i> | 🔲 ژرژ مارش |
|--------------------|---------------------|------------|
|--------------------|---------------------|------------|

ای بله، آقای مارشه. و همین سؤال را در مورد روشنفکران چپ می توانم مطرح کنم... رهبران کنونی چپ چه کسانی هستند؟ من یک جوانم، من بسیار آرمانگرا هستم، من هوادار فقرا و ضعفا هستم، من از سرمایهداری نفرت دارم، من خواهان عدالت و برابری هستم، من آزادی و برادری می خواهم، در پی کدام رهبر می توانم راه بیفتم؟

میپذیریم که رهبری وجود ندارد. اما آرمان چپ هنوز وجود دارد...

امیدوارم! هنوز یک احساس ضدراست وجود دارد، اما در حال حاضر خیلی ضعیف است. روسیهٔ امروز را در نظر بگیرید. خیلی ها هستند که هنوز تا حدی به کمونیسم اعتقاد دارند؛ کسانی که طالب اقتصاد بازارند، اما خواهان سرمایهداری زا دوست ندارند. مقصود آنها را درک میکنید؟

| مدرن                                         | عقل   | نقد | ١ | ٩ | ٨ |
|----------------------------------------------|-------|-----|---|---|---|
| <b>~</b> ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ | ~ F - |     |   |   | • |

| دربارهٔ تب ناسیونالیستی که کشورهای اروپای مرکزی را در هم مینوردد |  |
|------------------------------------------------------------------|--|
| هم میکوبد چه توضیحی دارید؟                                       |  |

این خطر بزرگ این سالهای پایانی قرن است... اقوام گوناگون برای پذیرش کثرتگرایی فرهنگی، مدتهای مدید زیر ستم بودهاند. فرهنگهای محلی امکان اظهار وجود نداشتهاند. ناسیونالیسم همیشه حاصل نوعی تحقیرشدگی است، محصول جراحت است. یبوگوسلاوی را ببینید. نخست زیر خودکامگی سلطان آلکساندر بوده است و سپس تحت استبداد تیتویی... بهطورکلی در تاریخ، پس از هر دوره خردورزی، نوعی بازگشت تیتویی... بهطورکلی در تاریخ، پس از هر دوره خردورزی، نوعی بازگشت احساسات، واکنش شدید، و عکس العمل عاطفی وجود دارد... مردم به جنگ با یکدیگر می پردازند، خیلی ها می میرند، اما دیگر از نظام بزرگ ستم متمرکز، و نیخواهد بود.

اً شما میگویید دیگر از پیامبران خبری نخواهد بود، اما آیا بدون مدینهٔ فاضله (اوتوپیا) میتوان زیست؟

ا فکر نمیکنم احتیاجی به مدینهٔ فاضله باشد. انسان به آرمانهایی نیاز دارد، به امید احتیاج دارد، و امید به انسان کمی شایستگی می بخشد. انسان به بینشی دربارهٔ آینده احتیاج دارد، اما به مدینهٔ فاضله احتیاج ندارد. مدینهٔ فاضله اغلب بدان معناست که آدمی آماده است اکنون را فدای آینده کند.

🔲 و دید شما دربارهٔ آینده چیست؟

اید روزگاری بسیاری از جامعه ها تا حدی به شایستگی دست یابند! می توان امیدوار بودکه نفوذ اشخاص هوشمند و اخلاقاً شرافتمند روز به روز افزایش یابد. هیچ دلیلی نیست که فکر کنیم چنین چیزی غیرممکن است.

در راه چنین هدفی است که باید کار کرد... لنین در همان سال ۱۹۱۷ به کارگران میگفت که انقلاب در روسیه تا قبل از پایان قرن به پیروزی نخواهد رسید، اما باید به کار کردن ادامه داد و لحظهای از آن غافل نماند... من نیز همین را به شما میگویم!

اكتبر ١٩٩٢



## پسامدرنيسم

گفتوگو با:

ژان فرانسوا ليوتار



ژان فرانسوا لیوتار Jean François Lyotard

در اولین کتابتان، «پدیدارشناسی»، نوشته اید: "درک تاریخ؛ وظیفه ای از این حقیقی تر برای فلسفه وجود ندارد." هنوز همین عقیده را دارید؟ و اگر پاسخ شما مثبت است، نگاهی که فیلسوفی مثل شما بر این پایان قرن می افکند چست؟

درواقع من همیشه فکر می کنم که برای فیلسفه درک تاریخ مهمترین کار است. شاهد آن همین است که هنوز در این باره بسیار می نویسم و دیگران همچنان مرا متفکری سیاسی می شناسند، حال آنکه مسلماً من بسیار تغییر کرده ام و از هنگام اولین کتابم تحول زیادی یافته ام. بااینمهه، حتی فرضیهٔ پسامدرنیسم من به نوعی تحلیل آن چیزی است که در این پایان قرن در غرب می گذرد. پس تاریخ به شکلی محور اصلی کارهای من است. اما شاید لازم باشد کلمهٔ «تاریخ» را در تمام جهاتش در نظر بگیریم، یعنی تاریخ نه فقط به

معنای ثبت وقایع، یا حتی تاریخ عمومی و مشترک اقوام، بلکه همچنین تاریخ خاصی که هر یک از ما دارا هستیم و عمیقاً از آن بی اطلاعیم؛ چون نه می دانیم که چه می کنیم و نه چه نمی کنیم. بنابراین به یک معنا اگر کلمهٔ «تاریخ» (histoire) را بسیار جدی به کار ببریم، یعنی در واقع به مفهوم کلمهٔ قدیمی یونانی «هیستوریا» (historia) که به معنای «تجسس» است تجسس در خصوص امر واقع نه منشأ و مبداء واقعیت \_ آنگاه درک تاریخ در آن مفهوم وظیفهٔ هر فیلسوف است.

به نظر شما همچون فوکویاما از نوعی «پایان تـاریخ» صـحبت کـردن شیوهای درست برای تحلیل انقلابات جهان ماست؟

🔲 من فکر میکنم که هیچگونه پایان تاریخی وجود ندارد. صحبت از پایان تاریخ بیمعناست. آنچه روی داده است افول مسائلی است که به کمک آن بسیاری از غربی ها ــو البته نه فقط غربی ها ــ به مسئلهٔ تاریخ پرداختهاند، یعنی (حداقل از دو قرن پیش به این سو) تاریخ را به صورت تراژیک میان دو اصلّ فهمیدن و ترسیم کـردن (ایـن حـتی در مـورد تـصویری کـه قـدیس آوگوستینوس از جهان در کتاب مدینهٔ الاهی به دست می داد نیز صادق بود)؛ و آن دو اصل یکی قدرت بود و دیگری با قدرت منافات داشت و میبایستی نیروی آن را به چنگ آوَرَد تا بدین وسیله به امور انسانی نظم بخشد؛ حــال ماهیت این نظم هرچه می خواهد باشد. بازخریدگناهان (redemption)که قدیس آوگوستینوس از آن صحبت میکرد همین بود؛ آزادیای که روشنگری بـه دنبال آن بود همین بود؛ اندیشهٔ جامعهٔ خودگردان کارگران که مارکس در سر مي پروراند همين بود. من فكر ميكنم كه اين تصوير از جهان، و بلكه اين عمل به جهان، مدتهاست که وجود دارد، چون صرفاً یک ایدئولوژی نیست، بلکه نوعی عمل سیاسی و اجتماعی نیز هست. پس این فکر «پایان تاریخ» در واقع با مفهوم تراژدی پیوند دارد؛ تراژدیای که در آن، مانند نمایشنامههای شکسپیر،

در یک سو سلطانی دروغین و غاصب وجود دارد و در سوی دیگر امیرزادهای حقیقی که شایستهٔ ارادهٔ جامعه است، اما از قدرت به دور افتاده و باید آن را دوباره به دست آورد. این وضع در منازعات میان ملتها دیده می شود، حتی در درون خود ملتها هم دیده میشود. من از سالهایی نه چندان دور، حداقل از زمان تألیف کمتاب شرایط پسامدرن، راهحملهای مارکسیستی رادیکال، ضداستالینی، و ضدتروتسکیستی (چون من فکر میکنم که تــروتسکیست.ها آنچه را در اتحاد شوروی روی میداد نمیفهمیدند) راکنارگذاشتم. ما در گروه «سوسیالیسم یا توحش»، نه تنها به نقد استالینیسم می پرداخستیم، بـلکه سرمایهداری را نیز نقد میکردیم که، در آن زمان، پس از خروج از بحرانی که سي سال به درازاكشيده بود، يعني پس از دو جنگ جهاني، در اوج شكوفايي و در بحبوحهٔ بازسازی خود بود. خوب، امروز مــن ایــن طــرز فکــر راکــنار گذاشتهام. من متقاعد شدهام که در این تصویر اشتباهی وجود داشت و این عمل نیز درست نبود، چون من روشنفکری متعهد بودم. برای اینکه به نظر من هیچ نشانهای از یک فاعل تاریخی دیگرکه در انتظار دستیابی به قدرت باشد وجود ندارد، و نشانههایی که کوشیدهایم در سطح مـبارزهٔ طـبقاتی آشکـار سازیم هیچ معنایی نداشتند؛ و حتی مبارزات ضداستعماری نیز از این لحاظ نشان دهندهٔ چیزی نبو دند و نمی توانستند امپریالیسم را سرنگون سازند. بااینهمه در سال ۱۹۶۸ من در صف اول بودم، چون در نانتر استاد دانشگاه بودم و در جنبش دانشجویی سخت درگیر شده بودم، اما می دانستم که این حرکت انقلاب نیست، بلکه چیز دیگری است. من همچنین فکر نمیکنم که تاریخ به پایان رسیده است؛ واقعاً نمیدانم این حرف یعنی چه. تنها میدانم که تاریخ کاملاً تغییر جهت داده است، و ما اکنون در سیستمی بسر میبریم که دیگر رقیبی در برابر خود ندارد. با سقوط امپراتوری شوروی و لنینیسم، اکنون میدانیم که جانشینی حقیقی وجود ندارد. منازعهٔ موجود بخصوص از حاشیهٔ سیستم ناشی میشودکه همچنان از خود نظام در رنج و عذاب است. بنابراین، ما در تاریخی

بسر می بریم که در آن دیگر تراژدی وجود ندارد؛ مقصودم تراژدی

وجودشناختی است. منازعاتی وجود دارند که می توانند وحشتناک باشند، اما از زمرهٔ تغییر عمومی جوامع نیستند. پس این بدان معنا نیست که دیگر تاریخ وجود ندارد، بلکه بدان معناست که سیاست در کشورهای مابعدصنعتی عبارت است از ادارهٔ خوب یا بد جریانات اجتماعی، حرکتهای مردم، جریان پول، و جز آن.

دریکی از مقالاتتان که در کتاب اخیرتان، «اخلاقیات پسامدرن»، منتشر شد، نوشته اید: "در رقابت میان سیستمها، ویژگی تعیین کننده گشودگی و «بازی» (او jeu) است که اینان در عملکردشان حفظ می کنند." منظور شما از کلمهٔ «بازی» چیست؟ چون به خاطر دارم که در کتابهای اولیه تان از «بازی» در سطح زبان صحبت می کردید. آیا منظور همان «بازی» است؟

سده است؛ سرمایهداری ظریفتر شده است؛ پیچیده شده است؛ سرمایهداری شده است؛ سرمایهداری ظریفتر شده است؛ پیچیده شده است؛ سرمایهداری تمام حوزهٔ فرهنگ را در خود جذب کرده است. پس با نیرویی فوقالعاده تمام روابط اجتماعی را به حد تجارت کشانده است. این مقاله، در اصل متن سخنرانی من در امریکا و در برابر دوستان مارکسیستی است که هیچ تجربهای از مبارزهٔ سیاسی نداشتند. میخواستم به آنها بفهمانم که نظام سرمایهداری، علی رغم خصلت بیش از پیش تو تالیترش از این جهت که هر نمایندگی و هر فعالیتی را درهم می ریزد - به خاطر انعطاف پذیریش، فوقالعاده قوی است؛ برای اینکه در مجموعهٔ چرخ و دنده هایش جایی را هم برای «بازی» باز می گذارد، به طوری که ابتکارات تازه و چیزهای نو نیز بتوانند پدید آیسند، روحیهٔ اقدام به عمل و ماجرا وجود داشته باشد و افرادی مثل من و شما بتوانند را نقد کنند. این نقد ثبت می شود و به کار نظام می آید. مهمترین فکر این است. می دانید که دقیقاً مثل این است که در یک آزمایشگاه علوم هستیم. اول باید تخیل داشت و سپس مشاهده کرد و آنگاه باید کوشید مشاهدات خود را

اثبات کرد. اما در حقیقت نظام سرمایه داری فاقد تخیل نیست. پس این بدان معناست که فقط یک تاریخ وجود ندارد، بلکه ما با چند تاریخ مواجهیم. پس نمی توان از «پایان تاریخ» صحبت کرد. تنها مسئله این است که بدانیم آیا این نظام قابل کنترل هست یا نه؟

ا اما آیا وظیفهٔ یک فیلسوف پسامدرن این است که فاصلهٔ میان هر یک از بازیهای سیاسی را حفظ کند ــ همان طور که شما این وضعیت را در مورد بازیهای زبان در کتابتان، بهنام «بدرستی»، توصیف میکنید؛

🗖 اصلاً مانند بازیهای زبان نیست، چون متعلق به دو سطح متفاوتند. زبان در درون چارچوب وجودشناختی جای داردکه من کوشیدهام، با الهام از فکر ویتگنشتاین در کتاب عدم توافق، آن را توصیف کنم. بازیای که من در اینجا از آن صحبت میکنم از نوع مکانیسم ظریفی است که مسیتوان آن را سیستمی بهشمار آورد که در دل سیستمی تـرمودینامیک قـرار داردکـه بــا آنتروپی میجنگد و ضدآنتروپی را میپروراند. این سیستمی است که انرژی را میبلعد، اما درعینحال میتواند انرژیها را به یکدیگر تـبدیل کـند. ایــن سیستم پیوسته در حال رشد است. پس یک فیلسوف پسامدرن چه باید بکند؟ وظیفهٔ او تفکر در باب این وضعیت و کوشش برای فهم کارکرد سیستم است. اما وظیفهٔ دیگر او این است که تصورات و تـعهدات احـمقانهای راکـه در خصوص دوپارهسازیهای قـدیمی، نـظیر راستـچپ وجـود دارد نـاچیز بشمارد؛ گویی نمی دانند که اختلاف چپ و راست بر سر نحوهٔ اداره و پر داختن به دستمزدها، سرمایه گذاری، و مسئلهٔ مهاجرت است. اختلاف صرفاً این است. در این مسائل، تغییر یک رقم اعشار در بودجهها نتایجی عظیم به دنبال دارد. اما برخلاف آنچه در زمان جوانی من، قبل از جنگ جهانی دوم، روی می داد، اینک دیگر هیچکس حاضر نیست به خاطر شعارهای راست یـا چپ بـمیرد. خیال میکنمکه ما نه در «پایان تاریخ»، بلکه در پایان نجاتبخشی های جهانی، و در پایان قهرمانگراییهای فردی بسر می بریم قهرمانگرایی به مفهوم دفاع از هدفی معین و مردن در راه این هدف. به شما قول می دهم که حتی راست افراطی نیز امروز حاضر نیست به خاطر افکارش بمیرد، و به هر حال مسلماً لو پن (Le Pen) چنین نخواهد کرد.

ا اما چگونه یک فیلسوف میتواند از آسیب این سیستمی که شما توصیفش میکنید برکنار بماند؟

🔲 یناهگاهی نیست. من دو چیز را میگویم. نخست، وقتی ما مینویسیم، وقتی به تفکر فلسفی میپردازیم، مسئله این است که بدانیم چــرا مطلب فلسفى مينويسيم. اگر مقصود بلافصل ما دست يافتن به مخاطبان تازه و، لذا، افزایش نرخ خوانندگان و، در نتیجه، فروش بیشتر کتابهایمان و موفقیت در بازار باشد، خیال می کنم که مرتکب گناه شده ایم. من به عمد کلمهٔ «گناه» را به کار میبرم، چون در واقع وقتی فیلسوفی فکر میکند، وقتی صحبت میکند، میکوشد به مسئلهای پاسخ دهدکه مشکل تر است و ضرور تأ هم مسئلهٔ دیگران نیست. و وقتی فیلسوفی دربارهٔ مسئلهای مینویسد، دقیقاً به این خاطر است که مي خواهد خودش بداند اين مسئله چيست. بنابراين مخاطب ناشناخته است. اما اثر شما به هر حال به آرشیو سپرده می شود، چون سیستم همه چیز را آرشیو میکند. پس حتی اگر شما دستنوشتهٔ کوچکی را در ۲۰۰ نسخه در ناحیهای یرت در سویس منتشر کنید، آن هم آرشیو خواهد شد، آن هم در کامپیوترهای کتابخانهٔ کنگره در واشینگتن وارد خواهد شد، کاری که بسیار آسان است، و احتمالاً روزی به کار می آید. ببینید، در این حالت بناهگاهی وجود ندارد، اما اثر شما ممکن است روزی به کار بیاید. این مثل آن است که اینشتین کتاب نسبیت خاص را منتشر کرد، و ده سال طول کشید تا این کتاب کشف شود و به ، كارى بيايد. بنابراين، در اين خصوص خط فلسفه بواقع روشن است: حـفظ چیزی که سؤال میکند و با این حال هنوز نمی تواند تعریف کند. معنای این آن

است که فیلسوف باید کارش را در مقام شهروند آگاه انجام دهد، یعنی در اینکه چه چیزی عادلانه است و چه چیزی ناعادلانه، دخالت کند. اما برای اینکه چنین کنیم لازم نیست حتماً فیلسوف باشیم.

ا اما چگونه میتوان در جوامع کنونی برای عدالت جنگید، در حالی که می بینیم ملاک و معیاری ازپیش موجود برای قانون و عدالت وجود دارد؟

تنصت آنکه موارد زیادی هست که در آنها ملا کها روشن نیست، حتی در یک نظام جمهوری که در آن دربارهٔ امور مختلف باید تصمیم گرفت. من فکر می کنم مسئول بودن نسبت به مفهومی از عدالت که فردی می کوشد خود شخصاً آن را صور تبندی کند، بدین معناست که بگوید: "توجه کنید، هیچ قاعدهٔ از قبل وضع شده ای وجود ندارد." وظیفهٔ من است که قانون را پیدا کنم، وظیفهٔ من است که معلوم کنم چه کسی برحق است و چه کسی برحق نیست، وظیفهٔ من است که معلوم کنم چه کسی برحق است و چه کسی برحق نیست، لازم است که داز فلان یا بهمان طرف جانبداری کنم. یا اینکه بپرسم آیا لازم است که حتماً جانب یک طرف را بگیریم؟ کشمکش میان دو طرف را خود باید اختراع کرد. گاه موقعیتها ساده ترند. اما وقتی که در جوامع بسیار پیچیده بسر می بریم، موقعیتهای پیچیده بیش از پیش افزایش می یابند.

🔲 آیا دست آخر مسئلهٔ ما همان مسئلهٔ تراژدی «آنتیگونه» سوفوکل است؟

مطلقاً. از نظر مسئلهٔ عدالت البته این مثال بسیار خوبی است. تضاد میان قوانین جامعه و قوانین درونی ما همچنان مطرح است. در مواقعی ممکن است حتی قوانین مصوب مجلسی که اعضای آن به طور دموکراتیک انتخاب شدهاند به نظر کسی ناعادلانه بیاید.

🔲 چند لحظهٔ پیش شما از مفهوم ﴿آرشیو، و این واقعیت صحبت کردید که

سیستم همه چیز را به خاطر می سپرد و همه چیز را حفظ میکند. اما من در یکی از آثارتان این فکر را دیدم که "پسامدرنیسم نسیان مدرنیته است." این بدان معناست که در جهان ما بخشی هم به وفراموشی، اختصاص دارد. درست است؟

است. سهم فراموشی در جهان ما عظیم است. این فراموشی در جهان ما عظیم است. این فراموشیای است که همواره به یاد آورده می شود. این پارادوکس هست، اما شاید فقط نیمی از آن. چون آنچه را سیستم به صورتی قطعی فراموش کرده است، دیگر به یاد نمی آورد، نسیان کاری است که دیگر یاد آوری نمی شود؛ کاری است که در یک زمان حال وجود کاری است که در یک زمان حال وجود دارد، اما در یک گذشته جای نگرفته است؛ جنبهٔ انتقادی داشتن دقیقاً همین است، کاری است که در حال حاضر انجام می گیرد اما نمی گذارد آن را براحتی آرشیو کنند.

آ آیا این نگرش فلسفی ما را به جانب نسبیگرایی عمومی سوق نمی دهد؟ آیا شما موافقید که میان نسبیگرایی و پسامدرنیسم تمایزگذاشته شود؟

سامدرنیسم را غالباً عرصهٔ بروز نسبیگرایی یا حتی تعدد و تکثر عمومی می دانند. از نظر من پسامدرنیسم این نیست. من نگاهی انتقادی تر به پسامدرنیسم دارم. به همین خاطر است که در آثار کانت و در نقد سوم، یعنی نقد قوهٔ داوری، به دنبال ریشه های فکریم هستم. چون، به عکس، وقتی می بینیم که برای داوری ملاکی وجود ندارد \_مانند آنچه کانت می گوید \_ آنگاه باید در گفتن «این زیباست»، یا «این درست است» جدی تر بود. احساس می کنم به کانت نزدیک هستم هرچند کانت نسبی گرا نیست. نسبی گرایی فکری بسیار سطحی است. برای اینکه بگوییم «این زیباست» یا «این درست است»، باید شرایط معرفت را به مفهوم کانتی کلمه به جا آوریم. با این فکر تعیین «شرایط

معرفت» موافقم. به این خاطر است که نسبی گرا نیستم. اما فکر می کنم که جهان کنونی جهانی مسامحه کار و آسانگیر باشد، یعنی جهان آشوب که در آن دیگر «قانون» و جود ندارد. مفاهیمی چون «پیشرفت» و «آزادسازی» دیگر مفهومی ندارند، برای اینکه دیگر دقیقاً «قانون» وجود ندارد. جهان اضطراب است و غرب به این اضطراب مبتلاست.

آ آیا این همان اضطراب جاده هایی نیست که به هیچ جا ـــبـه مــفهوم هایدگری کلمه ــ ختم نمی شوند؟

ال میدانید که من هایدگری نیستم، اما با این فکر هایدگر موافقم که «وجود در جهان» همان «وجود مضطرب» است. واضح است که به محض آنکه ارزشهای سنتی را نقد میکنید، با اضطراب مواجه می شوید، برای اینکه با فکر مسئولیت مواجه می شوید. این فکر را که «من که هستم؟»، «در کجا قرار دارم؟»، «چه باید کرد؟»، عیناً در آراءِ فروید، در کتاب تمدن و ناخرسندیهای آن، نیز می توان دید. این همان فکر است؛ یعنی به میزانی که تمدن پیشرفت می کند، رشد پیدا می کند، ارزشهایش را از بین می برد، و تشویش با نابودی سمبلها فقط تشدید می شود.

می شود یک لحظه به مفهوم «پسامدرن» بازگردیم؛ چون تصور می کنم که در پیرامون این مفهوم ابهام زیادی وجود دارد؛ این مفهوم را چه چپ و چه راست، به صورتی گمراه کننده، در مورد سینما، ادبیات، جامعه شناسی، و فلسفه به کار می برند. از زمان انتشار کتاب «شرایط پسامدرن»، در پانزده سال پیش، آیا در خصوص این موضوع تغییر عقیده و فکر داده اید، یا پسامدرنیسم را هنوز به همان صورت تعریف می کنید؛

ک فکر میکنم مفهوم کلمه راکمی گسترش دادهام. چون حدود پانزده سال پیش دانشگاه کبک از من خواست گزارشی دربارهٔ وضعیت معرفت

در جامعهٔ مابعدصنعتی تهیه کنم. بنابراین من کاری دربارهٔ دانشگاه و نــظریهٔ علمي انجام دادم. اما از آن هنگام كلمهٔ پسامدرن گسترش زيادي يافته است و رابطهای بااندیشهٔ مدرنیته ندارد که، به گفتهٔ شما، مقاومتی است در بـرابــر فراموشي. حالا من عادت كردهام بكويم: "مواظب بـاشيد، حـالا مـنظور از پسامدرن چیز دیگری است." می توانم سه نویسندهٔ قرن شانزدهم را پیداکنم که نوعاً پسامدرن هستند. یکی از آنها مونتنی است نسبت به روایـتهای بــزرگ مسیحی. مقالات مونتنی نوعی نسیان پایانناپذیر است. دیگری ماکیاولی است که نسبت به سیاست پسامدرن بهشمار می آید، چون این دیگر نه سیاست رم است و نه سیاست دولتهای جمهوری، بلکه فراموش کردن سیاست بـــــمــنزلهٔ بازخرید گناهان (redemption) است. و بعد هم سروانتس، برای اینکه کار او فراموش کردن آن چیزی بود که قرار بود رمان بورژوا باشد، یـعنی نـوشتن دربارهٔ کسی که می توانست قهرمان باشد. پس در حقیقت این سه تن نویسندگانی هستند که در افق مدرنیتهٔ دوم قرار دارند، یعنی آنچه ایتالیاییها ریسورجیمنتو (risorgimento) مینامند. آنها همدیگر را نمیشناسند، اما هـر یک در قلمرو خود به نقد نسیان، به نقد فراموشی، دست میزند.

در واقع این سه نویسنده از قبل در یک «آیندهٔ بعدی» بسر می بردند.

الی بله، برای اینکه در این مورد چنین قابلیتی برای بی اعتقادی وجود دارد، یعنی باور نداشتن به آنچه به عنوان اید ثال به ما تحمیل می شود \_اید ثالی که در مورد هر سه تن یکسان است. بی تردید این نقد را در جویس و بکت نیز می بینیم. قابلیت باور نداشتن به یک اید ثال، و طرح این پرسش اساسی را که «نقاشی کردن چیست؟» در سزان یا ونگوگ هم می بینیم. در نظر اینان تصویر کردن نوعی ستایش کردن یا یاد آوری کردن نیست. در نظر جویس و بکت هم در سطح زبان همین است. نه، در اینجا زمانمندی دیگری وجود دارد. ایس زمانمندی با زمانمندی عصر مدرنیته متفاوت است \_که عبارت است از

آرایش متوالی مراحل رشد یک چیز. اما در پسامدرنیسم رشدی وجود ندارد، نمی توان گفت بکت بهتر از مونتنی است. این حرفها معنی ندارد. پس در سرنوشت پسامدرنیسم تغییری رخ داده است، بدین معنی که در حقیقت مسئلهٔ من دیگر پرداختن به وضعیت گفتمان علمی نیست ـآنگونه که در پانزده سال گذشته چنین بود \_ بلکه به هنر و سیاست نیز می پردازم. بی تردید این پیچیده تر است، برای اینکه کار ما دیگر تشخیص علائم بیماری در این جا و اکنون نیست، بلکه تفکری عمومی تر دربارهٔ آن چیزی است که به معنای فکر کردن و نوشتن است.

ا فکر میکنید این خطر وجود دارد که پسامدرنیسم خود بدل به فلسفهٔ تاریخ شود، در عین حال که به نقد فلسفه های تاریخ نیز می پردازد؟

اگر آن را «پسامدرنیسم» بنامیم، ممکن است این طور باشد. اما من هیچگاه از «پسامدرنیسم» حرف نزده ام. امریکایی ها یک پسوند «ایسم» به «پسامدرن» اضافه کردند و شروع به صحبت از «پسامدرنیسم» کردند. من از «پسامدرن» (postmoderne) هم به صورت اسم و هم صفت و، در صورت ضرورت، از «پسامدرنیته» (postmoderrnité) صحبت کرده ام، ولی هیچگاه خرورت، از «پسامدرنیسم» (postmoderrnité) را به کار نبرده ام. چون پسامدرنیسم بدل به نوعی فلسفهٔ تاریخ شده است که می گوید فلسفه های تاریخ دیگر وجود ندارند. این حرفها بی معنی است. در اینجا ما با خطایی منطقی مواجهیم، تناقضی در اصطلاحات. درست مثل وقتی است که ارسطو می گفت نمی توان «اصل تناقض» را نشان داد، برای اینکه صرف امر نشان دادن خود مستلزم «اصل تناقض» است.

در پایان این گفت وگو، دلم میخواهد عقیدهٔ شما را دربارهٔ وضعیت فلسفه در دنیای امروز غرب بدانم، چون در مقالهای به نام "anima minima" در

آخرین کتابتان، «اخلاقیات پسامدرن»، به این جمله برخوردم که "نشانه هایی وجود دارد که فلسفه را نیز رهر زیباشناسی مسموم کرده است، تا بدان حد که امیدوار است در زیباشناسی دارویی برای ناکامیش بیابد." مقصود شما از این جمله چیست؟

من دیگر ارزش زیادی برای فلسفهٔ معاصر قائل نیستم، تنها به چند تن از نادر فیلسوفان معاصر اروپا و ایالات متحد بها می دهم، هرچند آنسها ارزشی برای من قائل نیستند.

اگر مقصود شما از فلسفهٔ کنونی فضایی است که متون فلسفی فعلی ترسیم میکنند، من خیلی متعجبم از اینکه می بینم بیش از پیش علاقهای قابل توجه به زیباشناسی در میان فیلسوفان کنونی به وجود آمده است.

در یک قرن پیش مبانی دانشگاهی و رسمی فلسفه و آموزش فلسفی، نظریهٔ علم و معرفت شناسی بود. وضعیت فلسفه در آلمان، انگلستان، و حتی فرانسه چنین بود. اما امروز حجم کارهایی که دربارهٔ زیباشناسی انجام می شود بسیار زیاد است. فلسفهٔ علوم در فرانسه وجود دارد، اما فقط بخشی از قلمرو تفکر فلسفی را اشغال می کند. فلسفهٔ علوم در فرانسه غالباً با فلسفهٔ تحلیلی آنگلوسا کسون یا پوزیتیویسم منطقی ار تباط دارد که منشاءِ تفکر اصیلی نیست. قصد من نقد فلسفهٔ تحلیلی نیست. که گاهی بسیار مفید است اما بسیار کسالت آور نیز هست.

و بعد هم سنت ویتگنشتاین وجود دارد که هنوز هم چیزی متفاوت است. مثلاً ویتگنشتاین را در نظر بگیریم. او تحت تأثیر پوزیتیویسم منطقی قرار میگیرد و تراکتاتوس را مینویسد، ولی بعداً نظریاتش تغییر میکند و شروع به نوشتن جستارهای فلسفی میکند که او را به سوی بررسی زبان عادی و طریقهٔ وجودی شدن آن و نیز به سوی مسائل زیباشناسی و اخلاق میکشاند.

به نظر من این حرکت نوسانی ویتگنشتاین تــا حــدی زیــاد نشــاندهندهٔ وضعیتی است که امروز در فلسفه بهطورکلی حاکم است. و درواقع سؤال من این است که چرا این توجه به مسائل زیباشناسی وجود دارد. ترس من این است که، مطابق معمول، فلسفه کمی دیر برسد، یعنی فلسفه زمانی به زیباشناسی بپردازد که وضعیت عمومی هنرها باعث آن شده باشد که حتی اصول زیباشناسی نیز دیگر مطرح نباشند. این وضع می توانست آن وقتی پدید آید که زیباشناسی ایجاد شد، یعنی در میانهٔ قرن هجدهم. این اندیشهای است نسبتاً متأخر که کانت و هگل آن را به اوج خود رساندند.

اما به گمانم دیگر جایی برای زیباشناسی به مفهوم کانتی و هگلی آن وجود ندارد. زیباشناسی کانت میبایستی با ذوق و سلیقه تناسب داشته باشد، حال آنکه، هنر معاصر هیچ الزامی به چنین چیزی ندارند. در نظر هگل، زیباشناسی تنها یکی از مراحل موقتی روح است در سیر به سوی خودش. به نظر هگل این مرحلهای موقتی است چون تحقق واقعی روح همانا فلسفه است و بی تردید این چیزی است که امروز دیگر کسی به آن اعتقاد ندارد.

بنابراین، امروز این زیباشناسی چیست؟ به شما میگویم، اصولاً فیلسوفان آثار هنری را نمی شناسند، این سنتی قدیمی است. نه کانت و نه هگل آثار هنری غیر از آثار بزرگ کلاسیک مصر و ایران راکه در زمان آنان در موزههای اروپا یافت می شد نمی شناختند. آنها معاصرانشان را نمی شناختند. امروز هم همین طور است. فیلسوفان هنرمندان معاصر را نمی شناسند. برای همین نگرانم.

حالا مشغول نوشتن جلد دومی برای کتاب عدم توافق هستم، تا در آن به مسائلی بپردازم که در آن هنگام مطرح نشدند، یعنی مسئلهٔ جسم، مسئلهٔ تفاوت جنسی، و نیز مسئلهٔ «زیباشناسی» در آثار هنری. اما می دانم که این زیباشناسی نیست، باید نام دیگری به آن داد.

🔲 آیا این بازگشت مجدد به مسئلهٔ مورد توجه شماست، یعنی مسئلهٔ میل؟

🔲 حتى اين موضوع كه قبلاً روى آن كار كردهام نيازمند آن است تا

مجدداً مورد بحث قرارگیرد. به عبارت دیگر، منظور از «میل» چیست؟ منظور از میل ناخود آگاه چیست؟ آنچه مسلم است، من پیوسته به روانکاوی و مسئلهٔ میل علاقه داشته ام و تصور می کنم مسئلهٔ جسم یکی از مسائل بزرگ جمهان مدرن است.

دسامبر ۱۹۹۳



## 9

## هرمنوتیک و فلسفهٔ اخلاق

گفتوگو با:

پــل ريكـــور

امانوئل لويناس

آندره کنت اسپونویل



پــل ريکـــور <sup>\*</sup> Paul Ricoeur

از تحقیمقاتنان دربارهٔ کارل یاسپرس با همکاری میکل دوفرن (هانا (Mikel Dufrenne) تاکارهایی که در خصوص اندیشهٔ سیاسی معاصر (هانا آرنت و جان رالز) انجام دادید، و از این کارها تا توجهی که به مسئلهٔ هرمنوتیک نشان می دهید، چه چیزی این حوزه ها را به یکدیگر مربوط میکند و وحدتی در حرکت فکری شما پدید می آورد؟

است به مسئلهای کاملاً معین و مشخص و نوعی جهش و حرکت است به جلو از مسائل حلنشده کاملاً معین و مشخص و نوعی جهش و حرکت است به جلو از مسائل حلنشده در کتابهای پیشین. اما اگر مجبور باشیم خط مشخصی را دنبال کنیم، تصور

\* پل ریکور در ۱۷ اسفند ۱۳۷۳، بنا به دعوت نشر و پژوهش فرزان و بنیاد دایرةالمعارف اسلامی. دربارهٔ «رابطهٔ ادبیات و فلسفه» در تهران سخنرانی کرد.

میکنم که در دوکار آخری، یعنی در خویشتن چون دیگـری و ایـدئولوژی و اوتوپیا،مسئلهٔ مورد توجه عمل و کنش انسان بوده است؛ چون همانطور که هم اكنون خواهم گفت، اين مسئله بر تفكرات سياسي من نيز مسلط است، يعني از نظر من انسان فاعل، انسانی است که در امور جامعه نیز فعال باشد، انسانی است که به عنوان شهروند و به عنوان فاعل اجتماعی مورد احترام و دارای حقوق باشد. اما من حوزهٔ بسیار محدودی از این مسئله را در شروع کار فلسفهام انتخاب كردم كه عبارت بود از مفهوم «ارادهٔ انسان». هدف من از طرح مفهوم «اراده»، تحقیق و بررسی در مورد حرکت ارادی بـود، یـعنی درک فـلسفی موضوع عمل اراده بر روی اجسام و چگونگی شکل گیری این عمل به صورت طرحی برای آینده. سپس با توسعه دادن فلسفی این حوزه ـــکه حوزهٔ اراده بود ــ به موضوع «عدم ارادهٔ مطلق» پرداختم، یعنی تفکر در مورد زنــدگی بیاختیار، تولد در فلان محل، مواجهه با مسئلهٔ مرگ و توجه به تمامی مسائلی که موجب می شوند اراده ای که قصد رفتن هرچه بیشتر به سوی آینده را دارد، در برابر ضرورت زندگی سر تعظیم فرود آورد. در کل، این نخستین نـطفهٔ انديشهٔ فلسفي من بود.

ا اما جایگاه کارل یاسپرس و فلسفهٔ هستی در این نخستین نطفهٔ فکری حرکت فلسفی شما در کجا بود؟

ایسپرس در اینجا به طرق مختلف ظاهر می شود. مسلماً به خاطر می آورید که آن کتاب بزرگ یاسپرس که الهامبخش کار مشترک من و دوفرن دربارهٔ فلسفهٔ یاسپرس بود، به سه بخش تقسیم می شد: یکی اکتشاف جهان، دیگری تنویر هستی، و سرانجام مسئلهٔ تعالی. در حقیقت من این سه مرحلهٔ تفکر یاسپرس را ابتدا از رهگذر این واقعیت بازشناختم که برای مطالعه در خصوص ارادهٔ بشر باید از کنار علوم انسانی گذشت و آنها را دور زد. این موضوعی است که در گذشته به آن فکر می کردم و در حال حاضر نیز مد نظرم

هست: یکی کردن فلسفه و علوم انسانی نمی توان دربارهٔ اراده مطالعه کرد بی آنکه نخست تمام اشکالی را مورد مطالعه قرار داد که عمل انسانی در اکتشاف علمی حوزهٔ عمل به خود می پذیرد. دومین بخش، تنویر هستی بود که در سه قسمت خلاصه می شد: مسئلهٔ اراده، رابطه با دیگری (چون اراده بدون نقیض اراده وجود ندارد)و مسئلهٔ برخورد با موقعیتهای غایی. این موقعیتها را من در ایده هایی چون تولد، مرگ، مبارزه، تنهایی، و جز آن دیدم.

ت چگونه شد که از نخستین کارهایتان دربارهٔ اندیشهٔ فلسفی کارل یاسپرس با پدیدارشناسی هوسرل آشنا شدید؟

ایده های راهگشا برای گونه ای از پدیدار شاسی هو سرل را ترجمه و پس از جنگ در سال ۱۹۴۹ منتشر کردم. اما در واقع باید به شما بگویم که میان کارل باسپرس و ادموند هو سرل، حداقل آن زمان، تضاد عمده ای ندیدم، برای اینکه من در این مرحله از کارم با هو سرل پیر روبه رُو بودم، یعنی هو سرلی که دربارهٔ زندگی تأمل می کرد. از آن هنگام به بعد، به میزانی که دقت بیشتر اقتضا می کرد، بیشتر به سوی هو سرل جوان، یعنی هو سرل کتاب پژوهشهای منطقی روی آوردم. اما در آن موقع به جنبهٔ اگزیستانسیالیستی هو سرل در اثسر مشهورش، بحران علوم ادوپایی و پدیدار شناسی استعلایی، تو بچه داشتم. من سهم زیادی در پخش این کتاب در فرانسه داشتم. بنابراین می بینید که نوعی ارتباط ساده مسیان کارهای استاد من گابریل مارسل، که بیش از هو سرل اگزیستانسیالیست بود، و هو سرل، که در حرکت فلسفی و تحلیل مفهومیش دقیقتر بود، و بالاخره کارل یا سپرس، که بر من تأثیر بسیار داشت و نوعی دقیقتر بود، و جود دارد.

🔲 بنابراین در واقع هدف شما بسط و وسعت دادن فلسفی مفهوم

«استعلایی» (le transcendantal) نزد هوسرل بود، برای آنکه آن را در مورد مفهوم هستی، به صورتی که گابریل مارسل یا یاسپرس در آن باره میاندیشیدند به کار ببرید.

سابه، وانگهی در آن موقع این روش را «پدیدارشناسی وجودی» می نامیدند. مسلماً نخستین باری که در فکر من شکافی پدید آمد، به دنبال کشف نقشهای مختلف نمادها و اسطوره ها در رابطه با مسئلهای بود که برای من اهمیتی اساسی داشت و آن مسئلهٔ «شر» بود. این در واقع دنبالهٔ فلسفهٔ اراده بود، اما «ارادهٔ شر»؛ یعنی چگونه این اراده ای که در امیال و خواسته ها تظاهر می یابد به لحاظ تاریخی به صورت منشاء خشونت، جنایت، دروغ، و شر جلوه گر می شود. بنابراین، فکر می کردم که احتمالاً اگر به روایات بزرگ اسطوره ای مراجعه کنم، بر این بخش تاریک وجود انسان نور بیشتری خواهد تابید مراجعه کنم، بر این بخش تاریک وجود انسان نور بیشتری خواهد تابید سخواه این روایات خاورمیانه ای یا تراژدی یونان یا سنت عرفانی. بنابراین در این جهان غوطه ور شدم.

در این راه نخستین همراه فکری من کسی بود که متعلق به حلقهٔ متفکران قبلی نبود. وی میرچا الیاده (Mircea Eliade) بود و بعد هم هانری کوربن که مخصوصاً به خاطر توجهی که به مفهوم «عالم مثال» (imaginal) نشان می داد مرا به سوی خود جلب کرد. حلقهٔ دومی نیز بود که من به آن علاقه مند شدم؛ کانون توجه این حلقه، اندیشهٔ تخیل نمادین و اسطورهای بود که موجب شد من از سنت عقّل گرایی فاصله بگیرم و تبلور فلسفی آن را شما در کتاب نمادشناسی شر سنت عقّل گرایی فاصله بگیرم و تبلور فلسفی آن را شما در کتاب نمادشناسی شر

و در این مورد شما بسیار تحت تأثیر اثری از ژان نابر (Nabert) بودید که دربارهٔ مسئلهٔ «شر» نوشته بود، این طور نیست؟

🔲 در آنجا من خطی راکه قبلاً رهاکرده بودم دوباره پیداکردم.

چون در حقیقت نخستین تأثیر من از فلسفهٔ اصالت عقل فرانسه بود، یعنی متفکرانی نظیر برنشویگ. تا حدی برای مقابله با این سنت بود که به طرف گابریل مارسل و یاسپرس رفتم. اما از رهگذر مسئلهٔ «شر» دوباره به سوی سنت بزرگ اصالت عقل فرانسه برگشتم، به سوی کسانی چون نابر که او هم همین مسئله را مطرح میکند: "چگونه به فلسفهٔ اصالت عقل بعد اگزیستانسیالیستی بدهیم؟" دو کتاب نابر، رسالهای دربارهٔ شر و اصول علم اخلاق که برای این دومی مقدمهای نوشتم به من امکان داد نوعی پیوند میان فلسفهٔ اگزیستانسیالیستی و پدیدارشناسی مبتنی بر اصالت ماهیت و مفهومگرای هوسرل برقرار کنم.

و شما در حرکت فلسفی تان از پدیدارشناسی به هرمنوتیک متن با آراءِ متفکرانی چون شلایرماخر، گادامر، و هایدگر برخورد کردید.

کیدانید من همیشه روی خطوط شکسته حرکت کردهام؛ و این وضعیت، هم سرنوشت محتوم من بوده است و هم نوعی بخت و اقبال، چراکه به این تر تیب سرنوشت محتوم من بوده است و هم نوعی بخت و اقبال، چراکه به این تر تیب زندانی یکی از گرایشها به تنهایی نبوده ام، برای اینکه من همیشه تأثیر عکس پذیرفته ام و همیشه مجبور شده ام با سختی راه خاصی را پیداکنم و این شیوهٔ تنازعی همواره ثابت باقی مانده است. شما مسلماً به آنچه در این تنازع تفاسیر و تعابیر حاکم است توجه کرده اید. ما در اینجا شاهد خطی هستیم که از حوزهٔ نمادها به سوی هرمنو تیک بسط می یابد. این خط از سه منشاء سرچشمه می گیرد: اول در تفسیر شلایر ماخر از «کتاب مقدس»، دوم در زبانشناسی متون برجستهٔ ادبی، و سوم در حوزهٔ هرمنو تیک حقوقی که من کمی دیر آن را کشف کردم. بنابراین، هرمنو تیک تقریباً شیوهٔ ارجاع خاص من بوده است. من کشف کردم. بنابراین، هرمنو تیک تقریباً شیوهٔ ارجاع خاص من بوده است. من در اینجا نیز همانند رابطه ام با اندیشه های یاسپرس و هوسرل آزادی عمل و اندیشه را حفظ کردم، و در واقع راه خاص خودم را آزمودم. اما متفکری که اندیشه را حفظ کردم، و در واقع راه خاص خودم را آزمودم. اما متفکری که

من به او بسیار نزدیک بودم گادامر بود. برای اینکه او هم همان مسائل مربوط به ساختن راه خاص خودش را بیرون از حضور فلسفی و جاذبهٔ فکسری باور نکردنی هایدگر داشت؛ چون آسان نیست که در کنار هایدگر حرکت کنید و آتش او شما را نسوزاند.

🔲 شما هم آثار این آتش را متحمل شدید؟

بله، اما بدون آنکه سلاحی دفاعی در برابر هایدگر داشته باشم. من نوعی توانایی عقبنشینی داشتم که دقیقاً از تربیت عقلگرایانهٔ من مایه میگرفت، تربیتی که ژان نابر و ادموند هوسرل نیز دارا بودند. ترسیم برخوردها، فاصله گرفتنها، و تبادل نظرها، به عبارت دیگر، پیوندها و جداییهایی که سراسر این مرحله از زندگی فکری مرا پر میسازند کاری بسیار پیچیده است. روشنفکران این دوره همگی مسیری بسیار درهم و مبهم دارند.

آ شما از فروید و روانکاوی صحبت کردید که بر کار شما در «اختلاف تأویلها» (۱۹۲۹) بسیار مؤثر بودند. اما به نظرم می رسد که مارکس و نیچه تأثیری بسزا بر اندیشهٔ شما داشتند.

اگر اجازه بدهید کمی بیشتر روی فروید مکث کنیم، من تصور کرده بودم آشناییم با آثار فروید جنبهای ثانوی دارد، چون این آشنایی پس از کتاب من، نمادشنامی شر، روی داد؛ و چون مسئلهٔ منجرمیت در روانکاوی مسئلهای اساسی و مرکزی است، میخواستم ببینم از یک دیدگاه مخالف، یعنی دیدگاه روانکاوی، دانش من، که بسیار از میرچا الیاده و متفکران بنزرگ نمادشناسی عمومی متأثر بود، چه وضعیتی پیدا می کند. و فروید، آن طور که بعدها نامیدمش، حکم «گواه تردید» را داشت. به این ترتیب من با موقعیت تنازعی دیگری رودررو بودم که دیگر هوسرل در برابر یاسپرس و گابریل

مارسل نبود، بلکه این بار میان فکری بسیار ناهنجار و تقلیل گر بود از یک سو، و، از سوی دیگر، فکری که در کنار جنبههای غنایی و عرفانی نمادها قرار داشت و به آنها بسیار نزدیک بود. و فروید برای من، هم یک مبارزه طلبی بود و هم نقطهٔ اتکایی در برابر رمانتیسم فلسفی. و در این مورد با اندیشهای روبرو بودم که مرا به حکمیت دائمی میان آنچه «هرمنو تیک توسعه دهنده» و «هرمنو تیک میان آنچه «هرمنو تیک توسعه دهنده» و «هرمنو تیک می خوانم وامی داشت. نمی دانم حق دارم این مفاهیم را به کار ببرم یا نه، اما اینها بخشی از واژگان من هستند.

کتابی که دربارهٔ فروید نوشتم برای آن بودکه حق روانکاوی را اداکرده باشم، اما در محدودهٔ خاص خودش، یعنی دقیقاً مسائل کودکی، نــاراحــتی روانی، و جنبهٔ تاریک و مبهم و پنهانی آگاهی...

## 🔲 با افکار مارکس و نیچه چگونه آشنا شدید؟

رمقایسه با فروید، دربارهٔ مارکس و نیچه کمتر نوشته ام، چون برای آنچه قبلاً نوشته بودم پرداختن به فروید فوریت داشت، اما در درسهایم در دانشگاه، این دو متفکر جایگاهی گسترده دارند. ترجیح می دهم با نیچه شروع کنم، برای اینکه، حتی اگر قرابتی هم با فروید نداشته باشد، نسبتی با وی دارد، چون به نظرم در کارهای نیچه نقد بی رحمانهٔ اخلاق کانتی به شکلی عمیق و وسیع دیده می شود. مسئلهٔ نیچه وادار ساختن حریف است به اینکه شایستهٔ او باشد. یکی از دوستانم که رسالهای دربارهٔ نیچه نوشته است، او را «خدانشناس ناگزیر» خوانده است. چگونه استدلال کنیم که هم خنده دار نباشد و هم شایستهٔ نیچه باشد؟ سه کتاب نیچه که متعلق به دوران بحرانی وی هستند بر من اثر گذاشتند. اما چنین گفت زرتشت که ما را به یک دنیای شاعرانهٔ مذهبی می برد، چندان تأثیری بر من نداشت. سه کتاب نیچه که به عقیدهٔ من کتابهای اساسی و چندان تأثیری بر من نداشت. سه کتاب نیچه که به عقیدهٔ من کتابهای اساسی و بنیادیند و بر من تأثیر زیادی گذاشتند عبار تند از: معرفت شاد، فراسوی نیک و بنیادیند و بر من تأثیر زیادی گذاشتند عبار تند از: معرفت شاد، فراسوی نیک و بنیادیند و بر من تأثیر زیادی گذاشتند عبار تند از: معرفت شاد، فراسوی نیک و بنیادیند و بر من تأثیر زیادی گذاشتند عبار تند از: معرفت شاد، فراسوی نیک و بنیادیند و بر من تأثیر زیادی گذاشتند عبار تند از: معرفت شاد، فراسوی نیک و بنیادیند و شجره شناسی اخلاق. شاید از این سه کتاب، آخرین آنها، یعنی شجره شناسی

اخلاق، بیش از بقیه بر من اثر گذاشت، چون در آن بحث فلسفی دربارهٔ مسائلی را دیدم که فروید از نظر بیماری روانی به آنها پرداخته بود؛ و به علاوه، من به نکاتی که فروید دربارهٔ نیچه مطرح میکرد بسیار علاقهمند بودم. او م*یگفت:* "احتمالاً نیچه پیش از من، آنچه را من بسختی و از طریق تخت روانکــاوی کشف کرده بودم با توسل به امکانات تفکر فلسفی گفته بود؛ و به این دلیل است که من نخواستهام جلوتر روم و نیچه را بیشتر بخوانم، از ترس اینکه مبادا عقیم شوم." بنابراین من که بیماری نبودم که روی تخت فروید دراز کشیده باشد، واهمهای نداشتم از اینکه بروم و نیچه را بخوانم؛ و به خاطر تربیت مسیحی و پروتستانم، این کار برای من تجربهای بود، تجربهٔ کشف حقیقت بود و حتی مى توان مثل نيچه گفت كه «تجربهٔ سلامت فكرى» بود. ولى چيزى كه مسلم است آن است که زندگی با نیچه آسان نیست. اما در مورد مارکس، چون نامش را بردید، باید بگویم که او دردسر کمتری برای من ایجاد کرده است، چون زندگی کردن فکری با فروید و نیچه آسان نیست، اما من در زندگی با اندیشهٔ مارکس با هیچ مشکلی برخورد نکردهام. برای اینکه همینقدر فکر میکردم که او در نقد اقتصاد سیاسی مهم است و احتمالاً هنوز هم پس از سقوط امپراتوری شوروی و احزاب کمونیست در نقد سرمایهداری پیشرفته چیزی برای گفتن دارد. اما تقریباً در همان اوایل بر سر دو مسئله از مارکسیسم و مارکسیست.ها بریدم. من بیشتر با مارکسیست.ها مسئله داشتم تا با مارکس. چون، همان طور که مى دانيد، ماركسيسم پس از بين الملل دوم، كه دوره پس از مرگ ماركس است، پدید آمد. خیال میکنمکه در حقیقت بینالملل دوم در پیدایش لنین و استالین سهم بیشتری دارد تا شخص مارکس. تصور میکنم که بـاید ایـن نکـته را دریافت، چون دورهٔ میان مرگ مارکس و انقلاب اکتبر دورهای است که در آن مارکسیسم در شکل اولیهاش و بر اساس آراءِ انگلس ایجاد شد. وانگهی فکر می کنم که استاد لنین بیشتر انگلس بود تا مارکس. اما آن دو نکتهای که بر اساس آنها احساس کردم از مارکس بریدهام، یکی بر سر تفسیر آن چیزی بود که «روبنا» نامیدهاند، یعنی نه فقط تفکر فـلسفی، بـلکه هـمچنین هـنر، زنـدگی

فرهنگی، و سیاست. من قبلاً در مرحلهٔ نمادشناختی کار فکریم و همین طور در آرای لوی ـاستروس آموخته بودم که جامعه بـه هــمان خــوبی بــر پــایههای نمادشناختیش بنا می شود که بر پایه های اقتصادیش. بنابراین باید وزنی یکسان به تمام جنبهها داد: اقتصادی، اجتماعی، فرهنگی؛ و اینها هر یک بـ متناوب «زیربنا» هستند. بنابراین، خیال میکنم که این سنت مارکسیستی که مـیگوید یک زیربنای اقتصادی وجود دارد و یک روبنای فیرهنگی، هیمواره سامد واژگون شود. برای اینکه هر یک از این جنبهها بهنوبهٔخود نقش زیربنا را برای دیگران ایفا میکند.اما دومین مسئلهای که بر سر آن از مارکس بریدم بهلحاظ تاریخی بسیار اهمیت دارد، و این نکته است که سرنوشت شوم مارکسیسم را رقم زده است؛ و آن نشناختن و اهمیت کافی ندادن بـه جــوهر ســیاست در ساختار ویژهٔ آن است. تصور میکنم اشتباه مارکس در آنـجاست کـه فکـر میکند امور سیاسی بازتاب امور اقتصادی است، و به هر حال به شکلی وابسته به آن است، به طوری که تمام معایب سیاست ریشه در امور اقتصادی دارد. اما فکر میکتم که تاریخ اروپای غربی و ایالات متحد امریکا به ما اجازه میدهد که بگوییم نوعی از سیاست ایجاد شده که اصیل است و شاید با اشکالی بسیار متفاوت از اقتصاد آمیخته است، و خیال میکنم کمه مارکس به نقش دولتشهرهای فلامان، نظام پارلمانی انگلستان، و انقلاب امریکا کم بـها داده است، زيرا اين يديده ها محصول سياست هستند، هر چند مسلماً در غالب موار د با اقتصاد بازار رابطه دارند، این رابطه با قواعید خیاص خودشان صورت میگیرد. این اشتباه مارکس است و به نظر من این اشتباه از آنجا ریشه میگیرد که حتی خود مارکس گفته است که آلمان بهلحاظ سیاسی نسبت بـه سـایر کشورهای اروپا عقب مانده بوده و در این فضای خالی سیاسی در آلمان بودکه او به نقد اقتصاد سیاسی آنگلوساکسون میپردازد، اما نمیبیندکه اروپا، خیلی قبل از سرمایهداری صنعتی منچستر سال ۱۸۴۰، دست به تشکیل جوامع و دولتهای آزاد زده است، به طوری که تاریخ آزادی سیاسی کاملاً مقدم است بر تاریخ استثمار نیروی کار که بی تردید زیر لوای دموکراسی لیبرال انگـلیسی

صورت گرفت. اما این بدان معنا نیست که منشاء این هر دو یک چیز است، بنابراین من خیال میکنم که این نظر برای مارکسیستهاگران تمام شده است، چون از آنجاکه تأمل و تفکر در خصوص جوهر سیاست و، لذا، جوهر خشونت سیاسی راکنار گذاشتند، آماده بودند در امور سیاست دست به هر کاری بزنند، از جمله حیله و نیرنگ، و این چیزی است که اتفاق افتاد. در واقع امر، لنین از هر آنچه در اختیار داشت استفاده کرد تا رابطهٔ زور را میان آنچه جامعهٔ بورژوایی مینامید و طبقهٔ کارگر تقویت کند، و در ایس راه از تسمام وسایل فاسد ماکیاولیسم تاریخی بهره گرفت.

این بحث ما را به اصل گفت و گو و کار شما در حوزهٔ سیاست می کشاند. آیا این نقد مارکسیسم است که شما را بیشتر به سوی تفکر سیاسی سوق می دهد یا به خاطر رابطهای است که با مجلهٔ «اسپری» و امانوثل مونیه داشتید؛ یادم می آید که در کتابتان، «تاریخ و حقیقت»، از امانوثل مونیه به عنوان کسی صحبت می کنید که از جدا ساختن حقیقت فلسفی و تربیت سیاسی از یکدیگر سر باز می زند. تصور می کنم که این اندیشه در فلسفهٔ خود شما هم وجود دارد، از نظر خودتان نتایج عملی و سیاسی اندیشهٔ سیاسی شما جست؛

امانوئل مونیه را بردید. من به او بسیار مدیونم، و اساساً نخست به دلیل امانوئل مونیه را بردید. من به او بسیار مدیونم، و اساساً نخست به دلیل اندیشه ای که او «شخصگرایی» (personalisme) می نامد. از سوی دیگر، من از زمان نوجوانیم یک سوسیالیست فعال بودم، گاه در نهضتهای بسیار اید ٹولوژیک سوسیالیستهای مسیحی و نیز در نهضت سوسیالیسم به مفهوم وسیع کلمه؛ و شما را متوجه این نکته می کنم که این چیزی است که مرا از خطر کمونیسم حفظ کرد، به دلیل مبارزه ای که میان سوسیالیستها و کمونیستها و جود داشت. من در جبههٔ سوسیالیستها بودم، یعنی در خط گسست با کمونیسم، به این خاطر بود که مارکسیسم نتوانست مرا همچون بسیاری از

روشنفکران فرانسوی پس از جنگ اغواکند، و بـه ایـن تــرتیب از وســوسهٔ مارکسیسم گریختم، اما باید بگویم که تفکر جامعه گرا (communautariste)ی امانوئل مونیه نیز مرا از وسوسهٔ مارکسیسم پس از جنگ فرانسه ــکه یکی از بسته ترین و خشکاندیش ترین مارکسیسمها بود ــ حفظ کرد. احـــــمالاً یک فرهنگ مسیحی و فلسفی در خصوص مفهوم «شر» نیز پیوسته حساسیت شدید مرا نسبت به اشکال سیاسی «شر» برمیانگیخت، و چون در فیاصلهٔ سیالهای ۰ ۱۹۴۰ – ۱۹۴۵ اسیر جنگی بودم، خیلی زود به مسئلهٔ «اردوگـاههای مـرگ، واکنش نشان دادم؛ چون اردوگاه ما در کنار یک «اردوگاه مرگ» بود و، به هنگام آزادی اسرا توسط سربازان متفقین، من شاهد بیرون آمدن اسکلتهای زنده از این اردوگاه بودم. بنابراین در نظر من تو تالیتاریسم همان معنای سالهای ۱۹۳۰ را داشت و با دلایلی بسیار قوی پس از جنگ شاهد جنبهٔ وحشتناک تو تالیتاریسم بودم. پس آنچه دوستان و رفقای کمونیست من متوجه آن نبودند این بودکه بلشویسم چیزی شبیه به نازیسم پدید آورده بود. وانگهی از بسیاری جهات پارادوکس در اینجاست که بسیاری از ویژگیهای نازیسم حاصل تقلید از بلشويسم است و بلشويسم بهعنوان يك شكل سياسي توتاليتر بر نازيسم تقدم دارد. لذا پس از جنگ نسبت به آثاری که دربارهٔ «اردوگاههای مرگ» و نیز اردوگاههای کار اجباری شوروی نوشته می شد بسیار حساس بودم. من همان اوایل کتاب مارگارت بوبرنویمن (Buber Neumann) راکه خودش اردوگاههای آلمان و شوروی را بهتناوب تجربه کرده بود خواندم. حرف او راکسی باور نکرده بود،گفته بودندکه ممکن نیست چنین اردوگاههایی در شوروی وجود داشته باشد. و پس از آن آثار سولژنیتسین را خواندم و هر آنچه را دربــارهٔ « گولاک» نوشته شده بود. پس، همانطور که می بینید، من همیشه مارکس را از ماركسيسم جداكردهام. من دربارهٔ ماركس كار كردهام، اما هميشه از ماركسيسم وحشت داشتهام. بودند؟ فکر میکنم که میتوان از هانا آرنت و اریک وی (Weil) نام برد.

ل بله، این درست است. من همیشه دربارهٔ این دو متفکر کار کردهام و درس دادهام، بخصوص در دانشگاه شیکا گو. همان طور که می دانید، از سال ۱۹۶۷ تاکنون در دانشگاه شیکا گو درس دادهام و در این دانشگاه عضو سه گروه آموزشی بودهام: گروه فلسفه، گروه علوم دینی، و گروه «جامعه و تفکر اجتماعی» که هانا آرنت بنیانگذار آن بود و در آن جا فلسفهٔ اجتماعی و سیاسی درس می داد. درسهای من غالباً در حوزهٔ فلسفه سیاسی بود. آشنایی من با هانا آرنت نیز بسیار اهمیت داشت، چون با او شخصاً در دانشگاه شیکا گو آشنا شدم، اما در «مدرسهٔ جدید تحقیقات اجتماعی» در نیویورک نیز که چندین بار در آن جا درس دادم، او را دیدم.

آیا مسئلهٔ «ابتذال شر»(La hanalité du mal) نیز، آنچنانکه همانا آرنت در کتاب «آیشمن در اورشلیم» مطرح میکند و مورد بحث قرار می دهد، توجه شما را جلب کرد؟

الله خیلی زیاد. اما مسلماً کتابی که او را به روشنفکران اروپایی شناساند، کتاب بزرگش دربارهٔ تو تالیتاریسم بود. او این مسئله را مطرح می کند که آیا نازیسم و بلشویسم ساختی مشترک دارند یا نه؟ و می کوشد مدلی بسازد که بسیار راجع به آن بحث شده است. اما به هر تقدیر او یکی از نخستین کسانی است که دربارهٔ اشکال متفاوت تو تالیتاریسم در عین وحدتشان فکر کرده است. به طوری که در نظر او فلسفهٔ سیاسی اساساً مجموعهای است از تدابیر که باید برای احتراز از بازگشت تو تالیتاریسم اتخاذ کرد. چون آنچه او را آزار داده است، شکنندگی دموکراسی است، این واقعیت که نازیسم دنبالهٔ دموکراسی وایمار است، پس چگونه ممکن است یک دموکراسی اسیر تو تالیتاریسمی چنین وحشی بشود؟ پاسخ او به این سؤال آن است که تو تالیتاریسمی چنین وحشی بشود؟ پاسخ او به این سؤال آن است که

دموکراسی نظامی فوقالعاده شکننده است، شکننده تر از آنچه مردم تصورش را میکنند، چون دموکراسی صرفاً حاصل پیمان اجتماعی است، حاصل آنچه آرنت «میل با هم زیستن» می تواند در هر لحظه برهم بخورد. نمونهاش را اکنون در یوگوسلاوی می بینید. افرادی که قریب پنجاه سال با هم زندگی کرده اند، ناگهان به آنجا می رسند که کمر به نابودی یکدیگر می بندند.

و اما در آراءِ اریک وی، شما مخصوصاً به سسئلهٔ خشونت و فکر تقلیل واقعی خشونت در عرصهٔ سیاست علاقهمند بودید.

سلم بله، برای اینکه در رسالهٔ فلسفی بزرگ اریک وی هم،که اسمش منطق فلسفه بود، مقدمهای وجود داشت به نام «گفتمان و خشونت». در نظر اریک وی گفتمان روی دیگر خشونت است، اما خشونت نیز روی دیگر گفتمان است. پس خشونت همواره حضور دارد، یعنی خشونت، پیش از آنکه در دست دیکتاتوری همچون هیتلر یا استالین قرار گیرد، در زبان وجود دارد. مسلماً عکس خشونت گفتوگو و مباحثه است، و این نکتهٔ اصلی فکر اریک وی است.

اما چرا خشونت همیشه نزدیک است؟ برای اینکه کار سیاست این است که عمل تصمیم گرفتن را برای جوامع تاریخی امکانپذیر سازد. لذا، عنصر «تصمیمگیرانه» سیاست حضوری بسیار زیاد در افکار اریک وی دارد، حتی بیشتر از هانا آرنت. آرنت بر «میل با هم زیستن» تأکید دارد، و اریک وی بر قابلیت تصمیمگیری یک جامعهٔ تاریخی. این نظر نه تنها او را با کارل اشمیت در یک خط قرار می دهد، بلکه همان نوع مسائل را نیز مطرح می سازد. می دانید که تمام فلسفهٔ سیاسی کارل اشمیت عبارت بود از تمایز میان دوست و دشمن و بخصوص قابلیت تصمیم گرفتن در موقعیتهای اضطراری؛ و اریک دشمن و بخصوص قابلیت تصمیم گرفتن در موقعیتهای اضطراری؛ و اریک وی نسبت به این موضوع، در برابر مفاهیم انسانی رمانتیک و جنبههایی نظیر

«روح زیبا» (belle-âme) حساس است. وی نسبت به اینگونه افکار بسیار بدبین است

ا اما چگونه توانستید در راه فلسفی خودتان مواضع هانا آرنت و اریک وی را یا هم آشتی دهید!

□ دقیقاً از طریق یک حس بسیار قوی هوشیاری دموکراتیک. چون، اگر مانند ماکس وبر صحبت کنیم، دولت به صورتی قطعی کارکرد و کاربرد خشونت است، زیرا دولت است که می تواند شهروندان را مجازات کند، مثلاً من به محض اینکه از چراغ قرمز عبور کنم با دولت مواجه می شوم، چون دستگاه قانونگذاری دولت است که تصمیم می گیرد من باید جریمهای بپردازم یا نه. لذا دولت از زور استفاده می کند؛ و چون دولت از زور استفاده می کند، لازم است شهروندان جامعه هوشیار باشند، برای اینکه تنها هوشیاری شهروندان است که می تواند مانع آن شود تا زور دولت به خشونت سیاسی تبدیل شود

آ و آیا مفهوم «مسئولیت» که در کاربرد سیاسی دموکراسی اهمیت اساسی دارد از اینجا پیدا می شود؛

سکسی نسیست، مفهوم «مسئولیت» مفهوم کلیدی سیاست دموکراتیک است. کتاب اصل مسئولیت (Le Principe Responsabilité)، اثسر هانس یوناس، در این زمینه بر من اثر بسیار زیادی گذاشت، چون او مسئولیت را همیشه برحسب آنچه شکننده است تعریف میکند، خواه شکنندگی یک نوزاد باشد، یا شکنندگی کرهٔ زمین که ممکن است نه فقط با نیروی هستهای بلکه با آلودگی نیز نابود شود. پس شکنندگی در طبیعت است، همچنانکه در زندگی است، و بخصوص در سیاست است که هم از هر فرد در برابر دیگران

۲۳۲ 🗆 نقد عقل مدرن

محافظت میکند و هم موجب می شود سیاست از خودش در برابر خودش، و در برابر اشتباهات خودش محافظت کند.

به عقیدهٔ شما وظیفهٔ فیلسوف در مباحثات عمومی چیست، و آیا فکر میکنید که فیلسوف باید در اموری که به سیاست مربوط است دخالت کند؟

ای به نظر من اولین وظیفهٔ فیلسوف روشنبینی است. همچنین، یک فیلسوف نمی تواند فیلسوف باشد مگر آنکه در مفاهیم دقت داشته باشد. از این نظر فکر می کنم که فیلسوفان تحلیلی حق دارند با کمال فروتنی بگویند که باید به مردم یاد داد کلمات را درست به کار ببرند. ما در مورد این مسئله صحبت نکردیم، اما سیاست هنر استفاده از فن بیان نیز هست، یعنی زبانی که میان انسجام علمی و مغالطهٔ فریبکارانه در نوسان است. تمام کلمات مهم سیاسی را در نظر بگیرید، مثلاً کلمات انقلاب فرانسه همچون آزادی ـ برابری ـ برادری راه اینها کلماتی هستند که می توانند بسرعت اید تولوژیک شوند و لذا منشاء خشونت قرار گیرند.

آ اگر مایل باشید، کمی راجع به تمایل شما به مسئلهٔ «هـویت روایـی» صحبت کنیم. سؤال من این است که پرسش هرمنوتیکی آفرینش معنا چگونه میتواند محتوای سیاسی داشته باشد؟

نخست از مسئلهٔ «هویت روایی» صحبت کنیم. در واقع این یک جور پاسخ دادن به سؤال «چه کسی؟» است. فاعل زبان چه کسی است؟ فاعل عمل چه کسی است؟ فاعل روایت چه کسی است؟ فاعل اخلاق چه کسی است؟ پس همه چیز حول محور «من چه کسی هستم؟» می گردد، یعنی مسئلهٔ هویت. پرداختن من به این مسائل نوعی انحراف از مسیر اولیهٔ کارم بود، ولی فلسفهٔ من از انحرافهای زیادی ساخته شده است؛ و این انحراف تمایل به سوی داستان

بود، یعنی مطالعه در باب حوزهٔ روایت. من فهمیده بودم که حوزهٔ روایت به دلیل تنوعش برای اندیشهٔ فلسفی فوقالعاده پربار و غنی است. برای اینکه از اسطوره شروع می شود و حماسه و تراژدی را دربر می گیرد و تا رمان و مابعدرمان و ضدرمان پیش می رود. این قلمرو در حقیقت حول محور ساختن یک شخص انسانی در زمان می گردد. ببینید، شخص گرایی، که راجع به آن با شما صحبت کردم، نتوانست چندان مورد توجه قرار گیرد. منظور از ساختن در زمان چیست؟

این ساختن در زمان را ما در داستانها، از قصههای فولکلوریک گرفته تا رمان جدید، و در تاریخ می بینیم. به همین خاطر است که من به رابطهٔ میان زمان تاریخی و زمان روایی بسیار علاقهمندم و میخواهم بدانــم چگــونه هــویت شخص خاص ما در تقاطع روایت داستانی و روایت تاریخی ساخته میشود؛ برای اینکه هویت شما جهات تاریخی، زندگینامهای، و واقعی دارد، اما در عین حال در این هویت، خیالات و اوهام، پدیدههایی که به جهان افسانهای و، لذا، به جهان داستان مربوطند نیز وجود دارد. حال شما از من می پرسید: این موضوع را چگونه می توان به مسئلهٔ سیاست سوق داد؟ به این طریق: زیرا به همان نحو که اشخاص به شیوهٔ خصوصی و انفرادی، معنای زندگیشان را در زمانی بــه کمک داستان میسازند، و این آن چیزی است که من هویت روایی مینامم، به همان نحو جوامع تاریخیای که ما به آنها تعلق داریم نیز همین مسائل را دارند. آنها نیز این مسئله را با خود طرح میکنند که «ما چه کسانی هستیم؟»، «چرا ما فرانسوی، چینی، ایتالیایی، یا ایرانی هستیم؟» و در روایت است که ما خودمان را شکل می دهیم. و من در اینجا بیشتر روی نـقش بسیار مـهم «روایـتهای بنیانگذار» تأکید میکنم تا زندگی فردی. روایتهای بنیانگذار در تاریخ نقشی بسیار مهم بازی کردهاند که در فرهنگهای بزرگ از این قبیلند: تولد مسیح، هجرت پیغمبر اسلام، بنیانگذاریهای سیاسی نیظیر بینیانگذاری رم، انیقلاب فرانسه، انقلاب اکتبر، و جز آن. هر قوم و ملتی درواقع ایام بزرگی دارد که ایام بنیانگذاری است؛ و این رابطهٔ میان روایت و بنیانگذاری، به نظر من ملتقایی

فوقالعادهمهماست، چون در اینجاست که ساختار خاطرهٔ جمعی شکل میگیرد.

در اینجا به دیالکتیکی میرسیم که شما میان «همانی» (mêmeté) و «خودهمانی» (ipseité) مطرح میکنید؟

ل بله، برای اینکه فکر میکنم هویت در تکرار مسدود می شود. می توان از جنبهٔ روانشناختیِ تکرار صحبت کرد. فروید پسرسیده بود چسرا بیمارانش نمی خواهند بهبود پیداکنند. برای اینکه، به عقیدهٔ او، آنها در تکرار بسر می بردند. من این مفهوم تکرار را در نشانهٔ «همان» جا داده ام که جوهر ثابتی است که در برابر زمان مقاومت میکند. در اینجا باز به نیچه می رسیم، چون نیچه جایی نوشته است: "باید به زمان آری گفت."

ا مسئلهٔ «زمان» موضوع اصلی کارهای اخیر شماست، مثلاً در سه جـلد کتابی که دربارهٔ زمان و روایت نوشته اید. مایلم بـدانـم بـه نـظر شــما چـه رابطه ای میان زمان و تاریخ وجود دارد؟

من به این رابطهٔ زمان و تاریخ علاقه مند شده ام، چون این موضوع چندان مورد توجه تاریخدانان نبوده است. تاریخدانان بندرت این سؤال را مطرح می کنند که «زمان چیست؟» از طرف دیگر، افرادی که معمولاً در مورد زمان کار می کنند فیزیکدانان و کیهان شناسان هستند که به مسئلهٔ روایت توجهی نشان نمی دهند. من سعی کردم رابطه ای را پیدا کنم که در عصر باستان در برخورد میان بوطیقای ارسطو، که به نظریهٔ تراژدی شکل می دهد، و اعترافات قدیس آوگوستینوس، که ایمان آوردنش را به مسیحیت بازگو می کند، وجود دارد. بنابراین این سؤال را با خود طرح کردم: آن زمانی که در روایت موجود است چیست و سهم روایت در ترکیب زمان چیست؟ بنابراین، این اثر کاری است در خصوص پیدایش ساختار روایی زمان، که من پیشاپیش نمونه ای از آن

را به دست دادم که «هویت شخصی» بود، نمونهای که آن را با استفاده از کلمهٔ لاتین ipse و نه idem توصیف کردم. چون در لاتین idem «همان» است که تکرار می شود، حال آنکه ipse «خود» است که در زمان ساخته می شود. زبان انگلیسی بخوبی میان دو مفهوم «همان» (same) و «خود» (self) تمایز می گذارد. در آلمانی نیز بین gleich و selbst تمایز وجود دارد. مترجم آثار من به آلمانی کلمهٔ «همان» (même) انتخاب کرده است.

س مسئلهٔ اصلی شما پیداکردن رابطهٔ میان «هویت شخصی» و «هویت جمعی» است. آیا درست است که در این راه فلسفی که خاص اندیشهٔ شماست ارتباطی هم با اندیشهٔ فلسفی مرلوپونتی ببینیم؟

🔲 بله، مرلوپونتی نقشی بسیار مهم در کار من ایفاکرد، و حتی می شد در آغاز این گفتوگو از او صحبت کرد، چون از وقتی من اولیــن کــارم را دربارهٔ اراده آغاز کردم، آرزو داشتم کاری تمام و کمال مثل کار مرلوپونتی انجام دهم. مرلوپونتی دربارهٔ ادراک و تفکر نظری کار کرده بود، حال من میخواستم در مورد اراده و تفکر عملی کار کنم. و بعد هم تــا پــایان عـــمر مرلوپونتی مباحثی راکه با مارکسیستها داشت و جدا شدنش را از سارتر و اینکه همیشه سعی میکرد بدون اینکه کمونیست باشد حق را به کمونیست.ها بدهد دنبال کردم. من شاهد این جدایی دردناک سارتر و مرلوپونتی در مجلهٔ لهتان مدرن بودم. لذا آثار سیاسی مرلوپونتی بر من اثر زیادی گذاشت. مثلاً کتابی که وی دربارهٔ محاکمات مسکو در سالهای ۱۹۳۰، بـه نــام حوادث دیالکتیک، نوشت تأثیر زیادی بر من داشت. او در این کتاب میکوشد رفتار قهرمانان این محاکمات را بفهمد. افـرادی نـظیر زیـنوویف،کـامهنیف، یــا بوخارين كه آنقدر عاشق كمونيسم بودندكه حاضر شدند دست بــه اعــتراف دروغین بزنند و به این ترتیب برای آخرین بار به ایدئولوژی کمونیسم خدمت کنند. اما در خصوص مسئلهٔ «فرد» و «جمع» به نظر مرلوپونتی این دو مفهوم در

موازات یکدیگر قرار دارند، چون به عقیدهٔ او در مورد هر دو این مـفاهیم مسئلة حقیقت پـرسپکتیویستی مـطرح است. تـصور مـیکنم کـه مـفهوم «پرسپکتیویسم» مفهومی کاملاً اساسی در آثار مرلوپونتی است، برای اینکه در آراءِ مرلوپونتی در حد واسط پدیدارشـناسی و فـلسفهٔ سـیاسی قـرار دارد. تحلیلهای مرلوپونتی را از مسئلهٔ ادراک بخوبی میشناسیم، در این تحلیلها وی میگویدکه هیچکس شیئی را به طورکامل نمیبیند و هرکس تنها وجهی از آن را در سطح می بیند. ایس ادراک در سطح است و در حقیقت بـه عـقیدهٔ مرلوپونتی هیچ دیدگاه مطلقی در سیاست وجود ندارد. مسئلهای که به هر حال درست است. به این خاطر است که مرلوپونتی از مارکسیسم جدا می شود، چون او به مارکسیستها میگفتکه چشماندازی مشرف و غایی وجود نداردکه مثلاً طبقهٔ کارگر باشد و بهطور مادرزاد، هم معصوم و هم مبرا از خطا باشد. به عقیدهٔ مرلوپونتی هیچ طبقهای وجود نداردکه از جانب خدا مأموریت داشته باشد. به نظر او مارکسیستها در مورد سیاست، دین، و فرهنگ کاملاً اشتباه میکنند. من در این دیدگاه «نسبی گرا» با مرلوپونتی شریک هستم، یعنی در این عقیده که هر دیدگاهی بسته به ماهیت مسائل نسبی است.

آ بنابراین شما از یک مرحلهٔ نقد و سنجش تمثیلها و بازنمودهای مفاهیم گذشته اید: مثلاً من در کارهای شما به نقد اید ثولوژی به عنوان تمثیل و بازنمود سیاسی برخورد کردم.

این نقد در کارهای من به منظور بسط دادن به تأملاتی بود که در باب عالم خیال (imaginaire) داشتم، که نخستین جلوهٔ آن را در عالم خیال بسمبولیک و اساطیری می توان دید. اما من از این مرحله بدون هیچ تأثیری از شکلواره سازی (schematisme) کانت گذشتم و به اشکال مختلف عالم خیال شخصی و اجتماعی رسیدم. آنگاه دیالکتیک او توپیا و ایدئولوژی، مسلماً تحت تأثیر کارل مانهایم (Mannheim)، مرا به بررسی دو عالم خیال کشاند:

عالم خیال استحکام (imaginaire de consolidation) و عالم خیال اکتشاف (imaginaire d'exploration). این تمایز با تمایز دیگری همراه شد که میان «همان» و «خود» است، زیرا عالم خیال «همان» ایدئولوژی است، در حالی که عالم خیال «خود» او تو پیاست، زیراکه «خود» دائماً در حال ساختن خویش در افقهای زمانی دور است و دور ترین این افقها او تو پیاست.

به نظر شما در سیاست معاصر و اندیشهٔ سیاسی کنونی جایی برای گفتمان اوتوپیا وجود دارد، بویژه پس از سقوط اید تولوژی های بزرگ موعودی و مهدی گرا؟

من خیال می کنم که همهٔ ما دارای ذخیره های ذهنی و فکری او توپیک هستیم، و از ترس اینکه باز هم فریب بخوریم نسبت به آن بیشتر بدگمانیم. اما بااینهمه من دوباره به مارکس برمی گردم و می پرسم مارکس را در ۲۰ یا ۳۰ سال آینده چگونه خواهند خواند؟ تصور می کنم که امروزه ما در برابر نوعی تجربه گرایی اجتماعی قرار داریم که بشدت آکنده از شکست است. شاید سرمایه داری بهترین راه تولید ثروت باشد، اما بهترین طریق ایجاد نابرابری نیز هست. کدام یک از این دو و بر اساس چه ارزشهایی قابل تحمل است؟ آیا تولید مردم را بیشتر ارضا خواهد کرد؟ یا اینکه نابرابری را تحمل نخواهند کرد؟

این نابرابری شکلی از بیعدالتی اجتماعی و سیاسی است. به این دلیل پرداختن به مقولهٔ (عدالت) ضروری است. این مسئله مرا به فکر کارهای جان رالز میاندازد که شما یکی از نخستین کسانی بودید که او را در فرانسه معرفی کردید.

ی بگذارید به مسئلهٔ عدالت به دو شکل متفاوت بپردازیم: مسئلهٔ عدالت صریحاً در تمام تفکراتی که در خصوص دولت صورت می گیرد طرح

می شود، اما برای من به طریق دیگری مطرح شد. می خواستم بدانم جایگاه اندیشهٔ حقوقی میان اندیشهٔ سیاسی و اندیشهٔ اخلاق در کجاست؟ چون من در کل تربیت فکریم و در سراسر آثارم میان اخلاق و سیاست رابطه برقرار کردم. اما رفتهرفته فهمیدم که حوزهٔ حقوقی فوقالعاده اهمیت دارد، نه فقط به خاطر جایگاه حقوق جزا و مسئله مجازات، بلکه همچنین به خاطر حقوق معاهدات در عالم اقتصاد و روابط اجتماعی و بعد هم مسئلهٔ قانون اساسی و مشروطه، یعنی این واقعیت که دولت قانونی دولتِ مشروطه و متکی بر قانون اســاسی است. این مسئلهای است که کاملاً مورد توجه کانت و هگل نیز قرار گرفته است. من به آثار رالز نیز علاقهمند شدم و بعد هم به مسئلهٔ مفهومی فراگیر از عدالت، یعنی مفهومی که تمام جنبه های اقتصادی، اجتماعی، و سیاسی را فرا می گرفت. وجه اساسی این مطالعه این بودکه بدانم آیا اصل عدالت وجود دارد و چگونه صور تبندی می شود. کار رالز در این خصوص بسیار به من کمک کرد. اما در این زمینه دورهٔ مابعد رالز هم وجود داشت، چون، همان طورکه میدانید، رالز كتاب نظربهٔ عدالت را در سال ۱۹۷۲ نوشت و خیال میكنم كه اولین مقالهٔ او دربارهٔ عدالت به نام «عدالت بهعنوان انصاف» در سال ۱۹۲۸ منتشر شــد و بنابراین نسبتاً قدیمی است. مسلماً صور تبندی جان رالز بسیار زیباست، برای اینکه از طرح مسائل حوزههای متفاوت کاربرد عدالت در عرصههای اقتصاد، اجتماع، و سیاست اجتناب میکند. رالز ترجیح میدهد در صورتبندی مفهوم عدالت از روشی استفاده کندکه در خط کانت و «قراردادگرایی» قرار میگیرد و از خود میپرسد: "آیا ممکن است نوعی قاعده برای توزیع وجود داشـته باشدکه نسبت به ماهیت چیزهای مورد توزیع یکسان عملکند، خواهکالای تجاری باشد، یا بهداشت، یا آموزش و پــرورش". آنگــاه او بــرای تــوزیع، قاعدهای از این دست را پیشنهاد می کند که افزایش امتیازات کسانی که تمتع بیشتری دارند، از طریق کاهش محرومیتهای کسانی که تمتع کمتری دارنــد جبران شود. به نظر رالز این شیوهای است برای به حداکشر رساندن بخش

حداقل. در حقیقت این قاعدهٔ کلاسیک سوسیال دموکراسی است که بیشتر ناظر

بر توزیع مجدد است تا صرف توزیع. توزیع مجدد از طریق مالیات؛ توزیع مجدد از طریق امنیت اجتماعی. در حقیقت در اروپای غربی، ما در جوامع سوسیال دموکرات بسر می بریم با اشکال سوسیالیست و راستگرا. مسلماً آنچه را در اندیشهٔ رالز نمی پسندم خصلت صور تگرا (formaliste) و روش مدار (procedural) آن است. به این دلیل است که من به رقبای جامعه گرای او بیشتر علاقه مندم. ایشان می گویند که: "توجه داشته باشید، عدالت تنها به این معنا نیست که کالاهای تجاری یا غیر تجاری نظیر بهداشت یا آموزش و پرورش را توزیع کنیم، بلکه توزیع قدرت نیز هست." آنها درست می گویند که توزیع قدرت همانند توزیع سهام در یک جامعهٔ سرمایه داری نیست، و در این مورد ما باز می بینیم که سیاست در برابر اقتصاد و یژگیهای خاص خود را داراست. مسلم نیست که عدالت و قتی که قدرت و مسئولیت سیاسی را تقسیم می کنیم با وقتی که پول و کالاهای تجاری را توزیع می کنیم معنای یکسان داشته باشد. و به نظر من مسئلهٔ مهم این است که بدانیم حد میان آنچه قابل خرید و فروش نیست در کجاست.

تفکر شما دربارهٔ عدالت مرا به یاد جمله ای می اندازد که زمانی گفتید: "نیروی معنوی اروپا در آن است که همیشه سنت و عدالت را با هم ترکیب کرده است." فکر می کنید که هنوز هم این حکم در مورد اروپا مصداق دارد؟

اگر مصداق نداشت، اروپا مرده بود. تصور میکنم که بخت اروپا از آنجاست که وارث میراثی متنوع و بسیار متفاوت بوده است: یمهودی، مسیحی، یونانی ـرومی، قرون وسطایی، رنسانس و اصلاح دینی، عصر روشنگری، رمانتیسم، و جز آن. در غرب کسانی هستند که میگویند ما دیگر محورهای راهنما در تاریخمان نداریم. فکر میکنم که زیادی هم داریم. اما مسئله دوباره جان بخشیدن به آنهاست. اغلب فکر میکنند که گذشته چیزی است که دیگر نیست و چیزی است که تحول یافته است؛ من میگویم که گذشته

چیزی است که از آن بهرهبرداری نشده است. نخست برای اینکه در گذشته رویا وجود دارد، یعنی اینکه مردم گذشته آینده دارند، آیندهای که نتوانستهاند آن را متحقق سازند. و بعد، آنچه «او توپیا» می نامیم تولد دوبارهٔ طرحهای ناتمام گذشته است.

اما شما چه جوابی به متفکران پسامدرن میدهید که میگویند ما در آخر تمام طرحهای سیاسی و اجتماعی زندگی میکنیم و دیگر آیندهٔ درخشانی وجود ندارد؛

🗖 من به آنها میگویم که متون بزرگ کلاسیک را دوباره بخوانند.

□ گوش کنید، اتفاقی نیست که ما همچنان افلاطون، ارسطو، ماکیاولی، کانت، و هگل را میخوانیم. به عقیدهٔ من، در حال حاضر دو خطر وجود دارد: یکی پرداختن بیش از حد به تاریخ فلسفه است، به طوری که زیر بار آن له شویم؛ و دیگری خطر عکس آن، یعنی به اندازهٔ کافی به تاریخ فلسفه نپردازیم. باید حد مطلوب را پیدا کرد و فهمید. چگونه می توان در آثار متفکران گذشته نیروی لازم برای پیش رفتن را یافت.

آ اگر مجبور بودید موضع خود را در مورد بحثهای کنونی میان نوکانتی ها و متفکران پسامدرن مشخص سازید، خود را به کـدام یک نزدیکتر حس میکردید؛ نظر شما دربارهٔ فلسفهٔ متفکرانی همچون هابرماس، دلوز، یا لیوتار چیست؟

🔲 من این واژگان و این تمایز مدرن\_پسامدرن را نمیپذیرم. اول

آنکه نمی دانم منظور از مدرن چیست؟ در دهکدهٔ من در بروتاین مدرن بودن داشتن برق است. من به آن کسانی که میگویند مـدرنیته عـقلگرایـی عـصر روشنگری است، میگویم که به چه حقی این حرف را میزنند؟ از سوی دیگر، پسامدرنها از پایان فلسفهٔ تاریخ سخن میگویند، اما تصور میکنم این خود بدترین شکل فلسفهٔ تاریخ است که از پایان مدرنیته و شروع عصر پسامدرن صحبت كنيم. من مي گويم كه اين يك فلسفهٔ پسامدرن «احمقانه» است، اگر اصطلاح فیلسوف ایتالیایی جیانی واتیمو (Vattimo) را به کار ببریم. به عقیدهٔ من هابرماس، مانند رالز، مسئلهای حقیقی را مطرح میکند؛ این مسئله راکه «چگونه می توانیم در دیدمان نسبت به آیندهٔ نزدیک، آنچه را قابلیت عام و جهانشمول شدن دارد با آنچه میراث فرهنگی و تاریخی ماست در کنار هم گرد آوریم؟» این رابطهٔ میان عمومیت و تاریخیت است. این مسئله هـمیشه وجود داشته است و خاص جهان ما نیست. مسیحیت ادعاکرده است که دینی عام و جهانی است. اسلام نیز مدعی آن است که دینی عام و جهانی است. بنابراین باید میان ادعاهای عام بودن از سوی هر یک از دو طرف،گفتوگو و مباحثهای انجام گیرد، چراکه در این مباحثه چیزهایی عام هستندکه مــا بــه دیگران عرضه میکنیم و دیگران هم چیزهایی عام دارند که به ما عسرضه می کنند. شاید مهمان نوازی، برادری، و برابری که دیگران به ما عرضه می کنند معنایی مهمتر داشته باشد. از این نکته تنها هنگامی می توان آگاه شد که میان همه با همه مباحثهای صورت گیرد، و این آن چیزی است که هابرماس «اخلاق مباحثه» می نامد. مخالفان هابر ماس شاید در آنجایی حق داشته بـاشند کـه میگویند شاید رسیدن به اجماع خیالی واهی نباشد و باید، آنطور که لیوتار میگوید، جایی را به «گفتوگوی بی پایان» داد. آنگاه باگفتمان چه باید کرد؟ خیال میکنم باید آن را در قلمرو زبان نگه داشت، و نگذاشت به جانب قلمرو خشونت روی آورد. اما در این مورد نمیدانم این فکر که بایدگفتمان را از خشونت حفظ كرد، آيا مدرن است يا پسامدرن؟ به نظرم در عين حال هيچكدام و هر دو.

🔲 در حال حاضر مشغول کار روی چه طرحی هستید؟

میدانید که در سن من باید احتیاط کرد، و پس از انتشار کتاب حجیمی مثل خویشتن چون دیگری باید طرحهایی پراکنده تر داشت. همچنان بر سر مسئلهٔ عدالت کار میکنم، به این ترتیب که آیا حوزهٔ عدالت متفاوت از حوزههای دیگری است که در مورد آنها اعمال می شود، مثل حوزهٔ مادی، حوزهٔ فرهنگی، یا حوزهٔ سیاسی؟

همچنان به تحقیق در مورد رابطهٔ میان عمومیت و تاریخیت نیز ادامه می دهم. در اینجاست که این مسائل با مسئلهٔ دیگری برخورد می کنند که رابطهٔ میان تاریخ و خاطره است. چون من به نسلی تعلق دارم که در حال نابودی است، و این نسل شاهد جنگ جهانی دوم و اردوگاههای مرگ بوده است. امروز تاریخ است که جانشین خاطره می شود، و من شخصاً در آن نقطهای قرار دارم که تاریخ و خاطره با هم تلاقی می کنند. خیال می کنم دانستن این نکته که چگونه خاطرهٔ جمعی ساخته می شود مسئلهای مهم است. چون مناطقی در جهان ما وجود دارد که در آنجا خاطرات بسیار زیادی نهفته است. اقوامی وجود دارند که گذشته شان را تا حد زیادی به یاد می آورند، همچنانکه اقوام دیگری نیز هستند که سعی می کنند از گذشته شان فرار کنند. بنابراین مسئلهٔ پیوند دیگری نیز هستند که سعی می کنند از گذشته شان فرار کنند. بنابراین مسئلهٔ پیوند میان تاریخنگاری، داستان، و نیز مسئولیت اخلاقی است.

و بعد هم روی موضوع سومی کار میکنم که تا حدودی برای من حکم سرگرمی دارد تا یک کار اساسی، و آن کاری جنبی است که در مورد تفسیر «کتاب مقدس» انجام می دهم. من عالم الاهیات نیستم، بلکه مفسر هستم، یعنی سعی می کنم ببینم متون مذهبی نسبت به متون فلسفی چگونه عمل می کنند.

آ تا آنجاکه می دانم شما همیشه به رابطهٔ میان ایمان و فلسفه توجه نشان داده اید.

یل ریکور 🗆 ۲۴۳

ل بله، اما هیچگاه این دو را با هم نخواهم آمیخت. در این مـورد ترجیح میدهم مثل بیماران مبتلا به اسکیزوفرنی دوگانهبین باشم تا اینکه همه چیز را با هم بیامیزم.

**دسامبر 199۳** 



امانوئل لويناس Emmanuel Levinas

سما در سال ۱۹۰۱ در لیتوانی بهدنیا آمدهاید، از دوران کودکیتان در لیتوانی چه خاطراتی دارید؟

من در خانوادهای یهودی به دنیا آمدم که در آن برای فلسفه و علم، ارزش بسیار قائل بودند. پدرم در کوونو (Kovno) کتابفروشی داشت؛ به ایس خاطر است که همیشه با کتاب زندگی کردهام. با اینکه ما در لیتوانی زندگی می کردیم، من در محیطِ فرهنگی روسی بزرگ شدم. چون در آن دوران، زبان می کردیم، من در محیطِ فرهنگی روسی بزرگ شدم. پون در آن دوران، زبان روشنفکران، روسی بود؛ لیتوانیایی زبان مسردم بود. یهودیان غالباً با فرزندانشان روسی صحبت می کردند. اولین خاطرهٔ مهم من جشن سیصدمین سال خاندان رومانوف در سال ۱۹۱۳ است. در آن موقع شش ساله بودم. هنوز خیابانهای شهرمان را که پوشیده از پرچمهای سلطنتی بود به یاد می آورم. دومین خاطرهٔ مهم من از این دوران، شروع جنگ جهانی اول در سال ۱۹۱۴

است. ما لیتوانی را ترک کرده بودیم که برویم در خارکوف در اوکرائین – زندگی کنیم. ششماه طول کشید تا به خارکوف رسیدیم، چون در جریان سفر در شهرهای دیگری هم توقف کردیم. در خارکوف به یک مدرسهٔ روسی رفتم. آن جا بود که برای اولین بار عظمت ادبیات و فکر روسیه را احساس کردم.

کدام یک از نویسندگان روسیه در این هـنگام تأثیر بیشتری بـر شـما گذاشت؟

ای خوب در ده سالگی، انسان، هم تحت تأثیر فرهنگ عامیانه قرار دارد، هم ادبیات رسمی، و هم کتابهای تاریخ. من بااینکه یهودی بودم، در محیط قصههای روسی بزرگ شدم. اما نویسندگان بزرگ روسیه مثل پوشکین، تولستوی، و تورگنیف را هم می ستودم. بنابراین من مثل یک کودک عادی روسی بزرگ شدم.

ت چند سال بعد، انقلاب بلشویکی روی داد و شما مجدداً بـه لیـتوانـی بازگشتید؟

وقتی انقلاب شروع شد، ما مجبور شدیم اوکرائین را ترک کنیم و به زادگاهم در لیتوانی برگردیم. در آن جا بود که تحصیلات متوسطهام را در یک آموزشگاه یهودی روسی زبان تسمام کردم. در آن دوران در لیستوانی مدارس یهودی روسی زبان وجود داشت. بنابراین، امتحان نهایی من معادل دیپلم فرانسه بود و دولت آن را به رسمیت می شناخت. وانگهی به خاطر دارم که ما امتحاناتمان را با حضور نمایندهٔ حکومت لیتوانی گذراندیم.

🔲 آیاگسترش انقلاب بلشویکی، باآنکه بچه بودید، بر شما تأثیری داشت؟

موقع شروع انقلاب روسیه، در فوریه ۱۹۱۷، من خیلی جوان بودم؛ سال بعدش بود که به دبیرستان رفتم. پدر و مادرم که یهودیانی بورژوا بودند از انقلاب خیلی می ترسیدند. به نظر آنها، رهبران بلشویک دیوانه بودند و این مسئله که بسیاری از رهبران انقلاب یهودی بودند تغییری در قضاوت آنها نمی داد.اما من شیفتهٔ آن بودم. به عنوان یک جوان نسمی توانستم نسبت به کششهای این انقلاب بی اعتنا باشم. احساس می کردم در لحظهای بورگ از تاریخ بشریت زندگی می کنم. بااینهمه به عنوان مبارز سیاسی عملاً درگیر این انقلاب نشدم، اما آنچه را در اطرافم می گذشت بسیار هیجان انگیز می یافتم. تا انقلاب نشدم، اما آنچه را در اطرافم می گذشت بسیار هیجان انگیز می یافتم. تا خوشحال نبودم؛ احساس می کردم به هیاهوی تاریخ پشت می کنم. اما برایسم خوشحال نبودم؛ احساس می کردم به هیاهوی تاریخ پشت می کنم. اما برایسم خوشحال نبود که در مقام کودکی یهودی به خانواده و آموزشهایم خیانت کنم. به همین خاطر به زندگی با پدر و مادرم در لیتوانی از ۱۹۲۰ تا ۱۹۲۳ ادامه دادم.

به آموزشهایتان برگردیم. آیا «کتاب مقدس» نقش اساسی در پرورش شما به عنوان یک یهودی بازی کرد؟

از کودکیم همیشه «کتاب مقدس» وجود داشت. همیشه «کتاب مقدس» بخشی از آموزش من بود. از شش سالگی، پدر و مادرم مرا به کلاسهای درس عبری توراتی می فرستادند. به همین خاطر، از هنگام ورود به دبیرستان، عبری را می خواندم و می توانستم متون یهودی را ترجمه کنم. اما در آن ایام، تفاسیر «کتاب مقدس» را به ما آموزش نمی دادند. بعدها بود که من به اهمیت این تفاسیر در فهم «کتاب مقدس» پی بردم.

| در دبیرستان، فلسفه درس نمی دادند، اما من رفته رفته خودم به لسفه علاقه مند شدم. ممکن است به نظر شما عجیب برسد، اما فلسفی فکس کسردن را با نویسندگان روسی همچون داستایفسکی، تولستوی، و ورگنیف _ یادگرفتم. رمان روسی، پر از پرسشهای فلسفی دربارهٔ معنای ندگی و تشویش متافیزیکی است.         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| پس از اینکه دیبلمتان راگرفتید، در سال ۱۹۲۳ به فرانسه آمـدید و وارد دانشگاه استراسبورگ شدید. چرا استراسبورگ را انتخاب کردید؟                                                                                                                                                             |
| بدر و مادرم آن جا را برای من انتخاب کردند. می دانید که در آن یام، استراسبورگ شهری درجه دو بود؛ نه خیلی بزرگ بود، نه خیلی کوچک. وانگهی در استراسبورگ فرهنگ آلمان جایی مهم داشت، چون مردم آلمانی صحبت می کردند. پدر و مادرم استراسبورگ را انتخاب کردند، چون نردیکترین شهر به لیتوانی بود. |
| ر و تتی به استراسبورگ رفتید، فرانسه میدانستید؟                                                                                                                                                                                                                                          |
| آ نه، تقریباً نه. اما قبل از اینکه تحصیلات فلسفه را شروع کنم فرانسه خواندم. کمی هم لاتین کار کردم.                                                                                                                                                                                      |
| در دانشگاه استراسبورگ با پـروفسور مـوریس پـرادیــن (Pradines) و بلوندل (Blondel) آشنا شدید.                                                                                                                                                                                             |
| بلوندل استادی بسیار برجسته بود و فوقالعاده سعهٔ صدر داشت.<br>آراءِ او به نظریهٔ دورکم بسیار نزدیک بود. به فرهنگ روسیه بسیار دلبسته بود؛<br>همچنان که این دلبستگی را به تمام فرهنگها داشت. بلوندل با اینکه یــهودی                                                                       |

نبود، اما به تفاسیر «کتاب مقدس» بسیار اهمیت می داد. البته موریس پرادین هم بود که استاد بزرگ فلسفهٔ عمومی بود. او روانشناسی و فلسفهٔ جدید را خوب می دانست. پرادین نظریهٔ لِوی برول (Levy-Bruhl) را می گرفت و از دیدگاهی عقل گرایانه تفسیر می کرد.

| بود؟  | حاكم | استراسبورگ | دانشگاه | فضایی بر | چه | آن ایام | در | П |
|-------|------|------------|---------|----------|----|---------|----|---|
| ·- J. | 4    | - 53: 5    |         | J. G.    | ** | \ : -   | -  |   |

محیطی آکنده از آرامش و رواداری. می توانم به شما بگویم که به عنوان یک یهودی، هیچ استاد یا دانشجویی مزاحم من نشد. حتی استادی داشتم که راستگرای مسیحی فعالی بود؛ کسی به نام کار ترون. مسلماً در آن روزگار، به خاطر موقعیت سیاسی حاکم بر اروپا، دانشجویان بسیار سیاسی تر از امروز بودند. تقریباً همهٔ همکلاسهایم به چپ گرایش داشتند. دانشجویان زیادی دارای گرایش چپ مسیحی بودند.

🔲 در دانشگاه استراسبورگ آثار چه کسانی را بیشتر میخواندید؟

در آن ایام،فلسفهٔ جدید فلسفهٔ برگسون بود. همه از برگسون و مفهوم «دهر» (durée) او صحبت می کردند. من هم تحت تأثیر فلسفهٔ برگسون و بخصوص تصور او از مفهوم «زمان» بودم. وانگهی من هنوز هم گاهگاهی برگسون را می خوانم و هنوز هم فکر می کنم که بدون فلسفهٔ برگسون، فلسفهٔ معاصر هیچ معنایی ندارد.

آ پس از اینکه لیسانس فلسفه گرفتید، کار رسالهٔ دکترایتان را شروع کردید و اینگونه بود که ادموند هوسرل راکشف کردید.

🔲 خانم جوانی بهنام گابریل فایفر (Pfeiffer)که در «مؤسسهٔ مطالعات

فلسفی استراسبورگ کار می کرد، به من توصیه کرد برای کارم در زمینهٔ نظریهٔ «ادراک» کتاب جستارهای منطقی هوسرل را بخوانم. این کتاب بسیار دشوار بود، اما دریچه ای تازه به سوی تفکر فلسفی به روی من گشود. این فکر که نگاهی که بر چیزی قرار می گیرد، هسمانا نگاهی است که ایس چیز آن را می پوشاند و نیز این فکر که عبور از شیء به «قصد» و از «قصد» به هر آنچه این قصد در مقام افق تفکر دربرمی گیرد، تفکر حقیقی پدیدار شناسی است، به نظر من امکانات بسیار زیادی در خود داشت. به این علت بود که با هوسرل رابطه برقرار کردم و در ۱۹۲۹ برای دیدنش و حضور در کلاسهایش به فرایبورگ رفتم. اقامت در فرایبورگ تماس مستقیم با هوسرل را برایم ممکن می ساخت.

هوسرل چه نوع آدمی بود؟ چه خصوصیاتی داشت؟ از فضای حاکم بر
کلاسهای او چه خاطرهای دارید؟

■ هوسرل از نظر کار تدریس در دانشگاه آدمی بسیار سنتی بود، اما به موضوعهای بسیار نو می پرداخت. مسلماً هوسرل تصور کسی را القا می کرد که وظیفهٔ فلسفیش را به انجام رسانده است؛ هرچند اظهار می کرد که ما هنوز در ابتدای مطالعات پدیدار شناختی قرار داریم و هنوز کارها و بررسیهای فلسفی دیگری باید صورت گیرد تا این وظیفه به انجام رسد. به این خاطر گفت و گو با او دشوار بود، چون او سؤال شما را با یک سخنرانی در زمینهٔ نظام فکری خود پاسخ می داد. پس هیچ چیز غیر منتظرهای وجود نداشت؛ تصور می کردید که پاسخ سؤال را پیش از طرح آن می دانید، چون پاسخ در جریان رشد و بسط فکر هو سرل درج شده بود.

ا حال از هایدگر صحبت کنیم. شما به خاطر هوسرل به فرایبورگ آمدید، اما هابدگر راکشف کردید.

🔲 من هوسرل را، با تمامی احترامی که برای او داشتم، خیلی زود رها کردم و به دنبال هایدگر رفتم. اما من تنهاکسی نیستم که این گذار را انجام داده است. هایدگر در همان دانشکدهای درس میدادکه هوسرل حضور داشت، اما افراد بیشتری به کلاس او میرفتند تا به کلاس هوسول. همه به آمفی تئاتری که هایدگر در آنجاکلاسش را برپا میکرد هجوم میبردند. این بــرای هــوسـرل وحشتناک بود. این وضع تا حدودی مرا به یاد رابطهٔ شوپنهاور و هگــل در دانشگاه برلن میاندازد. بیشتر دانشجویان در کلاس هگل حاضر میشدند و شوپنهاور میماند و چند دانشجویی که از خارج دانشگاه می آمدند. باز هــم یادم می آید که برای حضور در کلاس هایدگر می بایستی از صبح برای کلاس بعد از ظهر جاگرفت. کلاسهای هایدگر بسیار درخشان بود. فکر او دقیق بود و بخوبی صور تبندی شده بود. او به شیوهای نبوغ آسا و استادانه تحلیل پدیدار شناختی هوسرل را به کار میگرفت. به این ترتیب، هر درس برای ما چیزی تازه داشت. نمی توانم به شما بگویم تا چه حد تحلیلهای هـایدگر از هـــتی (I'étre) و هستنده (l'étant) و نيز تفاوت هستي شناختي معروف او، كه دركتاب هستی و زمان (Sein and Zeit) می یابیم، مرا شگفتز ده میکر د.

🔲 و از هایدگر چه خاطرهای دارید؟ او را شخصاً میشناختید؟

■ هیچگاه شخصاً با او آشنا نشدم. هیچگاه خارج از سمینارهایش با او روابط دوستانه نداشتم. می دانید که هایدگر شخصی بسیار جاه طلب بود و به خاطر ضدسامی بودنش چندان نیز مورد اعتماد نبود، اما با استادان و دانشجویان یهودی رابطهای بسیار درست داشت. درخشندگیش بسیار چشمگیر و شدید بود. برای من نیز بسیار بارآور بود.

<sup>🔲</sup> ولمی شما هم از هایدگر خیلمی تأثیر پذیرفتید.

ای بله، بسیار. هستی و زمان تأثیر زیادی بر من گذاشت. احساس می کردم که با هایدگر دری به روی همه چیز بر من گشوده می شود. از هایدگر قدرتی ساطع می شد که همهٔ ما را مقهور می کرد. باید به شما بگویم که ما همگی مفتون و مجذوب هایدگر بودیم. او طوری صحبت می کرد که هیچ کس پیش از و صحبت نکرده بود.

🔲 امروز شما هنوز هم به همان اندازه شیفتهٔ هایدگر هستبد؟

□ صمیمانه به شما بگویم، برایم دشوار است شیفتهٔ یک ناسیونال سوسیالیست باشم. اما نبوغ فکری و فلسفی هایدگر انکارناپذیر است. من این را احساس کردهام و همواره احساس میکنم. این نیر ومندترین تأثیری بوده است که در زندگی پذیرفتهام. خیال میکنم که در همان ایامی که هایدگر را شناختم \_ یعنی ۱۹۲۰ تا ۱۹۳۰ \_ او نازی بود، اما چندان صحبتش را نمی کرد. فراموش نکنیم که در شرایط تاریخی نازیسم، هایدگر باور داشت که میهنش بار سرنوشت «هستی» را بر دوش دارد. مسلم این است که، به هر صورت، هایدگر مدتی به هیتلر اعتقاد داشت. شاید او در وجود هیتلر امید به جهانی تازه را می دید. به هر تقدیر برایم دشوار است این چیزها را فراموش کنم.

🔲 به عقیدهٔ شماکنونی بودن هایدگر در چیست؟

مشكل مى توان گفت. تصور مى كنم آنچه از هايدگر باقى مى ماند تشخيص اين اصل است كه نوع انسان، محل ظهور و ايجاد حادثة فلسفى است. به عقيدة هايدگر، حادثة فلسفى، همانا به بنيان «هستى» تعلق دارد. تمام فلسفه از هايدگر به بعد، بر مبناى اين ساختار «هستى» شكو فاشده است. به نظر او مسئلة اصل و منشأ در انسان به مثابة هستنده يافت مى شود. اما هستى انسان به مثابة هستنده، دقيقاً عبارت است از فهميدن «هستى». بدون ترديد فلسفة هايدگر

| یونانی و رادیکالیزه کردن مجدد پرسش فلسفی است. | ِهٔ فکر | محصول تاز |
|-----------------------------------------------|---------|-----------|
|-----------------------------------------------|---------|-----------|

| هایدگری میدانید؟ | را فیلسوفی | آیا شما خودتان | W _ |
|------------------|------------|----------------|-----|
|------------------|------------|----------------|-----|

■ هایدگری نه. اما بالاخره هایدگر مسائلی را طرح میکند که من هم آنها را می پذیرم. این معنایی که مفهوم «هستی» در فلسفهٔ هایدگر دارد به عقیده من خیلی مهم است. به علاوه، هایدگر بخشی از زندگی فلسفی من است. او بر من تأثیر زیادی گذاشته است و نمی توانم این تأثیر راانکار کنم. هنوزهم هر بار کتاب هستی و زمان اورا می خوانم،احساس می کنم تحت جاذبه و افسون او قرار دارم.

آ شما در جایی نوشته اید که هایدگر به من آموخت که هستی را به صورت طنینی زبانی ادراک کنم.

آه، شما این جمله را به خاطر سپردهاید، کاملاً درست است؛ می دانید که «هستی» قبل از هرچیز یک فعل است. بااینهمه در ایس ساخت دستوری مفهوم اساسی تر انسان وارد می شود. از رهگذر مفهوم «هستی»، انسان دیگر تظاهر صرف روانشناسی حیوانی نیست. چون اگر انسان وجود نداشت مفهوم «هستی» هم وجود نداشت.

به خاطراتتان بازگردیم. می توانید از برخورد ارنست کاسیرر و مارتین هایدگر در داوُس (Davos) در سال ۱۹۲۹ صحبت کنید؟ شـما شـاهد ایـن برخورد بودید.

توعی گردهمایی بود دربارهٔ کانت و پدیدار شناسی.عـلاوه بـر هایدگر و کاسیرر، فیلسوف فرانسوی ژان کاوایس هم بودکه بعدها نازیها او را

به عنوان عضو نهضت مقاومت تیرباران کردند. من برای شرکت در این گردهمایی، بورسی از استراسبورگ به توصیهٔ هایدگر – دریافت کردم. من هنوز چیزهایی مهم از این برخورد، بخصوص ملاقات رودرروی هایدگر و کاسیرر، به خاطر دارم. کاسیرر از تفسیر هایدگری کانت سخن گفت و هایدگر نظریاتش را دربارهٔ کانت بیان کرد. کاسیرر تاحدودی نمایندهٔ سنت کلاسیک و اشرافی محیط دانشگاهی آلمان بود.او همیشه کمی عقب و ساکت بود. حال آنکه هایدگر بواقع مظهر اتحاد فیلسوف و میهن بود. هایدگر را در لباس اسکی و کلاه کوهنوردی به یاد می آورم که هرروز برای راهپیمایی به کوه می رفت. او خیلی ورزشکار بود، درحالی که کاسیرر خیلی آرام بود و تقریباً حالت اشراف مآبانه داشت. خاطرهٔ دیگرم نمایشی است که بادانشجویان و استادان از برخورد هایدگر و کاسیرر به صحفه آوردیم. پروفسور بولنو نقش هایدگر را بازی هایدگر و می نقش کاسیرر را. مرا به خاطر موهایم که به موهای کاسیرر خیلی می کرد و من نقش کاسیرر را. مرا به خاطر موهایم که به موهای کاسیرر خیلی شباهت داشت انتخاب کرده بودند. البته به موهایم مقدارزیادی پودرسفید زدند.

🔲 حالا از ادامهٔ راهتان و دوران جنگ جهانی دوم صحبت کنیم.

ساز اتمام رسالهام، رفتم و در پاریس ساکن شدم. مرا به مدیریت «دانشسرای یهودی شرق» منصوب کردند که برای مدارس مشرق زمین معلم تربیت می کرد. شروع به نوشتن هم کردم. یکی از نوشته های فلسفیم در این ایام گریز (de L evasion) نام داشت. موضوع این کار، پیشبینی پیدایش ایدئولوژی هیتلری بود که تدریجاً به همه جاگسترش می یافت. وقتی امروز این متن را دوباره می خوانم، تمامی سنگینی آن بأسی را احساس می کنم که در آن ایام در برابر آن حوادث تاریخی که در آلمان روی داد احساس می کردم. چهار سال پس از نوشتن این متن، در سال ۱۹۳۹، خودم را در قلب این حوادث می دیدم. به عنوان مترجم روسی و آلمانی به خدمت ارتش فرانسه در آمدم. پس از شکست فرانسه در آمدم. پس از شکست فرانسه در آمدم. پس از شکست فرانسه در آمدان منتقل شدم.

| ۲۵۴ 🗆 نقد عقل مدرن                                 |  |
|----------------------------------------------------|--|
| شما به عنوان زندانی یهودی مسئله ای نداشتید؟        |  |
| آ من وضعیت بسار خاص داشت. حدد آلیان ها مردان تا که |  |

امن وضعیت بسیار خاصی داشتم. چون آلمانیها میدانستند که یهودی هستم، اما اونیفورم ارتش فرانسه مرا از مرگ در بازداشتگاه اسرا نجات داد. سربازان یهودی را از سربازان فرانسوی جدا نگه می داشتند، اما بااینهمه از مقررات کنوانسیون ژنو بهرهمند می شدیم.

دوران اسارت را چگونه گذراندید؟

س من در اردوگاهی در هانوور بودم. آنها ما را به خاطر اینکه یهودی بودیم آزار نمیدادند، اما تمام روز را ناچار بودیم در جنگل کارکنیم.

🔲 وقتی هم برای مطالعه داشتید؟

مثل بقیهٔ زندانیها فقط حق دریافت بسته و نامه را داشتیم. کتاب هم به دستمان می رسید، البته نمی دانم از کجا و از چه کسی. حتی در این دوران اسارت، فرصت بازخوانی هایدگر را نیز داشتم. هگل و پروست و روسو را نیز خواندم. وضعیتی اید ثال نبود، اما قابل تحمل بود. به هر تقدیر وقتم را تلف نکردم. می دانید که جنگ و زندان موقعیتهایی هستند که در آنها مسائل هستی شناختی انسان به عنوان ضرورتی اخلاقی مطرح می شود.

ا حال که صحبت از اخلاق پیش آمد، احساس شما در آن زمان در مورد سفاکی نازی ها در اردوگاههای اسرا چه بود؟

در زندان، هیچ چیز از اینها را نمیدانستیم. بعدها بودکه فهمیدیم. قابل تصور نبود؛ حتی برای اسرای جنگی. تفاوت میان ما سـربازان یــهودیِ محبوس در زندان آلمانی ها و یه و دیانی که به کوره های آدم سوزی در آشویتس فرستاده شدند این بود که هرچند با ما بدرفتاری می کردند، به عنوان سرباز قوانین بین المللی از ما حمایت می کرد. حال آنکه آنها را به چشم حیوان می نگریستند و هیچکس از آنها حمایت نمی کرد. با اینهمه، آشویتس همواره دشنامی است به و جدان کل بشریت.

نخستین کتابی که در آن آراءِ خاص خودتان را توضیح می دهید کار کوچکی است به نام «از وجود تا موجود» (De l'Existence à l'Existant) که در زمان جنگ و در زندان نوشتید.

بله، درست است. تألیف این کتاب را در اردوگاهی که زندانی بودیم شروع کردم و بعدها در پاریس منتشرش کردم. تصور می کنم آنچه در این کتاب اهمیت دارد توصیف مسئلهٔ هستی در بی نامی است. مسئلهای که در این کتاب اهمیت دارد توصیف مسئلهٔ هستی در بی نامی است. مسئلهای که در اینجا مطرح می شود آن چیزی است که «وجود دارد» (il y a) می خوانمش. وقتی از «وجود دارد» صحبت می کنم، منظورم جنبهٔ غیر شخصی هستی است. باید متوجه باشیم که بی نامی و بی تفاوتی مفهوم «وجود دارد» را با بخشندگی مفهوم "geben" واب این باید متوجه باشیم که بی نامی و بی تفاوتی مفهوم «وجود دارد» را با بخشندگی وجود دارد که به معنای «دادن» است. در نظر هایدگر "geben" رحمتی است منتشر. حال آنکه، مفهوم «وجود دارد» از نوعی بی معنایی (non-sense) بی نام و غیر شخصی نشئت می گیرد. باید «وجود دارد» را همان طور بفهمیم که وقتی عبارت «روز است» را بر زبان می آوریم. در این جمله، مفهوم بخشندگی وجود ندارد. این تجربهٔ هولناک، غیر شخصی سازی است؛ وحشتی است کامل در برابر هستی.

آ بااینهمه، در پشت این وسوسهٔ بینامی و وحشت از هستی بینام، شما برای اولین مرتبه در آثارتان مسئلهٔ «دیگری» را طرح میکنید.

دیگری» نهفته است. خروج واقعی از مفهوم «وجود دارد» در «بودن برای دیگری» نهفته است. بی معنایی هستی تنها در قبول مسئولیت بسرای دیگسری خاتمه می یابد. «من» تنها هنگامی از قید «وجود دارد» رها می شود که رابطهای بی غرضانه و بی نظرانه با دیگری پیدا کند. «دیگری» یعنی خروج از خود. هر آنچه بعدها نوشتم، ریشهاش در این اندیشهٔ «بودن برای دیگری» نهفته است که در این کتاب مورد بحث قرار می گیرد.

موضوع «دیگری» را در کتاب دیگری از شما، به نام «زمان و دیگری» نیز می بینیم که مجموعهٔ چهار سخنرانی شماست در «مدرسهٔ فلسفه» ژان وال. می توانید راجع به این اثر صحبت کنید؟

صن با ژان وال بسیار دوست بودم و عقیده داشتم فیلسوف بزرگی است. ژان وال این مدرسه را در کنار سوربون تأسیس کرده بود تا به فیلسوفان غیردانشگاهی فرصت دهد حرف خود را بنزنند. او از من خواست چند سخنرانی دربارهٔ موضوعهای کار و تفکر فلسفیم ایراد کنم. من موضوع زمان به مثابه دریچهای بر «دیگری» را انتخاب کردم و کوشیدم نشان دهم که زمان حاصل فعل یک «من» منفرد و منزوی نیست، بلکه زاییدهٔ رابطهٔ فرد است با دیگری. کتاب می کوشد مسئلهٔ زمان را نه در قالب تجربهٔ صرفِ امتداد ببیند، بلکه آن را به چشم رابطه با «دیگری» نگاه کند.

آ پس به عقیدهٔ شما اجتماعیت (socialité) خروج از خود است بـرای مشاهدهٔ دیگری. آیا مفهوم «مسئولیت» در اینجا وارد کار می شود؟

صئول بودن یعنی بی تفاوت نبودن نسبت به دیگری. پیش از آن هوسرل مسئولیت برای هوسرل مسئولیت بـرای حقیقت، بدون مسئولیت بـرای حقیقت، بدون مسئولیت برای دیگری وجـود نـدارد. رابـطهٔ مـیان\_ذهـنیتی

(intersubjectivité) تنها در اخلاق به معنای مسئولیت وجود دارد. به عبارت دیگر، امر فردی تمنها به شکل رابطهٔ میان دهمنی وجود دارد. ذهمنیت (Subjectivité)، وجود برای خود نیست، بلکه وجود برای دیگری است.

| اما مسئولیت دیگری در برابر من چیست؟ |  |
|-------------------------------------|--|
|-------------------------------------|--|

□ مسئولیت دیگری نسبت به من به خودش مربوط است. رابطهٔ متقابل وجود ندارد. دیگری قبل از من مطرح است. من هستم که برای دیگری وجود دارم. مسئولیت من همواره بیشتر از مسئولیت همهٔ دیگران است. همان طور که داستایفسکی در برادران کارامازوف میگوید: "ما همگی در برابر همه مسئول همه چیز و همه کس هستیم و من بیشتر از دیگران".

در نظر شما میان مفهوم «مسئولیت» و موضوع «چهره» رابطهای وجود دارد. چگونه میتوان این راهیابی به چهره را ضرورتی اخلاقی دانست؟

دلیل است که بهترین شیوهٔ برخورد با دیگری از طریق چهرهٔ اوست. به این دلیل است که بهترین شیوهٔ برخورد با دیگری از طریق چهرهٔ اوست. دیگری را از روبرو نگاه کردن، چهرهاش را تماشا کردن، همانا ممکن ساختن عدم تناهی رابطهٔ اخلاقی است. چهره، آن چیزی است که در معنایش آمده است: "تو هرگز نخواهی کشت" و تمام رابطهٔ اخلاقی تحت حاکمیت این عدم امکان کشتن قرار دارد. در نخستین تجلی چهرهٔ دیگری، این فرمان تودات وجود دارد: "تو هرگز نخواهی کشت." چهره نیز فرمانی است برای بر عهده گرفتن مسئولیت دیگری و تنها نگذاشتن او.

در نظر شما چهره ویژگی «تقدس» را نیز داراست. این مفهوم «تقدس» چگونه به فلسفهٔ «دیگری» شما راه یافته است؟

| مدرر | عقل | نقد |  | 701 |  |
|------|-----|-----|--|-----|--|
|------|-----|-----|--|-----|--|

| 🗖 فکر میکنم رابطهٔ میان انسانها تنها در تقدس وجود برای دیگری             |
|--------------------------------------------------------------------------|
| قرار دارد. در چهره تقدسی هست، اما خصوصاً در رفتاری که بهمثابهٔ جهت       |
| اخلاقی با چهرهٔ دیگری میشود نیز تقدس وجود دارد. در راهیابی به چهره       |
| مسلماً راهیابی به اندیشهٔ تقدس نیز وجود دارد. مسئولیت فرد انسان در برابر |
| دیگری ضامن تقدس تکلیف اوست در برخورد با چـهرهٔ عـریان و غـریب            |
| ديگرى.                                                                   |

ویتگنشتاین میگوید که: "چهره، روح تن است." دراین باره چه فکر میکنید؛

ست. به عقیدهٔ من فرمول ویتگنشتاین عاری از هرگونه اخلاق است. مسلم این است که چهره دریچهای است به دیگری، بشر یعنی این امکان تقدس. در هستی «دیگری را مقدم بر غم خود دانستن» تقدسی نهفته است. مقصود من از چهرهٔ دیگری، مسئولیت من است در برابر او و این همان بحث عدالت است.

🔲 مقصود شما از عدالت چیست؟

مقصود من از عدالت، توقع قضاوتی است که دیگری را یکتا و یگانه می بیند. عادل بودن یعنی خُسن و کمال را در دیگری بدون توجه به منافع خود کشف کردن، یعنی برمبنای حقیقت قضاوت کردن و با آن که مورد قضاوت قرار می گیرد به عشق رفتار کردن. به عبارت دیگر، عادل بودن یعنی کاستن از فاصله ای که عدالت را از احسان جدا می سازد.

🔲 فکر میکنید که جوامع غربی، جوامعی عادل هستند؟

🔲 آنچه مسلم است این است که جوامع غربی جوامعی لیبرال هستند،

اما نیاز به جوامع باز هم بهتری هست. برای اینکه وجود عدالت در جامعهای لیبرال بهخودیخود محرز نیست. باید لاینقطع جنبشهایی را در درون ایس جوامع پدید آورد که موجب این احساس شوند که عدالت هنوز عادل نیست. شاید حتی مزیت دموکراسی نیز در همین است، چون ریشههای دموکراسی در نوعی عذاب وجدان نسبت به عدالت وجود دارد. دموکراسی می داند که کاملاً عادل نیست و به همین خاطر دست به دامان خیرخواهی می شود و اگر فراموش کند که می تواند عادلتر باشد، آنگاه این خطر وجود دارد که به صورت نظامی تو تالیتر در آید و در این حالت، دیگری را به عنوان موجودی یکتا و یگانه و فردی زنده نابود می کند و خود را در جهان تنظیم شده و هدایت شده و ... غرق فردی زنده نابود می کند و خود را در جهان تنظیم شده و هدایت شده و ... غرق

یحرانهای عمدهٔ قرن ما را بسیار تحسین می کنم. او رمان نویس بزرگی است که بحرانهای عمدهٔ قرن ما را بادقت زیرنظر دارد. گروسمان شاهد بـزرگترین بحران معنوی اروپای مدرن است. گروسمان بـه مـا نشان مـی دهد چگونه اندیشهای سخاو تمند مثل سوسیالیسم ــ که به رسمیت شناختن دیگری است و نظامی است مبتنی بر احسان ــبه مجرد آنکه به صورت مکتب سیاسی و سازمان و سیستم عقلی در آید، بدل به نظام هولناک استالینی می شود. آنچه را گروسمان نشان می دهد ناامیدی محضی است که از نظام هولناک استالینیسم نتیجه می شود. بااینهمه از خواندن این کتاب چیز مثبتی به دست می آید و آن نیروی خیرخواهی های کوچک است؛ آن خیرخواهی هایی کـه در شکـل نیروی مجزا و منفرد ظاهر می شوند، میان دو فرد صورت می گیرد و در درون کارهای مجزا و منفرد ظاهر می شوند، میان دو فرد صورت می گیرد و در درون هیچ نظامی قرار ندارد. مانند آن صحنهٔ پایان کتاب که در آن زنی، در میان جمعیت برانگیخته علیه سربازی آلمانی، آخرین قطعهٔ نانش را به او می دهد.

| نظامي اخلاقي. | تشبّث به | است بدون | ، به اخلاق | ر مراجعه | م نوعی | ِه این ه | بالاخر |
|---------------|----------|----------|------------|----------|--------|----------|--------|
|---------------|----------|----------|------------|----------|--------|----------|--------|

این همان اندیشهای است که شما در کتاب «تمامیت و بینهایت» دوباره به آن میپردازید.

من این کتاب را پیش از خواندن زندگی و سرنوشت گروسمان نوشتم. اما فکر «خیرخواهی» به صورتی که در کتاب گروسمان مطرح می شود در کتاب من نیز وجود دارد. آنچه کوشیده ام در این کتاب روشن کنم، آن است که تاریخ فلسفه را نمی توان به کلیتی تقلیل داد که در آن آگاهی به خود، همان آگاهی به کل باشد. من به مخالفت با این اندیشه برخاسته ام که می توان در نهایت، تمام تجربه ها را در معرفتی واحد و در فکری مطلق، یگانه ساخت و کلیت بخشید و کوشیده ام راه دیگری باز کنم برای رسیدن به معنای بی نهایت.

[ ایسن هسمان چیزی است که «ترکیبناپذیر» (non-synthetisable) میخوانیدش.

ال دقیقاً. آنچه را «ترکیبناپذیر» میخوانم، رابطهٔ اخلاقی میان انسانهاست؛ رودررویی میان دو فردکه به یک ترکیب منتهی نمیشود. ذهنیت حقیقی انسان ترکیب پذیر نیست. لایبنیتز این را تشخیص ناپذیر میخواند، یعنی افراد می توانند جمع باشند بی آنکه به تمامیتی متعلق باشند.

🔲 به این ترتیب، شما از فلسفه های تمامیت جدا می شوید.

در این کتاب سعی میکنم نشان دهم که اقتضای اخلاقی مستلزم ضرورت وجودشناختی نیست. باید فهمید که اخلاق نوعی فلسفهٔ اولی است، چون ماهیتی مقدماتی دارد. اخلاق در بالای تفکری مجرد قرار نمیگیرد. در

| چهره، نشانهٔ بینهایت است. وقتی مسئولیتی راکه در برابر چهرهٔ دیگری بر                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عهده داریم بشناسیم، بینهایت سر برمی آورد. به عبارت دیگر، فردی که در                                                                                                                       |
| برخورد با دیگری میگوید «من هستم» بـر بـینهایت شـهادت مـیدهد. در                                                                                                                           |
| درستی و صداقتِ این شهادت است که بینهایتی که بـرونی است، بـدل بــه                                                                                                                         |
| بی نهایتی درونی می شود.                                                                                                                                                                   |
| اما آیا دستیابی به بینهایت برای همه کس یکسان است؟ آیا هر فردی میتواند از رهگذر عمل اخلاقی شاهد بینهایت گردد؟                                                                              |
| اخلاق حقیقتی است مشترک در میان همهٔ افراد. همرکس ایس اقتضای اخلاقی در اقتضای اخلاقی در وحدتش قابل مبادله است و پیش از هر چیز فکر کردن به بودن برای دیگری است در حادثهٔ تقدسی ممکن.        |
| اما آیا این مسئولیت را ما در چهرهٔ هر فردی میخوانیم. حتی در چهرهٔ یک جلاد؟                                                                                                                |
| آ نباید واژهٔ «چهره» را به معنایی محدودگرفت. باید در این مورد دقیق بود. منظور من از «چهره» دهان، بینی، یا رنگ چشمها نیست. چهره دلالت بدون بافت است. چهره معناست در بیرون از شخصیت یک شخص. |

اخلاق بهمثابهٔ مسئولیت است که هستهٔ مرکزی ذهنیت انسان قرار دارد.

این «بی نهایت» چگونه خود را به ما نشان می دهد!

و در این اقتضای اخلاقی در برابر دیگری یک «بینهایت» وجود دارد.

🔲 ما در برخورد با چهرهٔ دیگری با «بینهایت» مواجه مسیشویم.

چهره امکانی است برای قرد بشر تا در وحدتش معنا یابد. هر دیگری واحد و یگانه است. او در وحدتش از نوع بشر و کثرت بشری مستقل است. هر بار که من به چهرهٔ این دیگری نگاه میکنم، مسئول آن هستم. این همانا نظام تقدس وجود برای دیگری است. اگر من تأکید را بر شخصیت فلان یا بهمان فرد بگذارم، همه چیز در این نظام اصلاح میگردد. تقدس ممکنی وجود ندارد، اگر هستی خود را دلیل و ریشهٔ هستی خودش بداند. این مرا به یاد جملهای از پاسکال میاندازد که همیشه نقل میکنم و در سرلوحهٔ کتاب به گونهای دیگر از هستی یا در ورای ماهیت آورده ام: "جای من در آفتاب؛ این است سرآغاز و تصویر غصب تمام کرهٔ ارض."

برای ختم این گفت و گو مایلم آخرین سؤال را از شما بپرسم. وقت زیادی نداشتیم که از علاقهٔ شما به مطالعات یهودی صحبت کنیم، اما همه میدانند که شما در این زمینه، هم در فرانسه و هم در خارج، بناگزیر مرجع شناخته می شوید...

این را قبلاً هم به من گفتهاند. اما صمیمانه بگویم من کارم را در جهت تجدید یهودیت نمی بینم. به این دلیل که من آیات تلمود را در تحلیلهای فلسفیم نقل می کنم. نمی توان مرا مجّدِد یهودیت دانست.

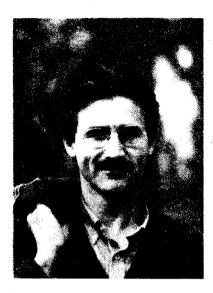
ا با این همه شماکتاب مقدس را بسیار میخوانید.

همیشه گفتهام که اروپا یعنی «کتاب مقدس» و یونان. نمی توان فکر غربی را بدون «کتاب مقدس» به ما می آموزد که باید همسایهٔ خود را مثل خود دوست داشت و فرد از هنگامی آغاز می شود که با دیگری رابطه پیدا می کند. اگر «کتاب مقدس» کتابی مهم است، به ایس معناست.

🔲 آیا شما خودتان را متفکری مذهبی میدانید؟

مذهب به فلسفه شباهت ندارد. پایههای مذهب بر حقایقی استوار است که یک بار برای همیشه نازل شدهاند. فلسفه این طور نیست؛ کسی به عنوان فلسوف به دین عمل نمی کند، بلکه در مقام فرد مؤمنی که کار فلسفه نیز می کند، اعمال دینی را انجام می دهد. به این دلیل است که من هیچگاه نخواستهام سنت فلسفی غرب را بر کلام توراتی منطبق نمایم. هیچگاه نبوده است که سنت تفکر غربی حق حیات نداشته باشد، صرفاً به این خاطر که من تجربهٔ توراتی را به چشم تجربهٔ بنیادین بشریت می نگرم. اگر این دو سنت در من و در تفکر من خود را موافق یکدیگر یافته اند، بی تردید به خاطر تجارب من در زندگی است.

ژوئن ۱۹۹۴



آندرہ کُنت اسپونویل André Comte Sponville

اسما در تفکر معاصر اروپایی جایگاهی خاص دارید. در واقع شما احساس میکنید که امروزه هنوز هم امکان آن هست که یک تفکر فلسفی ایجاد کرد و معنای چنین برنامه ای را به تمام و کمال باز یافت. و این در حالی است که فیلسوفان ظاهراً پذیرفته اند که فلسفه به پایان کار خود رسیده است و شرایط عمل پیشین آن دیگر هرگز اعاده نمی شود. به نظر شما چگونه می توان غلبهٔ این نظریهٔ پایانِ فلسفه را توضیح داد و شما به چه طریقی می خواهید به برنامهٔ اولیهٔ فلسفه باز گردید؛

به هر حال، حقیقت این است که برنامهٔ من عبارت است از گره زدن رشتهٔ گسیختهٔ سنت فلسفی، یعنی تفکر فلسفی به همان معنا و به همان شیوهٔ قدماکه فلوطین آنها را «قدما و فیلسوفان خوشبخت» مینامید، یعنی من به همان شیوهای به تاریخ فلسفه علاقه مندم که افرادی چون اپیکور، اسپینوزا، دیدرو،

مونتني، يا پاسكال بدان علاقه داشتهاند. اما چرا اينگونه؟ اين انتخاب دانسته و اندیشیده نبود. در سالهای ۱۹۷۰ من دانشجوی فلسفه بودم. در این سالهای مقهور مدرنیته غالب همکلاسهایم بیشتر مایل بودند که آثــار مــعاصران را بخوانند. مثلاً بیشتر راغب بودند تا آثار استاروبینسکی را،که در مورد روسو کار کرده بود، بخوانند تا آثار خود روسـو را.کســی کــارهای اســپينوزا را نمیخواند، بلکه به مطالعهٔ آثاری میپرداخت که دلوز دربارهٔ اسپینوزا نوشته بود. و من هم که بشدت تحت تأثیر آلتوسر بودم، آلتوسر را پیش از و بیش از مارکس خواندم. در نتیجه، در آن زمان من دانشجویی دلبستهٔ مـدرنیته و آوانگارد بودم؛ تا آنکه ناچار شدم با این واقعیت مـواجـه شــوم کــه نــوعی نارضایتی سراسری نسبت به مدرنیته وجود دارد. البته اصلاً این طور نبود که قريحهٔ فيلسوفاني راكه در نهايت همگي استادان ما بودند منكر شوم؛ بلكه آنچه به هنگام تفکر در این باره بر من اثر میگذاشت، این بودکه عظمت و وسعت فرهنگشان، استعدادشان، و کارشان، به هیچ وجه، ملالی راکه در نتیجهٔ خواندن آثارشان در من پدید می آمد مرتفع نمی ساخت. تـجربهٔ چنین دیـدگاهی، تجربهای قطعی بود؛ این تجربه با خواندن واژه ها و چیزها، اثر میشل فوکو، که من در سال ۱۹۷۲ آن را خواندم، حاصل شد. برای دانشجویان فلسفهای نظیر ما، در آن دوره این کتابی مقدس بود و، در نتیجه، من انتظار داشتم خواندنِ آن لحظهای مهم از زندگیم باشد و از آن خیلی لذت ببرم. اما پس از خواندنِ صد صفحهٔ اول هیچ فکر جالبی در آن نیافتم. همهچیز به نظرم بسیار هوشمندانه و بسیار استادانه، اماکاملاً بیهوده و پوچ جلوه میکرد. در این حال من در برابر مسئلهای بسیار مهم قرار داشتم، چراکه کسی نمی تواند در بیست و دو سالگی ادعاکند چیزی را دوست داردکه دوست ندارد. این بودکه به یکی از دوستانم در كلاس فلسفهٔ «اكول نورمال سوپريور» گفتم: "ببين، من سعى كردم واژه ها و چیزها را بخوانم، اما مرا خسته کرد. فکر میکنم دیگر هیچوقت آن را نخوانم." حیرت و درماندگیش را دیدم، و دوستیمان راکه به خطر افتاده بود. چند روز بعد، در اندیشه های پاسکال غرق شدم، کتابی که در شانزده سالگی، یعنی

هنگامی که کاتولیک بودم، خوانده بودمش و، اگر میخواستم آن را دوباره بخوانم، به این دلیل بود که من در این میان اعتقاداتِ دینیم را از دست داده بودم. من اندیشههای پاسکال را با چنان حیرتی خواندم و نبوغ و عمق آن مرا آنچنان از خود بی خود کردکه حتی فراموش کردمکه شیر باز مانده و آب تمام اتاقم راگرفته است. تفاوتِ میان فوکو ــ که همگان از او سخن میگفتند اما بَه نظرِ من آنچنان بودکه پاسکال در مورد دکارت میگفت، یعنی «بیهوده و مبهم» ـ و پاسکال، که هیچکس از او حرف نمیزد اما برای جوانی مثل من بسیار روشنگر بود، این گونه بود. خوب، من باید این بار را بر دوش میگرفتم، یعنی در جریانِ مطالعات فلسفیم و به عنوان یک دانشجوی فلسفه، می بایست فوکو را دوباره میخواندم، اما باید این امر را میپذیرفتم که فیلسوفان مورد علاقهٔ من تقریباً همیشه فیلسوفانی بودهاند که قـرنها یـا دهـهها از مـرگشان میگذرد. این بودکه من به یونانیان و قرن هفدهم کلاسیک بازگشتم؛ و این بازگشت، بازگشتی بود به سوی اپیکور، اسپینوزا، دیدرو، پاسکال، مونتنی، و برگسون. به خود میگفتم که "اگر تو میخواهی با خودت روراست باشی باید این طوری فلسفه بخوانی. دنباله روی از فوکو، دریدا، دلوز و آلتوسر که افراد بسیار با استعدادی هم هستند کار عبثی است و حداقل باید سعی کرد که اصالت داشت." بنابراین، کوشش کردم تا به شیوهٔ قدماکارِ فلسفی کنم. حاصل این کار مجموعهای از جملههای قصار بودکه ناشران از پذیرفتن آن سر باز زدند. بعد، یکی از آنها به منگفت: "شما تواناییش را دارید؛ یک کتاب پیوسته بنویسید". و این شدکتاب اسطورهٔ ایکارکه اولین کتابم بود،کتابی فلسفی به شیوهٔ قدما، یعنی در آن، به شیوهٔ استدلال عقلگرایانهٔ کلاسیک، به مسئلهٔ فرزانگی پرداخته بودم. و این جامعهٔ فلسفی راکاملاً سرگردان کرد، چراکه از سویی آشکــارا میدیدند که کتاب،کتابی بیارزش نیست و من میدانم دارم از چــه حــرف میزنم و، از سوی دیگر، میدیدند که من از اسپینوزا و اپیکور حرف میزنم بی آنکه چیزی از دریداگفته باشم. حقیقت امر همین بود و این آنها راکاملاً

سرگردان کرد. باگذشت زمان، این کتاب با توفیق زیادی روبرو شد، چون، در

حال حاضر، در آستانهٔ دهمین سال، به چاپ نهم رسیده است. اما نزد عامهٔ مردم بود که به این توفیق دست پیدا کرد و همین مایهٔ کنجکاوی روشنفکران شد. بدین معنی که همکارانم دیدند که من حرفهای قابل توجه می زنم؛ و بعد کتابهای دیگر در آمدند. به همین دلیل است که من در حال حاضر موقعیت عجیبی دارم. من نباید از موضع جامعهٔ فلسفی فرانسه شکوه کنم، چون من در سوربون تدریس می کنم؛ اما، با این حال، احساس آن را دارم که بغایت تک افتاده ام؛ یعنی من نمی توانم در چار چوب هیچ مکتب و هیچ جریان فکری قرار گیرم. بنابراین احساس می کنم که فیلسوفی غیر متعارفم. من به کنفرانس ها دعوت می شوم، با اینهمه از این جهت فیلسوفی منفرد هستم.

آیا احساس میکنید به فیلسوفان غیر فرانسوی نزدیک هستید؟ آیا آثارتان به زبانهای دیگر ترجمه و خوانده شدهاند؟

آثار من هرگز ترجمه نشدهاند، ظاهراً آنچه مایهٔ تردید ناشران خارجی است جنبهٔ کهنه گرایانهٔ مراجع کار من است. چون موقعی که یک ناشر عرب یا ژاپنی یا غیر آن بخواهد یک کتاب فرانسوی را منتشر کند، بیشتر تمایل دارد که آن را در صحنهٔ فرانسهٔ امروز قرار دهد، یعنی میخواهد بداند که آن کتاب چه چیزی در مورد دلوز، دریدا، یا فوکو میگوید. و چون من از این متفکران چیزی نمیگویم، به نظرشان می آید که به عصر خودم تعلق ندارم. اما، در مورد رابطه م با فیلسوفان خارجی، باید بگویم که آنها را خیلی کم می شناسم. علتش آن است که من بیشتر آثار فیلسوفانِ درگذشته را مطالعه می کنم تا آثار بازماندگان را. به طریق اولی، من با فلسفهٔ آلمانی یا انگلیسی معاصر آشنایی کمی دارم. این هم به آن دلیل است که من تمایلی به این فلسفه ها نداشته م و بیشتر آثار کهن را ترجیح داده ام. برای کتاب آخرم در مورد فضایل، من بویژه آثار ارسطو را خوانده ام و نیاز بسیار کمی به خواندن آثار معاصرانم در خود حس کردم. بنابراین در اینجا نوعی ناآگاهی متقابل وجود

دارد: هم خارجیها آثار مراکم میخوانند و هم من آثار آنان راکم مطالعه میکنم. باید بگویم کسانی که در دنیای فلسفی من وجود دارنـد عـبارتند از پاسکال، مونتنی، و اسپینوزا.

آیا می توان به برنامهٔ فلسفه بازگشت؟ فکر می کنید که آیا هنوز فلسفه می تواند کاری عظیم به شمار آید؟ آیا به نظر شما هنوز فلسفه توان آن را دارد که در واقعیت مداخله کند؟

🔲 من فکر میکنم که چنین دخالتی دارد. به گمان من، در وهلهٔ اول انتظاری که از فلسفه میرود برای فرد است. این بدان معنی است که زندگی به حدی دشوار است، و واقعیت آنقدر با خواستههای ما ناسازگار است که فقط یا با انکار، توهم، و تفریح، یا با تلاش برای تفکر میتوان ــتا حــدودی ــ براحتی زندگی کرد. بهطور کلی، انتخاب فیلسوفان عبارت است از ردِ انکار و توهم، و تلاش برای دست یافتن و زیستن در واقعیت بدانگونه که هست. این همان چیزی است که بهطور سنتی از فرزانگی و خرد فهمیده میشود. این شعار دكارت است كه خود از رواقيان ملهم بود: "بيشتر خواستههايمان را تغيير دهيم تا نظم جهان را." این بدان معنی است که نه تنها لازم نیست که نظم جهان یا جامعه را تغییر دهیم، بلکه فقط هنگامی می توانیم خوشبخت باشیم که میان خواسته هایمان و واقعیت حداقلی از سازگاری وجو د داشته باشد. و از آنجاکه واقعیت آن چیزی است که هست، نخستین کار فلسفی عبارت خواهد بود از اینکه واقعیت را بپذیریم، روی خواسته هاکارکنیم، و به واقعیت بگوییم: آری. تغيير دادن خود، نخستين كار فلسفه است. درواقع من غالباً ميكويم كه: "فلسفه عبارت است از فکر کردن دربارهٔ زندگی و زندگی کردن در فکر." بنابراین، گمان میکنم که جای فلسفه در واقعیت است، و فلسفه ماجرایی روحانی است، ماجرایی فردی است،کاری است برای تغییر دادن خود. بهعلاوه، به نظر من فلسفه یک بُعد اجتماعی هم دارد. به این معنی که مسائلی که عصر ما با آنها

روبروست، مسائلی است که هیچ علم و هیچ مذهبی نمیتواند به آنها پاسخ دهد. و این با آنچه در قرون وسطا میگذشت بسیار متفاوت است. زیرا در آن دوران اعتقاد بر آن بود که خدا پاسخی رضایتبخش و قطعی به این مسائل است؛ حال آنکه در غرب امروز وضع اینگونه نیست، و با رویای علمگرایانهٔ قرون ۱۸ و ۱۹ نیز،که در آن خدا دیگر پاسخی نمی دهد، بسیار تفاوت دارد؛ در آن دوران علم بود که باید پاسخ می داد اما من فکر می کنم پس از آنکه بازار این رویای علمگرایانه مدتها رونق داشت، مشاهده شدکه حستی علوم نمیز نمی توانند به این مسائل پاسخ دهند. و بنابراین، کوشش برای یافتن پاسخ در جایی که نه خدا و نه علوم پاسخی نمی یابند، آنجاکه حـقیقت نـیز پـاسخی نمی دهد، کوششی است که فلسفه نامیده می شود. در این مورد من معتقدم که دوران ما بیشتر نیازمند فلسفه است تا مذهب، منجمله مشابههای مذهب، مانند مذهب علم یا مذهب تاریخ به صورتی که در مهدویتِ مارکسیستی میبینیم. بنابراین، به اعتقاد من، هنگامی که علم و فلسفه دیگر پاسخهایی احتمالی در کف نداشته باشند، فرد انسانی برای زیستن زندگی و زیستن انـدیشهاش، و جامعه برای طرح شماری از مسائل و احتمالاً حل آنها به فلسفه نیازمندنبد.

ال فلسفه همواره عبارت از جست وجوی حقیقت بوده است، اما آیا به نظر شما محتوای این حقیقت تغییر کرده است!

المستوجوی حقیقت مسلماً بخشی اساسی از فلسفه است، اما هر علمی هم جستوجوی حقیقت است، مثل تاریخ. فیزیکدان حقیقت را می جوید، بازرس پلیس هم از جستوجوی حقیقت دم می زند. در نتیجه، آنچه اختصاصاً فلسفی است، جستوجوی حقیقت نیست. اصلاً من فکر می کنم که به طور خاص چیزی به عنوان دانش فلسفی وجود ندارد. حقایقی را که می توان بیان داشت، البته با این فرض که حقایقی بر ما شناخته شده باشند، در جایی دیگر غیر از فلسفه حاصل

میشوند. اگر من بگویم که من میمیرم، و زمین بـه دور خـورشیدگـردش میکند، و اتاقهایگاز در آشویتس وجود داشتهاند، اینها همگی حقایقی هستند که از فلسفه حاصل نشدهاند و فلسفی نیستند. در این معنی، به نظر من حقیقت فلسفی وجود ندارد، و هیچ دانش فلسفی در کار نیست. فلسفه دانشی نیست که به دانشهای دیگر افزوده شـود. آنـچه اخـتصاصاً فـلسفی است، جستوجـوی حقیقت نیست، بلکه دانستن این امر است که با این یا آن حقیقتِ موجود چکار می توان کرد. به بیان دیگر، فلسفه عبارت است از تفکر در پیرامون دانشهای موجود، و نه دانشی در میان دانشهای دیگر. نمونههایی که ارائه کر دم، فی نفسه حقیقت فلسفی نیستند. آنچه فلسفی است، میل به تسلطِ بر آنهاست. و این همانا زیستن زندگی در پر تو حقیقت است. اگر از این حقایق چشمپوشی کنیم، دیگر چیزی از فلسفه باقی نمیماند، چیزی جز سفسطه باقی نمیماند. اما فلسفه فقط از شناخت حاصل مىشود. شناخت نتيجهٔ يك كار تجربي است. آنچه فلسفى است عبارت است از تلاش برای آنکه رویاروی حقیقت قرارگیریم یا در پرتو حقیقت، تلاش برای آنکه از خود بپرسیم با حقایقی که تلویحاً و بهصورتی مبهم بر آنها واقف شدهایم چه کنیم.

ا اما جست وجوی حقیقت به چه طریقی می تواند عملاً با شناخت علمی و فنی همخوان شود؟ آیا فلسفه با قرار دادن یک عمومیت در مقابل عمومیت علم باید از آن فرابگذرد؟

البته شناختهای علمی را باید به حساب آورد. من فکر میکنم که امروزه هر تفکری که ادعای آن را داشته باشد که بیش از علوم شناخت حاصل کرده است، حتماً دارد شوخی میکند. من اصلاً اعتقاد به متافیزیک ندارم، البته اگر منظور از این کلمه دانشی باشد که از دانش علمی فراتر می رود. آنچه به متافیزیک مربوط می شود، عبارت است از تفکر دربارهٔ آنچه از قلمرو دانش فراتر می رود، از جمله تفکر دربارهٔ خدا یا مرگ .هیچکس نمی داند که آیا خدا

هست یا نیست. هیچکس نیز نمی داند که پس از مرک چه پیش می آید. در اینجا، با تفکری مواجهیم که مبتنی بر هیچ شناختی نیست، چراکه مسئله خدا یا مرگ تنها هنگامی مطرح می شود که می توان گفت شناختی در کار نباشد. بنابراین، من، به سهم خود، هرگونه متافیزیک جزمی را، یعنی هرگونه متافیزیکی راکه به خود همچون دانش مینگرد، مردود میدانم. به نظر من متافیزیک تنها هنگامی ممكن است بهعنوان دانش مطرح شودكه در مقام تفكر و انديشه بپذيردكه چیزهایی را نمی داند، یعنی جهل دارد. این چیزی است که ما را بهطور سنتی به کانت میرساند. اما، به اعتقاد من، حتی می توان از این هم پیشتر رفت و طرح مسئله را تا مونتنی عقب برد؛ زیرا مونتنی به ما نشان داد که چون ما از مرگ، خدا، و هستی هیچ نمی دانیم، متافیزیک چیزی غیرقابل عبور است و هیچگاه دقیقاً نمی توان آن را به دانشی مجهز ساخت. اما در اینجا اندیشهای وجود دارد که از تمامی دانشهای موجود فراتر می رود. بنابراین تفکر فلسفی عبارت است از اندیشیدن به چیزی که فراتر از دانش است. تفکری وجود دارد که از شناخت به مثابه تفکر تجربی و تفکر علمی نشئت میگیرد، و برخی میخواهند در آنجا که شناخت متوقف می شود دست از تفکر بکشند؛ این همان پوزیتیویسم است. پوزیتیویسم چیست؟ پوزیتیویسم عبارت است از انکار تفکر دربارهٔ هر آنچه که از شناخت ممکن فراتر میرود. اما، به نظر من، یک پوزیتیویست از این دیدگاه روح انسان راکه در نهایت بهترین بخش آن است، عبارت از خواست همیشه فراتر رفتن است، رفتن به آنجاکه دانش متوقف می شود، از میان برمی دارد. این کار، همچنان که کانت پیعنی کسی که دانش و تفکر را رویاروی هم قرار میداد ــمیگفت، تفکر را مـنتفی نـمیسازد. چـیزهایی هست که می توان دانست، و چیزهایی هم هست که نمی توان دانست؛ اما می توان کوشید و دربارهٔ، مثلاً، آزادی، خدا، و جاودانگی روح فکـر کـرد (اینها مثالهای کانت هستند). این حقیقت دارد که من از سویی تلاش می کنم تا فلسفه را با تمام وسعتش، منجمله بُعد متافيزيكي آن، مورد تأكيد قرار دهم، و در همان حال رویای دگماتیک فلسفهای که میخواهد به حدِ دانش نزول کند

در هم ریزم. این رویا را می توان نزد دکارت، کانت و، به طریقی دیگر، نزد هوسرل یافت. از نظر هوسرل این رویا، رویای فلسفهای همچون علوم دقیقه است. رویایی است که هرگز نتوانستم آن را باور کنم. من همواره در برابر این امرکه آدمی فقط برای این به فلسفه می پردازد که حقیقت را نمی داند \_و چون ما هیچگاه آن را نمی دانیم، همیشه باید کارِ فلسفی کنیم \_حساس بودم.

آ شما از کانت صحبت کردید. اما، همان طور که بخوبی می دانید. کانت همیشه در فلسفه اش به علم نیوتنی زمان خود ارجاع می دهد. اما اگر ما به آثار شما اکتفا کنیم، متوجه می شویم که شما ارجاعهای بسیار کمی به نویسندگان همعصرتان در زمینهٔ علوم انسانی و علوم دقیقه دارید. آیا این به دلیل نشناختن آنها ۲

در درای مثال بر سر مسئلهٔ «آزاد ـ دلبخواه» و حتمیت طوری شد که در مقابل مکانیک کوانتمی و مسئلهٔ عدم حتمیت در میکروفیزیک موضع گیری کردم، و باز بر سر مسئلهٔ زمان مجبور شدم تا در برابر مسئلهٔ نسبیت موضع کردم، و باز بر سر مسئلهٔ زمان مجبور شدم تا در برابر مسئلهٔ نسبیت موضع بگیرم. البته این هم حقیقت دارد که ما در عصری زندگی میکنیم که دیگر هیچکس نمی تواند دانش علمی زمان خود را دست کم بگیرد. اما برای آدمی مثل من که به فرهنگ ادبی تعلق دارد، غیرممکن است که در موضوع تاریخ علوم یا معرفت شناسی از حد یک اصیلزاده فراتر رود. این بدان معنی است که من توانایی آن را دارم که دورهٔ درسی مناسبی دربارهٔ نظریهٔ نسبیت فراهم کنم، به شرطی که یادداشتهایم را بازبینی کنم و فلان یا بهمان سطر را که دربارهٔ این موضوع خوانده ام از نو بخوانم. من می توانم، بدون آنک ه خیلی حرفهای موضوع خوانده ام از نو بخوانم. من می توانم، بدون آنک ه خیلی حرفهای احمقانه بزنم، از مکانیک کوانتمی صحبت کنم؛ اما حد من همین است! احمقانه بزنم، از مکانیک کوانتمی صحبت کنم؛ اما حد من همین است! بنابراین، من توانایی لازم برای بحث و تفکر در باب فلسفهٔ فیزیک معاصر را بنابراین، من دیگر، من فکر می کنم که این چندان جالب هم نیست، و گمان ندارم. از سوی دیگر، من فکر می کنم که این چندان جالب هم نیست، و گمان ندارم. از سوی دیگر، من فکر می کنم که این چندان جالب هم نیست، و گمان

می کنم که در آثار فیلسوفان گذشته آنچه کهنه می شود دقیقاً آن بخش از تفکر آنهاست که می خواهد علمی باشد یا تفسیری بر علوم عصرشان است. تسمام تفاسیر کانت از نیوتن، ظرف چند روز، به وسیلهٔ نظریهٔ نسبیت بی اعتبار شد؛ تمام تفاسیر دکارت از گالیله نیز با پیشرفت علم بی اعتبار شد. حال آنکه، به عکس، آن بخش از آثار فیلسوفان که با علوم زمان آنها بی ار تباط بوده است، به نحوی کهنه نشدنی است. این درست است که معاصر بودن به لحاظ علمی، به معنای قرار دادن خود در معرض کهنه شدن دیر یا زود است و البته بیشتر زود تا دیر؛ چراکه علوم به قدری سریع تحول می یابند که یک فیزیکدان امروز چیزی را می گوید که با آنچه ما بیست سال پیش علم می پنداشتیم مغایر است. و این گونه است که در واقع، از این دیدگاه، من خود را بیشتر به مونتنی و پاسکال نزدیک می بینم تا به کارل پوپر یا فیلان دانشمند. حقیقت این است که معرفت شناسی چیزی نیست که مرا چندان شیفتهٔ خود کند.

🔲 آیا از نظر شما میان فلسفه و علوم انسانی هم شکافی هست؟

من معتقدم که شکاف مهمی میان این دو هست. در این مورد مسئلهٔ نسل هم مطرح است. منظورم این است که هنگامی که من دانشجو بودم، علوم انسانی مورد توجه بود. هر جوان فیلسوفی رویای پنهان پیریزی علمی تازه را در سر داشت، همچون فروید و مارکس که مؤسس سرزمینهای علمی تازه ای بودند. حتی می توان گفت که در هر ۱۵ روز یک علم تازه پا می گرفت. حال آنکه، در حقیقت، بعد از بیست سال همهٔ اینها به نظرم مسخره می آید. البته علت این نیست که من منکر سودمندی علوم انسانی هستم. من برای جامعه شناسی، تاریخ و روانکاوی احترام فراوان قائلم. اما حقیقت این است که اینها کمتر از فلسفهٔ صاف و خلص مرا به خود مشغول می کنند. این را هم بگویم که اپیکور در زمان خود ریاضیات را رد می کرد و استاد من مارسل کو نش (Conche)، با تکرارِ "من بزودی می میرم، الان وقت ریاضیات نیست"، دیدگاه اپیکور را

خلاصه میکرد. واقعیت این است که اگر به شماگفته شود که فردا می میرید، شما به ریاضیات نخواهید پرداخت. بههرحال، اگر به من میگفتند که من فردا خواهم مرد، من نه به ریاضیات میپرداختم، نه بـه جــامعهشناسی، و نــه بــه روانکاوی؛ بلکه، برعکس، به فلسفه میپرداختم؛ یعنی اینکه کوشش میکردم تا به زندگیم فکرکنم و در فکرم زندگی کنم. و خوب، این چیزی است که مورد علاقهٔ من است. بنابراین، فوری تر از پرداختن به اقتصاد یا جامعه شناسی هم کاری هست، و آن در فکر خود زندگی کردن و به زندگی خود فکر کردن است؛ و این یعنی تفکر فلسفی. و تفکر فلسفی اگر بهتر فکر کردن برای بهتر زندگی کردن نباشد، پس چیست؟ همین فلسفه است که برای من اهمیت دارد. بنابراین، از این دیدگاه، راه عادیای که فلسفه عرضه میدارد، به عقیدهٔ مـن ــهمانند یونانیان ــ، راه فلسفه را در همهٔ ابعادش در بر میگیرد، چــراکــه «چگونه زیستن» پرسشی اخلاقی هـم هست. هـمچنین، تـفکر در خـصوص ناامیدی، مرگ، خدا، یا عشق که کل قلمرو فلسفه است \_مستلزم پرسشهای اخلاقی است. تصورش را بکنیدکه ناگهان آشکار میشدکه کو پرنیک اشتباه كرده است و خورشيد است كه به دور زمين مي گردد، و حق با بطلميوس است. اما عیناً و عملاً، این امر چه تغییری در زندگی ما پدید می آورد؟ به نظر من هیچ چیز را تغییر نمی دهد. حال آنکه، تفکر در باب خو شبختی، عشق، آزادی، عدالت، و خوبی و بدی، تفکر دربارهٔ پرسشهایی است که بنیاد هستی مــا را دگرگون میکند. پاسکال این را بخوبی دریافته بود، چراکه میگفت زندگی ما، با اعتقاد به خدا یا بدون اعتقاد به او، به یک صورت نمیگذرد. حقیقت این است که حساسیت وجودی من به این بخش از وجود، مرا به طرح این پرسشها سوق داد.

ا اما همهٔ این پرسشها، ارزشها، و مفاهیم تنها در یک سنت فکری خاص می توانند معنی دار باشند. شما، حتی هنگامی که روی پـاسکال، مـونتنی، و دیدروکار میکردید، همیشه فاصلهٔ خود را با تاریخ فلسفه و تاریخ تفسیر حفظ

کردهاید. آیا فکر میکنید که خارج از یک سنت امکانی برای تفکر هست؟

🔲 نه، ممکن نیست. همه چیز به تاریخ فلسفه مر تبط است. حقیقت این است که من یک رویکرد انتقادی نسبت به این رشته، که بهخودیخود رشتهای معتبر و سودمند است، دارم. من از آثار تاریخنگاران فلسفه، از جمله مارسل كونش يا گلدشميت، استفادهٔ فراوان كردهام، اما آنچه مرا آزار مسي دهد گرایشی است که میخواهد فلسفه را به پای تاریخ فلسفه قربانی کند. خطر به حدى است كه تاريخ فلسفه درنهايت همهٔ فلسفه را مي بلعد. حقيقت اين است كه غالب همكارانم كار دقيق فلسفي را بهخاطر تاريخ فلسفه، يعني تـفسير آثـار بزرگ گذشته، كنار گذاشتهاند. حال آنكه، آنچه من مىخواهم اين است كه، مانند استادان بزرگ گذشته، دست به تفکر فلسفی بـزنم. اسـتادان گـذشته تاریخنگاران فلسفه نبودهاند. به بیان دیگر، من در جستوجوی فلسفهای برای زمان خود هستم، و نه تفسير عالمانه و دانشگاهي از فلان يا بهمان نظام فكري گذشته. بنابراین، آنچه نمی پذیرم قربانی کردن فلسفه در برابر تاریخ فلسفه است. تنها چیزی که میماند این است که، همانطور که شما بدرستی گفتید، نمى توان مستقل از يك سنت دست به تـفكر فـلسفى زد. مـن ايـن را بـهتر میفهمم، چراکه آنچه مرا از سردرگمی ناشی از ناکامی در برابــر مـــدرنیتهٔ فلسفی و سیاسی پس از مه ۲۸ به درآورد، توجه دوباره به سنت فلسفی بود. از یونانیها، من نخست اپیکور و بعد افلاطون و ارسطو را دوباره خواندم. آنگاه، دوباره به سدههای هفدهم و هجدهم پرداختم. سپس توجه ویژهای به سـنت فرانسوی کردم. از من مقالهای خواسته بودند دربارهٔ فلسفهٔ فرانسوی، بــدون آنکه موضوع را بیش از این روشن کرده باشند. این موضوع هم واضح است و هم کمی غریب، زیرا معلوم نیست فلسفهٔ فرانسوی چیست. من از خودم پرسیدم بزرگترین آثار فلسفی فرانسه کدامند؟ تنها سه اثر، به عنوان شاهد، به ذهن من راه یافت، یعنی رسالات مونتنی، تأملاتی در بیاب فیلسفه اولی اثسر دکیارت، و اندیشه های پاسکال. جز اینها اثر دیگری را نیافتم. آخر، صادقانه بگویم، هستی و نیستی سارتر هم کتاب بزرگی است، اما به حدکتاب پاسکال نمی رسد. تکامل خلاق برگسون هم کتاب بسیار بزرگی است اما در سطح رسالات مونتنی نیست. این بودکه من به همین سه کتاب اکتفاکردم و از خود پرسیدمکه آیا اینها وجه اشتراکی هم دارند؟ به گمان من این آثار چندین وجه اشتراک دارند. اول این که نوعی وضوح دارند، یعنی آن چیزی که نیچه «وضوح فرانسوی» مینامید. دليل من اين است كه شما به هيچ وجه نمي توانيد خواندن نقد عقل محض كانت يا پدیدار شناسی روح هگل را به دوستان غیرفیلسوفتان توصیه کنید. اینها حامل فلسفه برای فیلسوفان هستند، چراکه نوعی مهارت فنی وکار خاصی را طلب میکنند. اما شما می توانید به دوستتان، با هر نوع تخصصی، ادبی یا عــلمی، توصیه کنید که رسالات مونتنی، اندیشه های یا سکال یا تأملاتی در باب فلسفه اولی اثر دكارت را بخواند. البته نميگويم كه آنها همهٔ اين آثار را ميفهمند، بلكه منظورم این است که اساس آنها را درمی یابند. از سوی دیگر، این سه کتاب آثاری هستند که شایستهٔ هدایت زندگیند. مسئلهٔ این آثار، اندیشیدن به زندگی است؛ اما برای زیستن، اندیشهای مورد نظر است که غایتی اخلاقی داشته باشد. این آثار، هر سه به صیغهٔ اول شخص نوشته شدهاند. در این سنت فرانسوی که من بدان میپردازم، هیچ تمایلی به آنکه شخص خود را خدا بینگارد و هیچ تمایلی به یک نظام غیرشخصی، آنچنانکه نزد هگل یا لایبنیتز می بینیم، وجود ندارد. همان طور که آلکیه در مورد دکارت میگوید، تأملاتی در باب فـلسفهٔ اولی «تاریخ یک روح» است. وی میگوید دکارت فیلسوفی است که میگوید «من». این امر در مورد مونتنی که همواره از خود و زندگیش سخن گفت و نیز در مورد پاسکالکه اندیشههایش را به صیغهٔ اول شخص نوشت صادق است. از این رو، این سه کتاب حامل وضوح، بُعد شخصی، و غایت اخلاقی و عملی اند. اما این آثار ویژگی دیگری هم دارند که همان بُعد ادبیشان است. این سه کتاب نه تنها شاهکارهای تاریخ فلسفهاند، بلکه شاهکارهای تاریخ ادبیات هم هستند. و من گمان میکنم شاهکارهای فلسفهٔ فرانسوی، اغلب شاهکارهای ادبی هم هستند؛ و این چیزی است که آنها را از کتابهای فلسفیای که در انگلستان و

آلمان نوشته میشوند متمایز میسازد. هـیوم و لاک از نـویسندگان بــزرگ انگلیسی و هگل و کانت از جمله نویسندگان بزرگ آلمانی بهشمار نمی آیند. اما مونتنی و پاسکال نه فقط دو تن از بزرگترین فیلسوفان فرانسوی هستند، بلکه دو تن از بزرگترین نویسندگان فرانسوی هم هستند. و آنچه نظر مرا جلب کــرد، آثاری نبودکه پنجاه درصدشان ادبی باشد و پنجاه درصدشان فلسفی، چراکه در این صورت این آثار، یا آثار فلسفی بدی بودند یا آثار متوسط ادبی. نه؛ آثاری که مرا مجذوب خود کردند صددرصد فلسفی و صددرصد ادبی بودند. و من هم میخواستم همین کار را بکنم. من میخواستم کمی بـه ایـن سـنت نزدیک شوم، و در نتیجه آثاری بنویسم که حتیالامکان روشن باشند، راه به تعهدی وجودی ببرند، و به صیغهٔ اول شخص نوشته شده باشند. من هیچوقت موفق به انجام چنین کاری نشدم، اما بهطور کلی دلم میخواست چنین کاری میکردم. در اینجا، با حرکت از سنت یونانی و سنت عقلگرایی کـــلاسیک، سنت سومی را به آنها افزودم که در فلسفه اساساً سنتی فرانسوی است. و بر مبنای این سه سنت، به علاوهٔ ماتریالیسم، یعنی سنت اپیکور و دیدرو، سعی كردم راهي پيداكنم.

آ با این حال یک فیلسوف آلمانی هست که می توان شما را به او نزدیک دید و او شوپنهاور است.

البته، دو فیلسوف هستند، شوپنهاور و نیچه. به علاوه، این دو فیلسوف مرا متوجه شرق کردند، و این پنجمین سنتی است که نقشی مهم در حرکت فکری من ایفا کرد؛ چون این حرکت انحرافی به طرف بودیسم، حاصلی هم برای من داشت. حقیقت این است که در آلمان دو فیلسوفی که من در روش تفکر فلسفی خود را به آنها نزدیک احساس میکنم، شوپنهاور و نیچه هستند. البته من خود را به لحاظ فلسفی به شوپنهاور نزدیکتر می بینم؛ اما نیچه هم یک نابغهٔ مسلم است. من با برخی از نظریات نیچه کمی بحث دارم؛

اما، در واقع امر، نیچه در فلسفه به همان طریقی فکر میکندکه من سعی میکنم فکر کنم. نیچه بیشتر به سنت فرانسوی نزدیک است تا به سنت آلمانی. بنابراین، من نزدیکی به نیچه و شوپنهاور را باکمال میل به عهده میگیرم.

آ من بویژه متوجه یک وجه قرابت بین شما و نیچه شده ام. به این ترتیب که نیچه از «معرفت شاد» سخن میگفت و شما در کتابتان از «ناامیدی شاد» سخن میگویید. منظورتان از «ناامیدی شاد» چیست؟

🔲 من تفکر فلسفیم را با دو اندیشه آغاز کردم. نخست آنکـه، در هستی انسانی عنصری از ناامیدی وجود دارد. به این معنی که به محض آنکه تسلی دین راکنار بگذاریم (من از هجده سالگی بیخدا هستم) نــمیتوانــیم دیگر حق را به پاسکال ندهیم که میگفت: "بی خدا بو دن یعنی به ناامیدی تن در دادن . این واقعیت که ما می میریم، ناامیدکننده است. تجربهٔ زندگی، خود، به ما می آموزد که تمام امیدهای ما همیشه نقش بر آبند، به این دلیل که بــرآورده نمیشوند، و حتی هنگامی هم که برآورده میشوند، به صورت ظریفی نقش بر آب می شوند. همیشه به خود می گوییم: "آیا خوشبخت بودم اگر ..." و موفق ميشويم فلانكار را انجام دهيم و باز هم خوشبخت نيستيم. بنابراين گاه اميد ما نقش بر آب می شود چون برآورده نشده است وگاه، حتی هنگامی که برآورده میشود، باز هم نقش بر آب میشود، چراکه متوجه میشویم نتوانسته است سعادتی راکه انتظار داشتیم تأمین کند. به همین دلیـل است کـه بـرنارد شــا میگفت: "در هستی دو فاجعه هست؛ فاجعهٔ اول هنگامی است که آرزوهای ما برآورده نمیشوند و فاجعهٔ دوم هنگامی که آرزوهایمان برآورده میشوند." همانطوركه وودي آلن ميگفت: "آيا خوشبخت بودم اگر خوشبخت بودم؟" این بدان معنی است که به واسطهٔ همین امیدی که بـه خـوشبختی داریــم از خوشبختی دور افتادهایم. زیرا ما امید آنچه را فاقدش هستیم در سر داریم، و امید به خوشبخت بودن، خود، تأیید این نکته است که خـوشبختی در کــار

نیست. بنابراین، از سویی، به محض آنکه ما مذهب را وامی نهیم، به نظر من، به چنگ ناامیدی گرفتار میشویم؛ و از سوی دیگر، دقیقاً من درمی یافتم که آنچه ما را از خوشبختی دور کرده است امید به خوشبختی است.کسی که توان آن را داشته باشدکه خو د را از قید این امید،که همواره میان واقعیت و او قرارگرفته است، برهاند، در عین حال خود را از سرخوردگی رهانده است. به بیان دیگر، ناامیدی، در عین حال، هم توجه را به عنصر ناامیدکنندهای که در هستی است جلب میکند، و هم تلاشی است جهت رهاندن خود از قید امیدی که ما را گرفتار سرخوردگی و ناکامی میکند. برای مثال، هنگامی که نخستین کتابم منتشر شد، اولین نامهای که به دستم رسید نامهای بـود از یک روانکـاو کـه میگفت در این مورد با من همعقیده است، چراکه به گفتهٔ او امید دلیل اصلی خودکشی است. چرا؟ چون که آدمی خود را اساساً با سرخوردگی میکشد. به این تر تیب آنچه من از اصطلاح «ناامیدی شاد» اراده می کنم، ناامیدی است که در عین حال شاد هم هست. و هنگامی که آدم به چیزی جز آنچه در جهان واقع می شود امیدی نداشته باشد، به همین وسیله خود را از سرخوردگی رها ساخته است. در اینجا نیز من با سنت اسپینوزا تجدید پیمان میکنم، چراکه به عقیدهٔ اسپینوزا هدف فلسفه آن است که از وابستگی ما به امید و بیم بکاهد. در کتاب اخلاق، اسپینوزا میگویدکه "بدون بیم امیدی نیست، و بدون امید هم بسیمی نیست." و این، در واقع، یکی از نقطههای شروع کار فلسفی من بود. چون من يك استاد جوان فلسفه بودم و به واسطة ناخشنوديم از مدرنيته، سردرگم بودم؟ تنها زندگی میکردم، مضطرب بودم، و حـرفهٔ مـعلمی راکشـف مـیکردم. بنابراین، در حالی بسر میبردم که هم تردید بود و هم سردرگمی، اما در عین حال سرشار از آمادگی. و بلافاصله این جملهٔ اسپینوزا به یادم آمدکه میگفت: "بدون بیم امیدی نیست، و بدون امید هم بیمی نیست"؛ و از خود پرسیدم آیا این بدان معناست که در نظر اسپینوزا انسان فرزانه و خردمند ناامید است؟ چرا که ممیزهٔ فرزانگی فقدان بیم است. من بار دیگر به کتاب اخلاق رجوع کردم تا ببینم در آنجا چه نوشته است. و متوجه شدم که در نظر اسپینوزا انسان فرزانه از

هرگونه بیم و امیدی فارغ است. و دریافتم که خوشبختی معادل انتظارِ برآورده شده نیست، چراکه انتظار برآورده شده، نه خوشبختی، بلکه ملال است؛ و، همانطور که شوپنهاور میگفت، خوشبختی همانا فقدان ناامیدی است. مرجع دیگری هم داشتم که مهابهاراتا بود: "تنها انسان ناامید خوشبخت است، زیرا امید بزرگترین شکنجه و ناامیدی بزرگترین سعادت است." به همین دلیل است که من دو جلدکتابم را رساله در باب ناامیدی و در باب سعادت نامیدهام. در اندیشهٔ من، ناامیدی و سعادت نه دو عنصر متضاد، بلکه دو روی یک سکهاند وگمان میکنم که فقط به اندازهٔ ناامیدیای که می توانیم تحمل کنیم از خوشبختی بهره خواهیم برد. بنابراین فکر میکنم که مسئله انتخاب میان ناامیدی و مذهب است. حق باکانت است که میگوید: "دِر برابر این پرسش که اجازه دارم امیدوار باشم؟ مذهب پاسخی مثبت می دهد." بنابراین انتخاب میان مذهب یا ناامیدی است. کانت حق دارد، پاسکال هم همین طور. ما در این اعتقاد که ناامیدی ضرورتاً بدبختی است، در اشتباه هستیم. و این همان چیزی است که من در اپیکور، اسپینوزا، شوپنهاور، و حتی در نیچه یافتهام، و در مهاباراتا و بودیسم هم با آن روبرو شدهام. به همین دلیل، طرد امید، طرد خوشبختی نیست؛ صرفاً در اختیار گرفتن ابـزارهـایی است بـرای یـافتن خـوشبختی دیگـری. ایـن خوشبختی، خوشبختی موهومی در آینده نیست، بلکه سعادتی است کـه در حال حاضر، در پذیرش واقعیت و در عشق نسبت به آنچه هست وجود دارد.

ا اما شما چگونه میان تفکری مبتنی بر خواست و ایس تفکر مبتنی بس ناامیدی همسازی ایجاد میکنید؟

در واقع این سؤال خوبی است. اگر به شرق بودایسی بنگریم، میبینیم که این مسئله در آنجا هم مطرح می شود؛ به طوری که آنچه مین «ناامیدی» می نامم، بنابر متون بودایی، «آزاد کردن خود از قید امیال» است. اما من هیچ اعتقادی به این فکر ندارم، چون فکر می کنم بدون خواسته و میل، ما

خواهيم مرد. اين بدان معني است كه من به مفهوم «فعاليت» (conatus) اسپينوزا یا به اندیشهٔ «طغیان حیاتی» (pulsion) فروید، یا به «ارادهٔ معطوف به قدرت» نیچه وفادارم. به اعتقاد من، همانطور که شوپنهاور میگفت، زیستن همان میل به زیستن است، و در ما نیرویی ایجابی وجود دارد. بهطورکلی می توانگفت که دو شیوهٔ «خواستن» هست: «خواست» را مسی توان «فقدان» دانست یا «قدرت». هرگاه «خواست» فقدان باشد، همان چیزی است که افلاطون در رسالهٔ میهمانی میگوید؛ وی میگوید: "عشق یک خواست است و خواست فقدان چیزی است". آنچه آدمی نیست و آنچه آدمی ندارد، موضوع خواست است. حال اگر خواست فقدان باشد، ضرورتاً خوشبختی درکار نیست، زیرا هرگاه خواست فقدان باشد، من فقط چیزی را می خواهم که نـدارم. امـا خوشبخت بودن چیست؟ افلاطون و کانت میگویند خوشبخت بودن عبارت از داشتن آن چیزی است که میخواهیم. بله، اما اگر خواست عبارت از فقدان باشد، هیچگاه نمی توانیم آنچه را می خواهیم در اختیار داشته باشیم، چراکه آن چیزی را میخواهیم که نداریم. و درست از این لحظه برآورده شدن خواست به نابودی آن میانجامد. و این در حالی است که گاه من چیزی را میخواهم که ندارم و فقدانش مرا رنج میدهد، وگاه چیزی را دارم که نمیخواهم. بنابراین، گاه من زندانی فقدان و نتیجتاً زندانی محرومیت و، همانطورکه شوپنهاور میگفت، زندانی رنج هستم، وگاه زندانی ملال، یعنی زندانی نبود خوشبختی یا حتی زندانی وجود خوشبختی. به طوری که اگر خواستی در کار نـباشد، خوشبختی نیز در کار نیست. اما شیوهٔ تفکر دیگری هم هست که آن را نزد اسپینوزا می یابیم. بنا بر این فکر، خواست فقدان نیست، بلکه توانـایی است، توانایی لذت بردن و لذت بردن در توانایی. توانایی جنسی، از زمرهٔ فقدان نیست. ناتوان است که فاقد چیزی است و نه انسان صاحب تـوانـایی. انسـان صاحب توانایی چه زنی داشته باشد چه نداشته باشد، در هر دو حال از توانایی جنسی برخوردار است. تا آنجاکه خواست فقدان است، خوشبختی وجود ندارد و ماگرفتار محرومیت یا ملال هستیم. تا آنجاکه خواست توانایی است،

ما می توانیم به آنچه اپیکور «لذت» می نامید و اسپینوزا «شادی» مسی خوانــد دست یابیم. این بدان معناست که برآوردن خواست، هنگامی که خواست دیگر فقدان نیست، ضرور تاً به نابودی خواست نمی انجامد. «لذت بردن» چیست، جز خواستن آنچه داریم؟ اما اگر خواست فقدان باشد، فقط می توانیم چیزی راکه نداریم بخواهیم. اگر بتوانیم چیزی را بخواهیم که نداریم، زندگی جنسی ما مشكل تر مي شود. مثالي مي زنم: خوردن غذايي كه دوست داريم، لذت بردن از آن چیزی است که میخواهیم و فاقد آن هم نیستیم. به این ترتیب، آنچه در پی اندیشیدن به آن هستم، فلسفهای دربارهٔ خواست است؛ زیرا فلسفهای ماده گرایانه، از نوع فلسفهٔ من، فلسفهای بی خدا و تقریباً مبتنی بر خواست است. اما با انتخاب خواست به عنوان توانایی، نه آنکه مـن مـتعرض افـلاطون یــا شوپنهاور شوم، بلکه فرزانگی و انرژی حیاتی در ما، خود، به سوی توانایی لذت بردن میل میکنند. و در این حال مقصود من از ناامیدی، همانا خواستی است که از قید فقدان رها شده است و، بنابراین، از قید امید نیز رها شده است؛ چون این درست است که آدمی به آنچه ندارد امید می بندد، اما درست نیست که آدمی آنچه را ندارد میخواهد. در این لحظه، میخواهم با شما صحبت کنم. و درست همان کاری را میکنم که میخواهم، به همین دلیل صحبت کردن لذتبخش است. من مي توانم اميد آن را داشته باشم كه با شما صحبت كنم، براي این که هما کنون دارم با شما صحبت میکنم. بنابراین امید هیچگاه قابلیت آن را ندارد که ارضا شود، چون بهمحض آنکه ارضا شد، دیگر امید نیست. حال آنکه، خواست می تواند در لذت، شادی، و عشق ارضا شود. تفاوت میان امید و عشق در این است که آدمی همیشه به امر غیرواقعی امید میبندد،اما همیشه به امر واقعی عشق میورزد.بنابراین خرد ماده گرایانهای که همواره مشغلهٔ ذهن من بودهاست، در نهایت، گذری است به واقع گرایی. نکته ایـن است کـه از فقدان، از ناامیدی، و از توهم یک دنیای غیرواقعی دیگر به عشقی برسیم که از واقعیت آب میخورد. تعریفی که اسپینوزا از عشق به دست میدهد چنین است: "عشني شادياي است كه ايدهٔ علتش را همراهي ميكند". به بيان ديگر، به کسی یا چیزی عشق ورزیدن یعنی از این کس یا چیز لذت بردن. این تجربهای از فقدان نیست، بلکه تجربهای است از شادی.

ا اما در این فلسفهٔ خواست و عشق، چه جایی برای اخلاق قائل هستید؟ یعنی اینکه، غیر از رابطهٔ مبتنی بر خواست، چه جایگاهی بـرای رابـطه بـا دیگری قائل هستید؟

🔲 آنچه هنگام توجه به اندیشهٔ اسپینوزا بدان می اندیشیم، دقیقاً این است که هر خواستی خواستِ شادی است، زیرا اگر خواست، توانایی وجود داشتن باشد، پس خواست وجود داشتن از پیش وجود دارد. اما شادی چیزی نیست جز این احساس که من بیشتر وجود دارم، یعنی چیزی نیست جز احساس گذار به مرحلهای بالاتر. هر خواستی، خواستِ شادی است، و هر شادی عشق است، چون عشق شادیای است که ایدهٔ علت خود را همراهی می کند. به طوری که مسیری وجودی از خواست به شادی و از شادی به عشق هست و هر خواستی خواستِ عشق است. این نوع ارزشگذاری را می توان تقریباً جهانی دانست؛ بدان معنی که هریک از ما بخوبی احساس میکند و بخوبی میداند که عشق نفرت مرجح است، و هر عشقي، به آن ميزان كه از قيد فقدان رها شده باشد، شادی است؛ در غیر این صورت، یک عشق نگونبخت است. اما هرگاه عشق شادی باشد، این عشق عشقی خوشبخت است. بنابراین می دانیم ارزش عشق بیش از نفرت است، و هر شادیای خوب است و هر اندوهی بد. یس، ما می توانیم این ارزشگذاری عشق را چیزی بدانیم که بیش از هر چیز دیگری ارزش دارد. زیرا آنچه ارزشمند است موضوع خواست است و هر خواستی، خواستِ عشق است. در عین حال، ملاحظه میکنیم که تقریباً همیشه جای عشق خالى است؛ يعنى اينكه ما اغلب اسير اندوه، نفرت، خشم، يا تحقير هستيم. بنابراین، در عین حال، هم این احساس ارزش عشق در ما وجود دارد حراکه خواستِ ما خواستِ عشق است ــو هم احساسی از فقدان. به گمان من عشق

فقط در غیبت خود است که جلوه میکند. ما، درست همان موقع که به هنگام کودکی شیر میمکیدیم، عشق را نیز میمکیدیم.کودک شیرخوار با عشق در آغوش مادر آشنا میشود، پس ما عشق را همزمان با شیر میمکیم تا دو چیز را بدانیم: اول اینکه ارزش عشق بیش از هر چیز دیگری است و آدمی بدون عشق هیچ است؛ و دوم اینکه بدون عشق ماگرفتار محرومیت میگردیم، و این جایی است که به ساحت فقدان باز میگردیم.بنابراین، به نظر من، در اینجاست که اخلاق مطرح میگردد. هرگاه عشقی در میان باشد، اخلاق هم وجـود دارد. مثالی ساده میزنم: من سه فرزند دارم. قسم میخورم که هیچگاه آنها را از روی احساس وظیفه بزرگ نکردهام، بلکه آنها را با عشـق بــزرگ کــردهام. درنتیجه، اسپینوزا حق دارد که میگوید عشق فارغ از قانون است یا، چنانکه نیچه میگوید، هرگاه بر پایهٔ عشق عمل میکنیم، عمل ما فراسوی نیک و بد قرار میگیرد. ما به قواعد اخلاقی احتیاج نداریم، چراکه عشق را داریم. اما مواردی هم هست که عشقی در کار نیست. به این تر تیب که اگر شما فرزندانتان، شوهرتان یا زنتان و بهترین دوستانتان راکنار بگذارید،که حدود ده پانزده نفری می شوند، میماند مردمی که شما دوستشان ندارید یا کسمی دوستشان دارید. در چنین وضعی است که ضرورت قواعد اخلاقی احساس می شود. به نظر من، آنچه تجربهٔ اخلاقی مینامیم چنین است: آنچه از ارزشی برخوردار است عشق است، و هرگاه که شما دیگری را دوست نداشته باشید، باید چنان عمل کنید که گویی دوستش دارید. منظورم آن است که در ما عشق به عشق ورزیدن وجود دارد. به عشق وفادار ماندن عبارت است از کوشش برای رفتار به گونهای که گویی دیگری را دوست میداریم. این همان چیزی است که کانت، هنگامی که دربارهٔ حکم انجیلیِ "همسایهات را دوست بدار، همان طور که خود را دوست میداری" سَخن میگوید، آن را عشق عملی مینامد.کانت یکی از معدود کسانی است که فهمید این حکم در معنای تحتاللفظیش ابلهانه است. ابلهانه است برای آنکه عشق یک احساس است و احساس را نمی توان تجویز کرد. این حکم که "همسایهات را دوست بدار، همان طور که خود را

دوست می داری"، خو د حاوی تناقض است. بنابراین، منظور این گفته باید چیز دیگری باشد. کانت میگوید که منظور از آن این است: "چنان رفتار کن که گویی دوستش میداری". به گمان من اخلاق همین است، که عبارت است از به طور اخلاقی با دیگری رفتار کردن؛ چنان عمل کـردن کـه گـویی دوسـتش مىداريم. به بيان ديگر، اخلاق بدلِ عشق است. ما فقط هنگامي به اخلاق نياز داریم که با فقدان عشق روبرو باشیم. به همین دلیل است که ما تا این حد به اخلاق نیاز داریم، زیرا به جایی می رسیم که عشق تا این حد کم داریم. بنابراین، در فلسفهٔ خواست تداومی هست. هر خواستی یک شادی است، و هر شادی يك عشق است؛ و ، در نتيجه، هر خواستي خواستِ عشق است. اما غالباً عشقي در کار نیست. وفادار ماندن به نفس شادی، وفادار ماندن به نیفس خواست، عبارت است از رفتار بر پایهٔ عشق هنگامی که عشق میورزیم. و هنگامی که عشقی در کار نباشد، باید به کمک احساس یک اجبار، یعنی آن چیزی که اگر عشق وجود داشت خود به خود پدید می آمد، دست به عمل زد. بـنابرایــن، هنگامی که عشق وجود ندارد، باید اخلاق را اختیار کنیم. و ما تقریباً همیشه ناچاریم اخلاق را اختیار کنیم.

ا اما آیا میتوان از یک اخلاق دفاع کرد، بی آنکه عمومیت این دفاع را توجیه کنیم؟

پرسش سختی است. ما در اینجا باز میگر دیم به مسئلهٔ شالوده های فراطبیعی و مذهبی اخلاق. ما ناگزیریم قبول کنیم که در دوره های متفاوت اخلاقهای متفاوت وجود دارد. به بیان دیگر، ما نمی توانیم از بُعد نسبیگرایانهٔ اخلاق بگریزیم. من به این بُعد اعتقاد دارم. من از آن دسته از مردمانی هستم که به آنچه لوی -استروس یک «نسبیگرایی بی چون و چرا» می خواند نظر دارند. من اعتقاد دارم که هر اخلاقی به کشور ها یا دورانهایی که در آنها پاگرفته است شباهت دارد. در نتیجه هر اخلاقی نسبی است، و به عبارتی هر اخلاقی تاریخی

است، چراکه اخلاق مطلق وجود ندارد. البته این نسبیت، برخورد و همگرایی ميان اخلاقها را منع نميكند. به اعتقاد من، اخلاق عام، به آن معناكه همهٔ جهان بتواند همچون لیوانی روی میز به آن نگاه کند، وجود ندارد، اما اخلاقهایی وجود دارند که کمابیش قابلیت عمومیت پذیری دارند، یعنی اخلاقهایی که در آنها بخش عمدهای از بشریت می تواند خود را تصویر کند. از این دیـدگاه، اتفاقی نیست که اخلاقیاتی که بیش از همه در میان انسانها رایج است، در واقع اخلاقیاتی است که در اساس عمومیت پذیر است. به عنوان مثال، قبایل بدوی را در نظر بگیرید. غالباً برای مفاهیم «انسان»، «یکی از افراد نوع بشر» و «عضو قبیله» یک کلمهٔ واحد به کار میرود. به بیان دیگر، نیزد فیرهنگهای بـدوی انسانیت همانجا منزل میکند که قبیله منزل میکند. اخلاق این قبیله ها از اخلاق مبتنی بر تک خدایی - که همهٔ ابنای بشر را پسران خدا می پندارد و، بنابراین، انسانها را با یکدیگر برابر میداند و درنتیجه تمام بشریت را مـخاطب قــرار میدهد ــقابلیت عمومیت پذیری بسیار کمتری دارد. حال اگـر بـه تـحول تاریخی بنگریم، خواهیم دیـدکـه اخـلاقیاتی کـه عـملاً رواج پـافته است، اخلاقیاتی است که در اساس خود عام است. این اخلاقیات، هم اخلاق مذاهب بزرگ تکخدایی نظیر یهودیت، مسیحیت، و اسلام را در بر میگیرد و هم اخلاق بودایی راکه فرهنگ کشورهای آسیایی را شکل داده است. به بسیان دیگر، اینها اخلاقیاتی است که هرگونه خاصگرایی را، که مدعی رتبهبندی مردم به تناسب تعلق ایشان به فلان یا بهمان کاست و فلان یا بهمان قبیله است، مردود می شمارد. عام بودن این اخلاقیات بدان معنا نیست که برای هیچکس مقدور نیست خود را در ارزشهای یهودی، اسلامی، یا مسیحی بهجا آورد. چرا که این ارزشها ارزشهایی عمومیتپذیرند و نه عام. اگرکمی عقبتر بایستیم، آنچه این ارزشها را از یکدیگر متمایز میکند بازمیشناسیم. بـرای مـثال، یهودیت، اسلام، و مسیحیت، از دید ایمدئولوژیک، چیزی واحمد نیستند. بااینهمه، علیرغم تفاوتها، توافـقی تـقریباً عـام وجـود داردکـه مـیگوید بخشندگی بیش از خودخواهی ارزش دارد، و عدالت باارزش تر از بیعدالتی

است، و وفاداری باارزش تر از بی وفایی است، و شجاعت بیش از بز دلی ارزش دارد، و غیره و غیره. اینها را می توان «ارزشهای بشری» نامید؛ ارزشهایی که ادیانی که بشریت شناخته است، بویژه در سه دین تکخدایی بزرگ، نـمود یافتهاند. اما هیچ چیز ثابت نمی کند که این ارزشها نمی توانند فراتر از این ادیان دوام بیاورند. و این چیزی است که من مسئلهٔ وفاداری می نامم. اما چرا من از واژهٔ «وفاداری» استفاده میکنم. دلیلش این است که همان طور که میدانید واژهٔ «وفاداری» (fidelité) در زبان فرانسه همخانوادهٔ واژهٔ «ایمان» (foi) است. هر دو این واژه ها از واژهٔ لاتین fides می آیند که هم به معنی «ایمان» است و هم به معنی «وفاداری». حال، من فکر میکنم وفاداری چیزی است که، وقستی ایمانمان را از دست می دهیم، از آن باقی میماند. به بیان دیگر، آیا این بهانه که خدا، به گفتهٔ نیچه، مرده است و اینکه جوامع غربی ما نمی توانند دیگر با خدا وحدت یابند، دلیلی است برای چشمپوشی از خدا و ارزشهایی که مـذاهب تكخدايي حامل آنها بودهاند؟ هيچ چيز ثابت نميكند كه اين ارزشها نتوانند بدون ادیان بزرگ به حیات خود ادامه دهند. بنابراین همه چیز ثابت میکند که ما بدون این ارزشها نمی توانیم، دست کم به صورتی که ما را خشنو د سازد، به حیات خود ادامه دهیم. در نتیجه، من به اینجا می رسم که خود را یک بی خدای وفادار تعریف کنم، بی خدایی که می کوشد تاریخ انسانیت را تداوم بخشد و به آنچه ادیان برای بشر به ارمغان آوردهاند، و نه لزوماً به خود ادیان، وفــادار بماند. اما، آنچه این ادیان آوردند، دقیقاً انـدیشهٔ «امـر عـام» است، یـعنی اندیشهای که میگوید برای تمامی ارواح تنها یک خدا وجود دارد، و هـمهٔ انسانها در عنصری اساسی مشترکند. ما احتمالاً اندیشهٔ خدا را وامینهیم، اما ضرورت عمومیت را رها نمیکنیم. ما از اندیشهٔ برادری عام،که تک خدایی به ما امکان داد دربارهٔ آن فکر کنیم و ما در عین حال بیرون از تکخـدایــی مي توانيم به آن وفادار بمانيم چشمپوشي نمي كنيم.

🔲 بله، یی ریزی انسانیتی جدید، جز اینکه ما نمی توانیم انسان را جایگزین خداکنیم. منظورم این است که من به آن انسانگرایی که بدل به دین شود باور ندارم. هنگامی که به آشویتس و به آنچه اکنون در رواندا میگذرد می اندیشیم، عبارت «باور به انسان» چه معنایی دارد؟ انسان خدا نیست؛ او می تواند مرتکب بدترین کارها شود. در نتیجه، آنچه از انسانگرایی برایمان باقی می ماند، یک انسان گرایی نظری نیست که به خاطر آنچه ما از انسانیت مى شناسيم انسان را دوست بدارد؛ جراكه آنچه ما از انسانيت مى دانيم از شرافت انسانی بسیار دور است. منظور من از «انسانگرایی عملی» آن چیزی نیست که ما از انسانیت می دانیم، بلکه آن چیزی است که ما برای انسانیت مي خواهيم. به گمان من انسانيت به خودي خود فاقد ارزش است؛ زيرا انسان گونهای از حیوانات است که هـوشی رشـدیافته دارد و از فـرهنگی رفـیغ برخوردار است، اما در عین حال هراس بسیاری نیز دارد. من فکر میکنم که انسانیت ارزشی ندارد مگر به واسطهٔ برخی ارزشها. ارزش آزادی و عدالت سی بیشتر از ارزش انسانیت است. انسانیت حقیقتاً انسانی، انسانیتی است که به این ارزشها باور دارد؛ انسانیتی متمدن که به ارزشهایی که انسانیت ییریزی کردهاست وفادار می ماند. به بیان دیگر، نباید نسبت به آنچه انسانیت از خود و از ما بر آورده است ناسیاس بو د. وفاداری مورد نظر من، وفاداری به انسانیت، به انسانیت متمدن، است و نه به انسان اندیشهورز. بنابراین، مسئله این است که از نیهیلیسم فراتر رویم. چون، همان طور که در آغاز گفتم، از نظر مـن تـفکر فلسفی عبارت است از کوشش برای پیوند مجدد با سنت فلسفی، و تلاش برای اینکه این مجموعهٔ شاهکارها به ما ختم نشود، یعنی تلاش برای رد این نکته که فلسفه فقط تاریخ فلسفه است؛ و، به طور خلاصه،گذشته را پشت سرگذاشتن و تلاش براي تداوم كار. يس، امروزه انسان بودن عبارت است از خواهان تداوم تاریخ انسانی بودن از رهگذر وفادار ماندن به دستاوردهای مثبت انسانیت، یعنی وفاداری به برخی از ارزشها و برخی از شخصیتها، مانندِ ــاز نظر من ـعیسی. من همچنین نسبت به آنچه اسپینوزا میگفت، یعنی اینکه این تصویر

از انسانیت همچنان روشنگر راه ماست، حساس هستم. اما در عین حال به سقراط، بودا، اندیشهٔ مدارا، عقلانیت، و آزادی وفادارم. پس، در یک کلام، مطلب عبارت است از وفاداری به انسانیت، آنچنانکه در بهترین حالاتش نمود می یابد و، همزمان، نبرد با بدی و خشونت به خاطر توسعهٔ دستاوردهای مثبت انسانیت. درنتیجه، این نوعی وفاداری به انسانیت است، البته وفاداری به انسانیت متمدن. و در نهایت می توان گفت که این وفاداری، وفاداری به روح انسانیت متمدن. و در نهایت می توان گفت که این وفاداری، وفاداری به روح آدمی است. بی خدا بودن، بدین معنا هم هست که روحی جز روح بشری وجود ندارد، و البته تا آنجاکه نوع بشر بتواند چنین چیزی را پدید آورد.

🔲 پس آیا قرن بیست و یکم وفادار خواهد بود یا نه؟

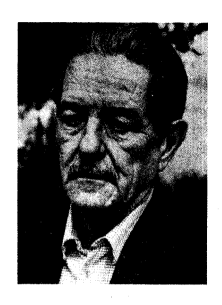
ل گمان نمی کنم قرن بیست و یکم قرنی مذهبی باشد، زیرا رویای ژان پل دوم مبنی بر دوباره مذهبی کردن اروپا رویایی است قرون وسطایی. و این رویایی مطلوب نیست. اما فکر می کنم که انتخاب حقیقی انتخابی است میان «وفاداری» و «توحش». ولی می توان گفت که قرن بیست و یکم یا قرنی معنوی خواهد بود یا نخواهد بود. نیز می توان گفت که این قرن، یا قرنی اخلاقی خواهد بود یا نخواهد بود. به بیان دیگر، من تصور می کنم که پرسش حقیقی عبارت است از اینکه وقتی دیگر زنده نباشیم چه چیزی از روح باقی می ماند؟ آیا مرگ خدا، مرگ روح است؟ در چه حالتی، بی خدا بودن به معنای رفتن به سوی نیهیلیسم است؟ آیا پس از مرگ خدا، زندگی معنوی ممکن خواهد بود؟ ماتر یالیسمی که من خود را به آن منتسب می کنم، عبارت از زندگی معنوی بدون خداست. نکته این است که باید از خود پرسید که چگونه باید به زیستن بادون خداست. نکته این است که باید از خود پرسید که چگونه باید به زیستن ادامه داد و به صور تی انسانی عمل کرد، آن هم هنگامی که دیگر نمی توان برای انجام چنین کاری بر احکام دین و امیدها و تسلیهای آن تکیه زد؟ یعنی چگونه انجام چنین کاری بر احکام دین و امیدها و تسلیهای آن تکیه زد؟ یعنی چگونه می توان بی خدا بود و ، در عین حال، نسبت به بشریت ناسیاس نبود؟

### <u>\•</u>

# هایدگر و بعداز او

گفتوگو با:

كوستاس آكسلوس



کوستاس آگسلوس Kostas Axelos

ممکن است از زندگی و آثارتان، به طورکلی، صحبت کنید؟

دبیرستان یونانی، در «انستیتو فرانسهٔ آتن» و «مدرسهٔ آلمانی» نیز درس خواندم. دبیرستان یونانی، در «انستیتو فرانسهٔ آتن» و «مدرسهٔ آلمانی» نیز درس خواندم. از آنجا که دانشکدهٔ موسوم به فلسفه، آموزش فلسفی رضایتبخشی ارائیه نمی داد، برای تحصیل حقوق و اقتصاد به «دانشکدهٔ حقوق» رفتم. اما جنگ مرا به جانب سیاست سوق داد: در زمان اشغال یونان به دست آلمانی ها و ایتالیایی ها، در نهضت مقاومت و، بعداً در جنگ داخلی که در آن انگلیسی ها با قوای نظامی دخالت کردند به عنوان سازمان دهنده، روزنامه نگار، و نظریه پرداز کمونیست، فعالانه شرکت کردم (۱۹۴۱–۱۹۴۵). سپس از حزب کمونیست کناره گرفتم و یک حکومت دست راستی مرا به مرگ محکوم کرد.

در پایان سال ۱۹۴۵ به پاریس آمدم. در آن جا، در سوربون، به تحصیل فلسفه پرداختم. از ۱۹۵۰ تا ۱۹۵۷، به عنوان محقق، در «مرکز ملی تحقیقات علمی» (گروه فلسفه) به کار پرداختم. سپس، تا ۱۹۵۹، به عنوان وابستهٔ تحقیقاتی در «مدرسهٔ عملی مطالعات عالی»، به کار روی رسالهٔ دکترایم ادامه دادم. از ۱۹۲۲ تا ۱۹۲۳ به تدریس فلسفه در سوربون پرداختم. در این میان، نوشتههایی نخست به یونانی و، سپس و عمدتاً، به فرانسه و نیز آلمانی سنتشر کردم که به شانزده زبان ترجمه شده است؛ و همراه با آن سخنرانیهایی نیز تقریباً در سرتاسر جهان ایراد کردم. غالب مطالب نوشتهها و سخنرانیهایم در ضمن کتابهایم آمدهاند. نخستین کتابم، نوشتههای دوران جوانی به نام جستارهای فلسفی در در آن به زبان یونانی منتشر شد.

از ۱۹۵۲ تا ۱۹۹۲ همکار، نویسنده، و سپس سردبیر مسجلهٔ آرگسومان (Argument) شدم، و بعد، از سال ۱۹۶۰، مجموعهٔ «آرگومان» (براهین) را در مؤسسه انتشاراتی می نویی (Minuit) تأسیس و اداره کردم.

در ۱۹۵۹ از رسالهٔ دکترایم در سوربون دفاع کردم که بعداً در دو مجلد در انتشارات می نویی به چاپ رسید: مارکس، متفکر تکنولوژی (۱۹۶۱) و هراکلیت و فلسفه (۱۹۶۲). اینها دو جلد نخست سه گانه (تریلوژی)ای بودند به نام «گسترش سرگردانی»، که جلد سومش راکتاب به سوی تفکر جهانی (۱۹۳۴) تشکیل می داد. پس از این کتاب مدخلی بر تفکر آینده را در انتشارات نی یه مه یر انیز انتشارات می نویی به چاپ رساندم. سه گانهٔ دوم، به نام «گسترش بازی»، را نیز انتشارات می نویی به چاپ رساند و شامل سه کتاب بازی جهان (۱۹۲۹)، به دنبال اخلاقی محتمل (۱۹۷۷)، و کمک به منطق (۱۹۷۷) بود. و سه گانهٔ سوم هم، به نام «گسترش تحقیق»، عبارت بود از: براهین تحقیق (۱۹۷۹)، افقهای جهان (۱۹۷۴)، و مسائل بازی (۱۹۷۹). در ۱۹۷۳، کتاب کوچک مصاحبه ها رمونپلیه ، فاتامورگانا) را به چاپ رساندم.

پس از این سه سه گانه، دو کتاب دیگر نیز در انتشارات مینویی به چاپ رسید، به نامهای سیستماتیک باز (۱۹۸۴) و دگردیسیها (۱۹۹۱). 🔲 از چه سنی به فلسفه علاقهمند شدید؟

در آسمان گرگ و میش شروع به چشمک زدن کرد. حرفهای پراکندهٔ استادان حزاه دربارهٔ زیست شناسی یا تاریخ، خواه دربارهٔ یونان قدیم یا جدید \_ نقشی روشنگر بازی کرد، و این همه را مطالعهٔ آثاری همراهی می کرد که فکر و شعور پسر جوانی را که من بودم مخاطب قرار می دادند: آثاری از \_بدون ترتیب خاصی \_شکسپیر، داستایفسکی، گوته، ایبسن، استریندبرگ، هراکلیت، روسو، مارکس، نیچه، فروید، و برخی سورر ثالیستها. البته اینها مجموعاً سیستمی نمی ساختند.

اما، برحسب شقاقهای مختلفی که در جایی یکی می شدند، در آنچه مدتها بعد سیستماتیک نامیدم ثبت می شدند. تفاوت میان سیستم و سیستماتیک همچنان برای من اهمیت دارد.

در بیستویک سالگی مقالهای دربارهٔ هراکلیت در مجلهای دانشجویی انتشار دادم. به دنبال چشماندازی برای تفکر میگشتم، اما پیدایش نمیکردم. به طور مبهم احساس میکردم که چیزی در آن سوی فلسفه و شعر وجود دارد، و این «در آن سو» با یک «در این سو» رابطه دارد. دنیایی که مرا احاطه میکرد بیش از حد یکنواخت بود. نوجوانها خستهام میکردند. مدرسه در کل، خانواده، مذهب، وطن، انتخاب حرفه یعنی کار، و بخش اعظم دوستانم فاقد عمق و حرارت به نظرم میرسیدند. طبیعت را آن موقع دوست داشتم، اما این را نمی دانستم.

🧖 شما وارد سیاست شدید. کی و چگونه؟

راست در یونانی که به دست نازیهای آلمانی و به کمک افراطیون راست یونان اشغال شده بود (پایان ۱۹۴۱ ـ آغاز ۱۹۴۲). تنها یک راه در برابر من

وجود داشت: مارکسیسم، که نخست کشور را آزاد می کرد و سپس آن را به سمت یک انقلاب اجتماعی هدایت می نمود. من در سوسیالیسم و کمونیسم چیزی مثل «تحقق فلسفه» را می دیدم. در گروههای جوانان کمونیست و حزب کمونیست مبارزه می کردم و مسئولیتهایم را می پذیرفتم. به عنوان سازمان دهندهٔ سیاسی، روزنامه نگار، و نظریه پرداز، تمام زندگی من در جهت هدفی قرار داشت که باید به آن دست می یافتم. اما حتی در این فعالیت نظری و عملی هم همیشه احساس نوعی کمبود می کردم، بی آنکه بتوانم جای آن را مشخص سازم یا آن را در قالب یک نظریه بیان کنم.

آیا به مارکسیسم وفادار مانده اید؟

یعنی بخصوص کمونیستها و هواداران آنها، به صورت مخالف دولت در آمدند. شکافها رفته رفته آشکار می شد. حزب دستگاهی بوروکراتیک را با سلسله مراتب بی چون و چرایش بر پاکرد، اما جنبش بشدت دربند امور عادی و پیش پاافتاده مانده بود و هیچ پیش بینی یا دیدی نداشت. در ابتذال ناشی از نوعی اخلاق گرایی غیر منطقی، تنها کاری که صورت می گرفت خزیدن خرده بورژ وامآبانه بود.

🔲 آیا این وضعیت بود که شما را از مارکسیسم دور کرد؟

آ شکاف در «ایمان» کمونیستی بشدت و عمیقاً مشهود بود و مرا به جانب راه دیگری سوق میداد. بی آنکه چندان بدانم به کجا. آنچه هم مرا بسختی تکان داد، مرحلهٔ اول جنگ داخلی (دسامبر ۱۹۴۴ فوریه ۱۹۴۵ بود، چون من در سالهای بعد از آن، یعنی در مرحلهٔ دومش، حضور نداشتم (آن موقع در پاریس زندگی می کردم). جنگ داخلی هنگامی در گرفت که

انگلیسی ها و مقامات یونانی از پارتیزان ها خواستند که سلاحهایشان را به زمین بگذارند. این جنگ را حزب مانند بیماران مبتلا به اسکیز وفرنی پیش برد، چون مطلقاً نمی دانست چه می خواهد و چه استراتژی و تاکتیکی برای پیشبرد آن لازم است. بااینهمه برخی از رهبران بلندپایه می دانستند که یونان، به عنوان منطقهٔ نفوذ، در اختیار انگلیسی هاگذاشته شده است. روسیهٔ به اصطلاح شوروی دخالتی نکرد: روسیه می دانست که چپ به سوی نابودی پیش می رود و هیچ کاری برای کمک به آن نکرد؛ از طرف دیگر خوشحال هم بود که در یکی از مناطق استراتژیکی بالکان درگیری وجود دارد.

با اینکه چشمو گوشم بسیار باز شده بود، جنبش کمونیستی را ترک نکردم و در نخستین مرحلهٔ جنگ داخلی فعالانه شرکت کردم، چون نسمی خواستم هموطنانم از مزایای عملی بهره مند شوند که می توانست به صورت کنار گذاشتن چپ شکست خورده و بازگشت به طبقهٔ اجتماعی من، یعنی بورژوازی بزرگ، پدیدار گردد. فقط وقتی از سرزمین مادری دور شدم توانستم نقد اساسیم را بصراحت بیان کنم، هرچند هنوز بسیار ناپخته بود. در کشتی ای که ما را به فرانسه می برد رفته رفته احساس چیزی مثل «آزادی» می کردم.

#### 🔲 این سفر چگونه میسر شد؟

استیتو فرانسهٔ آتن»، که من شاگردش بودم، وقتی که افراط گرایی راستگرایان را، که دامنهاش رفته رفته گسترش می یافت، دید و پیش بینی کرد، تصمیم گرفت تعدادی از محققان و هنرمندان جوان مستعد را، بویژه از چپ، به همراهی چند نفر دیگر که در معرض خطر قرار نداشتند، به فرانسه بیاورد. بدین ترتیب، به همراهی گروهی از جوانان سیاسی و عدهای بهاصطلاح غیرسیاسی به پاریس رسیدیم (پایان ۱۹۴۵)؛ یعنی مجموعهای از محصلان بورسیه یا نیمهبورسیه یا همراهان آنها، که بعداً اشخاص دیگری نیز به آنها پیوستند. در این دوره از حزب کمونیست یونان بیرون آمدم و بعدها در

دادگاهی که در حکومتی بسیار دستراستی تشکیل شده بود، غیاباً، به مرگ محکوم شدم.

🔲 رویهمرفته شما مارکسیسم ـ لنینیسم راکلاً رد میکنید؟

نه. کوشش فکری من چندان متوجه مارکسیسم لنینیسم نیست که بنای آن به خودی خود و مطابق با روح زمانه فرو می ریزد. چون هنوز هم در بطن اندیشهٔ خود مارکس هسته ای روشن وجود دارد. کوشش وی در تشخیص بیماریهای جامعهٔ سوداگر، سرمایه داری به طورکلی، و تکنولوژی ای که جهانی می شود همچنان معتبر است و می تواند فکربرانگیز باشد. اما مارکس با مارکسیسم تفاوت دارد که هم در ایجاد آن دخیل است و هم از آن مبراست. اشتباه بزرگ مارکس در آنجا بود که فکر می کرد جامعهٔ آیمنده جامعه ای سوسیالیست و کمونیست خواهد بود. علاوه بر آن، مارکس هم اید ئالیست است می شود این است: آیاکمونیسم به عنوان یک آرمان می تواند از دل این خاکستر می شود این است: آیاکمونیسم به عنوان یک آرمان و واقعیت را در برابر هم می گذاریم دیگر همه چیز یکباره معیوب نمی نماید. نااندیشه های مارکس است می گذاریم دیگر همه چیز یکباره معیوب نمی نماید. نااندیشه های مارکس است که ما را به تفکر دربارهٔ او فرا می خواند، و البته جهان راه خودش را می رود.

شماکتاب مشهور «تاریخ و آگاهی طبقاتی» اثر لوکاچ را ترجمه کرده اید.
 چه چیزی شما را به انجام این کار برانگیخت؟

با ژاکلین بوا ترجمه کردم. من این کار را علی رغم تمام موانع انجام دادم تا با ژاکلین بوا ترجمه کردم. من این کار را علی رغم تمام موانع انجام دادم تا محاسن و معایب آن را نشان دهم. وقتی ما شروع به ترجمهٔ لوکاچ در مجلهٔ آرگومان کردیم، هم خود نویسنده و هم حزب کمونیست فرانسه اعتراض کردند

و خواستار توقف کار ترجمه شدند. بدون آنکه ترسی به دل راه دهیم کل کتاب را ترجمه کردیم که بهعنوان نخستین کتاب در مجموعهٔ «آرگومان» به چاپ رسید.

🔲 از کی به اندیشهٔ هایدگر علاقهمند شدید؟ آیا با او ملاقات کردید؟

در آغاز دههٔ پنجاه بود که شروع به مطالعهٔ عمیق اندیشهٔ هایدگر کردم. مسائلی همچون معنای وجود در افق زمان، نیهیلیسم، تـاریخ فـلسفه (متافیزیک)، که باید مجدداً دربارهٔ آن فکر کرد، لزوم دست زدن به تفکری که به فلسفه می رسد و از آن فرا می گذرد، ایجاد گفت و گو با شعر، یا تأمل در باب تکنولوژی باز تاب زیادی در تلاش فکری خود من داشتند.

در این مطالعه می دیدم که چگونه هایدگر از میان متافیزیک عبور می کند و آن را خاتمه یافته می خواند. یک پای او در درون بود و یک پایش در بیرون. اندیشهٔ او، در عین موفقیت، با شکستی سخت نیز همراه بود. گویی شکافی، هم در رانطهٔ این اندیشه (یا آثار وی) با زندگی خصوصی یا اجتماعیش وجود داشت. او چیزی را می گوید و سپس نقیضش را می آورد؛ با نبوغ خود پیشگویی می کند اما نمی تواند از حلقه ای که او را در خود گرفته است خارج شود. با خود هایدگر در سال ۱۹۵۵ در پاریس آشنا شدم که از آن جا همراه همسرش و ژان بوفره به سریزی - لا - سال در نورماندی رفتیم؛ آن جا همراه همسرش و شروزه برایش تر تیب داده بودند. در طی سمینار من مترجمش بودم و سخنرانی افتتاحیه اش را، با عنوان فلسفه چیست؟ من و بوفره ترجمه کردیم.

هایدگر به آثارش شبیه بود: پر از تناقض، برخی نبوغ آمیز و برخی دیگر معمولی. او درعین حال که متفکری بزرگ بود یک خرده بورژوا، یک عامیِ آلمانی نیز بود. آشنایی با فکرش و با خودش (طی چندین سال بارها همدیگر را دیدیم) برای من مشمر ثمر بود، اما درعین حال باعث شد که از او فاصله بگیرم. پس تلاش کردم با هایدگر و فراتر از او فکر کنم. آ شما و ادگار مورن گردانندگان اصلی مجلهٔ «آرگومان» بودید. هـدف این مجله چه بود؛

🔲 در آن زمان (۱۹۵۹–۱۹۹۲) چندین گرایش کمابیش قوی یــا کمابیش سطحی وجود داشت: فلسفهٔ رسمی و دانشگاهی که همچنان به تفاسیر چسبیده بود، تلاشهای کموبیش (عمدتاً کم) علنی کاتولیکی ، جریانات پدیدارشناختی و اگزیستانسیالیستی، بقایای جنبش سوررئالیستی، مـخالفان وضع موجود، ماركسيستها از هر قماش، و جريانات مختلف روانكاوي؛ اينها همه از طریق مقاله، کتاب، سمینار، گفتوگو، و سخنرانی به بیان نظریات خود می پرداختند. آرگومان مُبلغ هیچ مشربی نبود؛ چنین یا چنان نبود. مــا تـــلاش میکردیم همه چیز را مورد سؤال قرار دهیم، راهی به ماورای مارکسیسم پیدا کنیم، شیوهٔ دیگری برای تفکر و، اگر میسر باشد، برای عمل طراحی کنیم. در درون خود مجله هم چندین گرایش مختلف وجود داشت که میکوشیدند به باروری یکدیگر کمک کنند، و در غیرایـنصورت بـا یکـدیگر هـمزیستی میکردند. مجلهٔ ما نقشی مهم بازی میکرد و، درحالیکه تقریباً مخفیانه انتشار می یافت، از حمایت دانشجویان و استادان برخوردار بود، و با برخی جریانات در ایتالیا، یوگوسلاوی سابق، و آلمان تـماس داشت؛ بـرخـی از تـحلیلها و دیدگاههایش بعدها مورد استفادهٔ قیام دانشجویی سالهای پایانی دههٔ شصت و نیز روشنفکران مختلف قرار گرفت ، بی آنکه بهطورکلی بـه مـرجـع آنــها اشارهای شود. نظر کنونی من دربارهٔ این مجله این است: این مجله توانست نه فقط ادله و براهین راگسترش دهد، بلکه گاهی به بسط اندیشهها نیز یاری رساند.

سما فلسفه تان را در سه سه گانه شکل داده اید: «گسترش سرگردانی» «گسترش بازی» «گسترش تحقیق» و متعاقب آنها دو کتاب منتشر کرده اید: «سیستماتیک باز» و «دگر دیسی ها». در این آثار ما از هراکلیت به هگل و مارکس، نیچه، فروید، و هایدگر می رسیم و تا عصر تکنولوژی جهان پیش

می آییم. چه وحدتی در زیربنای این پراکندگی ظاهری آثار شما وجود دارد؟

نمیخوانم؛ این کوشش در ماورای فلسفه /متافیزیک و تقابلهای یکی همه، نمیخوانم؛ این کوشش در ماورای فلسفه /متافیزیک و تقابلهای یکی همه، وحدت کثرت، و هستی نیستی قرار دارد. هدف من بازی جهان است و نه چیز دیگر. این کوشش به هیچ وجه پراکنده نیست، بلکه دارای وحدت و یکپارچگی فوقالعاده زیادی است: با تر تبی تاریخی مراحل مختلف راهی را طی میکند که از هراکلیت به هایدگر می رسد، و در یک سیستماتیک، نه یک سیستم، به افق باز و اجزاءِ مختلف جهان نزدیک می شود. بازی جهان که از یک مرکز، همچون مارپیچی با دو مدخل و مخرج، بسط می یابد گریزی از سرگردانی ندارد، در و از طریق دگردیسیهای یک چیز واحد ــ یعنی زمان ـ شکل می گیرد، بیشتر همچون سؤالی فهمیده می شود، سؤالی مشخص با تشعشعات میکد، تا یک مسئله.

🔲 مشخصهٔ بازی جهان دقیقاً چیست؟

جهان نیست، وجود (ثابت) ندارد، دربارهٔ آن فقط می توانیم بگوییم که بازی می کند. جهان با گذشتن از میان گذرگاهها و راههای متعددی متجلی می شود که به مثابه جهانهایی واحد کلی، مجموعهای منتشر را می سازند. بازی جهان در خود و از طریق خود بسط می یابد، اصلی یا حقیقتی ندارد که خارج از آن باشد، دربرگیرندهٔ تمام امور انسانی یا غیرانسانی ای است که در حکم اجزاء یا پاره های مختلف جهان بازی می کنند، بی آنکه آنها را در خود محبوس سازد.

انسان «محصول» جهان است و جهان «محصول» انسان. انسان شریک بازی جهان است. او خود در مقام بازی کننده ظاهر می شود، در مقام شریک بازی جهان است. او خود در مقام بازی کننده ظاهر می شود، در مقام شریک جهان که در عین حال داو او نیز هست، در همان حال که او خود نیز داو جهان است. انسانی، در مقام بازی کننده و بازی شونده، صرفاً سوژه ای نیست که با اشیاء مواجه شود. بازی ای که از او عبور می کند و او را پشت سر می گذارد، به عروج (assomption) انسان توسط جهان می انجامد. و هر آنچه را «چیز» تلقی می کنیم جزئی است از مجموعهٔ مجموعهها، پاره ای از «کلیتی» تقسیم شده، بخشی از افق باز سیاره و نه پسامدرن.

🔲 به عقیدهٔ شما ریتم زمان چگونه شکل میگیرد؟

بازی زمان، بازی جهان، نه خطی است و نه دوری. سه بُعد ندارد، بلکه هریک از ابعادش واحد ـ سه گانه است. هر لحظه از زمان در آنِ واحد هم گذشته است، هم حال، و هم آینده، و هر مرحلهای، هر دمی، «در» مکان ایجاد می شود و می گذرد. بازی مکانی ـ زمانی به روی ما باز می شود و روی نهان می کند؛ این بازی بر بازی جهان تسلطی ندارد . یعنی جهانی که آنچه را هست به ما عطا می کند و خود می شکند، باز می گردد و دگر می شود، در هیئت منظومهای از «همان» (même) که با «دیگر» و «متفاوت» یگانه نیست، بلکه آنها را در خود دارد.

شما شاهد بیزاری انسانهای امروز از تفکر هستید. تفکر غرب به کسجا
 میرود؟

تفکر غرب به عصر جهانی شدن امور پا میگذارد، عصری که دربارهٔ شالوده هایش پیش از این تفکر شده است، هرچند ناقص. قدیمی و کنونی به حیات خود ادامه می دهند. ریتم عصر جهانی شدن مأخوذ ازگذشته،

حال، و آینده است. اگر انسانهای امروز از تفکر پرسشگر متنفرند \_ تفکری که تجربهٔ باز بودن را از فروبستگی جدایی ناپذیر می سازد. بدین دلیل است که دوران ما وارد مرحلهٔ آغازِ پایان شده است، پایانی که مدتهای مدید به طول می انجامد، و پایان یافتن را پایان نمی دهد. (معمولاً در خصوص آنچه به پایان مربوط است افکاری ساده انگارانه وجود دارد.) پایان به معنای صرفِ توقف نیست؛ پایان راهی را در می نوردد و در پیش می گیرد که خاص آن است، راهی آکنده از پیروزی و شکست، نوزایی اشکال کهنه و ترکیبات پیچیده، و تازگیهای زودگذر، در حالی که چیز اساساً تازه ای که نمی آید، که به این زودی نخواهد آمد \_ اگر اصلاً باید بیاید \_ در یک دوره معلق می ماند.

🔲 در این موقعیت جهانی دربارهٔ خودتان چگونه میاندیشید؟

ت حتی در این عصر طولانی و پایانی تکنولوژی جهانی هم متفکران و شاعران میکوشند صدایشان را به گوش دیگران برسانند."تمام صداها در بیابان برنمی خیزند، حتی اگر این بیابان عالمگیر شود و پیوسته وسعت یابد." (نیچه).

برای پاسخ به سؤال شما، میگویم که من (ضمن آنکه از خودم میگریزم) خود را متفکری مخفی و زیرزمینی میدانم که یا شناخته خواهد شد یا شناخته نخواهد شد؛ اما شناختن یعنی چه؟ این اندیشهٔ تقریباً مخفی و زیرزمینی، همچون ستارهای که افق را طی میکند، از میان زمین و آسمان عبور میکند و در پی آن است تا بهصورتی پر ثمر نه فقط بر شعر به عنوان یک نوع ادبی، بلکه بر شعریت جهان انطباق یابد.

🔲 آیا اندیشهٔ شما به امیدی میانجامد؟

🔲 امید و ناامیدی، خوشبینی و بدبینی، تراژدی و کمدی مقولاتی

محدود و تنگ و تا حدی منسوخند. در ماورای این مقولات که ما را وادار به تفکر و عمل میکنند، بی آنکه منتظر بابانوئل شویم یا از فاجعهای نزدیک یا دور بهراسیم، جستوجو و تجربهای دیگر آغاز می شود. تفکری که، هماهنگ با ریتم بازی زمان، به روی آینده باز می شود، به گذشته بازمی گردد، و از حال می گذرد، به نوعی از قبل در اینجا هست، بی آنکه کاملاً هم در اینجا باشد. طی طریق می کند و به آنچه عطا می شود و باز پس گرفته می شود، به عطیهای که در و از طریق آنچه می دهد باز پس گرفته می شود، به عطیهای که در رد می کند. گاه در کمین آن می نشینیم، معمولاً آن را به حال خود رها می کنیم. این تفکر در صدد آن است که به هر دو کرانه برسد، که نه دو تا هستند و نه شباهتی به کرانه دارند. بدین گونه، مرگ همراه با زندگی عمل می کند.

ا شما از مرگ همچون «باز شدن» صحبت میکنید. چرا مرگ در اندیشه های شما چنین حضور مستمری دارد؟

جواب شما راکمی باخشونت میدهم. صرفاً به این خاطر که زندگی در مرگ جای دارد. بهجای اینکه مرگ نیز در زندگی جای دارد. بهجای اینکه موافق یا مخالف زندگی یا مرگ باشیم، آیا نمی توانیم نسبت به این سکهٔ دارای پشت و رو، نسبت به این وحدت حداقل دوگانه نظری دوستانه تر داشته باشیم؟

کونه می توانیم با جنبه های ناخوشایند فرهنگمان و با آنچه شما «ملال جهان» می نامیدش کنار آییم؟

ا با تفکر دربارهٔ آنها و با تجربه کردن آنها، با بناگزیر تحمل کردن آنها و با دگرگون کردن آنها. برای غلبه بر آنها، نیازمند تلاشی هستیم هم آرام و هم جنگ طلبانه. جهان است که تاریک می شود و از ما دور مسی شود، ما

هستیم که بازی ای را که از ما عبور می کند پس می زنیم. انفعال و خستگی، فعالیت و تلاش، که بر ما و از ما عارض می شوند، نمی توانند راه حلی در اختیار ما بگذارند. وانگهی راه حلی، رستگاری ای، گریزگاهی وجود ندارد. خلئی که در همه جا حاضر است اجازه نمی دهد آن را مصنوعاً پر سازند. این نقص صرفاً منفی و سلبی نیست؛ راه به امکاناتی نیز می دهد که بسیار کهن و هنوز ناشناخته اند. تمدن خرده نیستی (petit néant) و فرهنگ، به مفهوم میل به تلاش برای مصرف هر چه بیشتر، هیچ کمکی به ما نمی کند. خوب؟ جای گرفتن در جایی غیرقابل تحمل، رنج بردن و عمل کردن، فکر کردن و باز کردن، هیچ یک راهی در پیش پای ما نمی گذارد. اتخاذ نگرشی مشفقانه نسبت به بازی جهان و اجزاء و بازی ای که از ما و دیگران عبور می کند، نسبت به بازی جهان و اجزاء و پاره هایش صرفاً یک موضعگیری نیست؛ این نگرش می تواند پدید آید به شرط آنکه جرثت کنیم بگیریم و بدهیم.

آیا اندیشه ای که شما می پرورانید، می تواند در جامعه به عمل درآید یا اینکه باید از پایان سیاست به طورکلی صحبت کرد؟ آیا فکر جامعه ای عادل، که می تواند با نوعی برداشت فلسفی بیامیزد، هنوز معنایی دارد؟

کر در تفکر به عمل درمی آید. فکر بدین منظور پدید نمی آید که فوراً در عمل مؤثر واقع شود. آنچه را ما فکر می نامیم به این صورت وجود ندارد.

بااینهمه فکر کردن یعنی فکر کردن دربارهٔ جهان، گرفتن عطیهاش و باز شدن و باز کردن. سیاستهای بزرگ با اندیشهای فلسفی همراه بو دند که بنیاد آنها را تشکیل می داد و آن سیاستها هم در پی آن بو دند تا بر آن اندیشه مؤثر واقع شوند؛ مع هذا این سیاستها به شکست می انجامیدند، در عین حال که غالباً با موفقیتی نیز همراه بو دند. سیاست بزرگ به پایان رسیده است، پایانی که تا ابد ادامه خواهد یافت، چون تمام اصول بزرگ دیگر بیان شده اند. سیاست بدل به

نظر و عملی برای اداره و سازماندهی می شود که همواره تجدید می گردد. ما دشوار می توانیم کاراییش را تأیید کنیم. سفید یا سیاه کردنش آسان است. ایدهٔ جامعه ای عادل اید ثالیستی است. تمام ایده ها، تا آنجاکه ایده اند، فروریخته اند \_و البته آثاری پر ثمر از خود باقی گذاشته اند \_و تمام اید ثال ها هم همین سرنوشت را داشته اند.

معنا نیز بر پایههای لرزان استوار است، نه برانگیزانندهٔ فکری است و نه عملی. با این حرف ما نمیخواهیم بگوییم که معنی معنایی حقیقی داشت که در حاکمیت پوچی در سیر و حرکت بود. کلمات کلیدی، همچون «عدالت» یا «جامعه»، باید مدام مورد پرسش قرار گیرند، برای اینکه معنای آنها یکسره تردیدپذیر است. فلسفه و سیاست یا حتی فلسفهٔ سیاسی در ظاهر کار میکنند، و در هر گام تعادلشان را از دست میدهند و به سویی متمایل میشوند. ناچارم این را یک بار دیگر بگویم: در آنچه میکوشم دربارهاش فکر کنم بی آنکه فلسفه ببافم یا به متافیزیک بپردازم اصطلاحاتی همچون «جامعه» یا «عدالت»، انتزاعیند. چه کسی هرگز می تواند بگوید که کلماتی چنین مطلق و در عین حال مبهم چه بودند، چه هستند، یا چه خواهند بود؟

🔲 داوِ بازی آتی فکر شما ۔اگر نگوییم فلسفهٔ شما ۔چه خواهد بود؟

داوِ بازی آینده همان داوی است که قبلاً در کار بود. «همان» به معنای یکسان نیست، و دیگر و متفاوت را نیز شامل می شود. در حالی که والا ترین داوِ بازی انسان حتی اگر خودش ندانید جهان است، و (والا ترین) داوِ بازی جهان انسان است، چه باید اندیشید و چه باید کرد؟ حرکت در جهات مختلف دگردیسی «همان»، تلاش در راه فکر کردن بر مبنای نااندیشهای که ما را مخاطب می سازد، این است وظیفهای که در برابر تمام تفکرات گذشته حال - آینده قرار دارد. همزمان با این کارها، خود را تا حدودی از بودن (در مقام فعل و اسم) رهاندن، از حاکمیت دستوری و منطقی

٣٠٦ 🗆 نقد عقل مدرن

ـ هستی شناختی فعل ربطی «است» سرتافتن، تکاندن هر گزارهای از سر تا ته؛ این است راه ممکنی که باید پیمود، به شرط آنکه همه چیز را در «شدن» مدفون نسازیم.

دسامبر 199۳

### <u> 11</u>

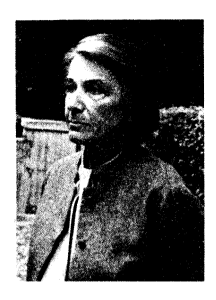
## رمسان نسو و ادبیسات امروز غرب

گفتوگو با:

ناتالي ساروت

آلن رُب گرىيە

ميشل بوتور



ناتالی ساروت Nathalie Sarraute

به نظر بسیاری شما همواره یکی از ارکان رمان نو بودهاید. به ماجرای رمان نو جگونه مینگرید؟ آیا از نظر شما رمان نو داستانی کهنه است یا آنکه معتقدید هنوز هم کنونی است؟

آ فکر می کنم جنبش رمان نو بسیار سودمند بود، اما این جنبش بسیار پراکنده بود. به نظر من، جنبش رمان نو در سال ۱۹۷۵ با کتاب من، عصر بدگمانی، آغاز شد، اما در ضمن باید گفت که از نویسندگان بسیار گوناگونی شکل گرفته بود و هریک از این نویسندگان نوشتن را در راهی متفاوت پی گرفتند. هیچ وجه مشترکی میان این نویسندگان وجود نداشت جز این اندیشه که رمان، مانند هر شکل دیگری از هنر، باید پیوسته نو باشد.

| 🔲 من معتقدم که از رمان نو جز نویسندگانش چیزی بــاقی نــمانده       |
|--------------------------------------------------------------------|
| ست، یعنی افرادی چون کلود سیمون یا آلن رُب گری یه یا خود من که هنوز |
| هم مىنويسيم.                                                       |

آ میشل بوتور میگفت: رمان نو یک مکتب نیست، بلکه یک جنبش تاریخی است. در این مورد چگونه فکر میکنید؟

🔲 من با میشل بوتور موافقم. رمان نو یک مکتب نیست. بـلکه، همانطورکه او میگوید، از نویسندگانی تشکیل شده استکه با نظر من در عصر بدگمانی همعقیده بو دند و میخواستند رمان نو شود؛ نو شدنی از آن دست که در هر شکل دیگری از هنر وجود دارد. در واقع آلن رُبگری یه اولین کسی بود که در اندیشهٔ تشکیل جنبشی برای مقابله با ادبیات سنتی بود. او هـنگام انتشار عصر بدگمانی همراه با ژروم لندوَن انـتشارات مــینویـی را ســرپرستـی می کر د. او سخت مجذوب کتاب من شده بود، به همین دلیل در سال ۱۹۵۷ کتاب واکنش ها (Tropismes) را،که در سال ۱۹۳۹ نزد ناشر جوانی بهنام روبر دونوئل منتشر کرده بودم و مورد توجه قرار نگرفته بود، تجدید چاپ کرد. با تجدید چاپ واکنشها و عصر بدگمانی و انتشار حسادت، اثر آلن رُسگری یه، هیاهویی از جانب منتقدان سنتی بهراه افتاد. امیل هانریو (Henriot) به ما حمله کر د و گفت که می توان از آثار ما با عنوان رمان نو سخن گفت. آلن رُبگری په با انتشار مقالهای دربارهٔ عصر بدگمانی در مجلهٔ کریتیک (Critique) به او یاسخ داد و جنبش رمان نو را شهرت بخشید. اما، در حقیقت، آثار همهٔ نویسندگانی که این جنبش را تشکیل می دادند بسیار متفاوت و گاه متضاد بو د.

🔲 آیا ارتباط خود را با دیگر نویسندگان رمان نو حفظ کردید؟

🔲 در حقیقت من هرگز با آنها ارتباطی نـداشـتهام. دیـداری هـم

نداشتیم. میدانید رمان نو هیچگاه گروهی از افراد نبود که مانند سورر ثالیستها با هم کار کنند. خیلی کم همدیگر را میدیدیم و هرکس برای خود می نوشت. البته من سخنرانیهایی دربارهٔ رمان نو داشتم؛ دیگر نویسندگان رمان نو، مثل آلن رُبگری یه هم مقالههایی دربارهٔ رمان نو نوشتهاند؛ اما هیچوقت گروه منجسمی از روشنفکران و رمان نویسان نبودیم.

ا فکر میکنید میتوان در نوشته های شما از یک ویژگی زنانهٔ رمان نو سخن گفت؟

سا به هیچ وجه. به نظر من ادبیات زنانه به معنی دقیق آن وجود ندارد، همان طور که نمی توان از موسیقی زنانه یا فلسفهٔ زنانه سخن گفت. به نظر من فقط ادبیات وجود دارد. البته می توان از نویسندگان زن، مانند خواهران برونته یا ویرجینبا وولف، سخن گفت. اما موقعی که آثار آنها را می خوانم، به هیچ وجه احساس نمی کنم که یک نوشتهٔ زنانه می خوانم. من معتقدم زمانی که یک نویسنده می نویسد، «منِ» او وجود ندارد. این در مورد رمان نو بیشتر صدق می کند. در رمان نو موضوع به خودی خود مهم نیست، آنچه اهمیت دارد شکل و فرمی است که با آن به این موضوع زندگی می بخشند تا به خواننده متقل شود. به نظر من توصیف چیزها اهمیتی ناچیز دارد. در مقابل، آنچه اهمیت دارد جنبش درونی نوشتار است. بنابراین، آنچه درواقع به آن تـوجه دارم، دارد جنبش مداوم درون نوشتار است که زندگی را به طور پیوسته دگرگون می کند. اینکه بعد از آن تصمیم بگیرم که رمان زنانه است یا مردانه هیچ اهمیتی ندارد، ابلهانه است که رمان را از روی جنسیت نویسنده داوری کنیم.

🔲 پس شما هنگام نوشتن به زن بودن خود فکر نمیکنید؟

🔲 هیچوقت. وقتی مینویسم به آنچه هستم فکر نمیکنم، بلکه به آن

| در جایی خوانده ام که گفته اید نوشتن برای شما کاری رنج آور است.<br>منظورتان از این حرف چیست؟                                                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| در واقع میخواستم بگویم رنجی که نوشتن می آفریند، همان رنج هستی است. زندگی بدون این رنج معنایی نخواهد داشت. به همین دلیل غرق شدن در نوشتار برایم دشوار است، چراکه هر بار احساس خطر می کنم. اما این خطر در عین حال برایم ضروری هم هست. بدون این خطر احساس می کنم زنده نیستم. |
| 🗖 آیا می توان از این رنج نوشتن چون شکلی از لذت سخن گفت؟                                                                                                                                                                                                                   |
| البته. نوشتن همیشه کاری لذتبخش و درعین حال رنج آور است. در کار نوشتن همیشه رویاروی موانع هستیم و این همان چیزی است که زیبایی نوشتار را موجب می شود. هرچه نوشتار مشکلات بیشتری پیش پایم بگذارد، بیشتر مرا به ادامهٔ نوشتن برمی انگیزد.                                     |
| بله خیلی زیاد.گاه نوشتن یک کتاب شش تا هفت سال وقتم را میگیرد. به کتابهایم و تاریخ انتشارشان نگاه کنید. واکنشها در سال ۱۹۳۹                                                                                                                                                |

منتشر شد، تصویر یک ناشناس (Portrait d'un incon u) در سال ۱۹۴۹، مارترو (Martereau) در سال ۱۹۵۳، و پلانتاریوم (Planetarium) در سال ۱۹۵۹ منتشر

شدند. برای نوشتن یک رمان بهطور متوسط شش سال وقت میگذارم.

چیزی که مینویسم فکر میکنم. من کاملاً روی کارم متمرکز می شوم. هر بخش

از رمان برای من در حکم یک کتاب تازه است.

| مدرن | عقل | نقد |  | ٣ | ١ | ۲ |
|------|-----|-----|--|---|---|---|
|------|-----|-----|--|---|---|---|

| آ با رمانهای قدیمیتان را بازخوانی میکنید؟ |  |
|-------------------------------------------|--|
|-------------------------------------------|--|

تقریباً هیچوقت. از من خواستند همهٔ نوشتههایم را برای انتشار مجموعهٔ کامل آثارم در مجموعهٔ «پلیاد» (Pleiade) بازخوانی کنم، اما تقریباً هیچ تغییری در نوشتههایم ایجاد نکردم.

از نظر من تغییر هر چیزی غیرممکن است، چون من دیگر همان آدمی نیستم که ۳۰ یا ۵۰ سال پیش آنها را نوشته است. به محض نوشتن یک کتاب، دیگر آن کتاب برایم تمام شده است و دیگر دوست ندارم مثل یک خواننده آن را از بیرون نگاه کنم.

| (lecture) چیست | شما «خواندن» | از نظر |  |
|----------------|--------------|--------|--|
|----------------|--------------|--------|--|

من «خواندن» را نوعی زمزمهٔ درونی میدانم. همنگام نموشتن، نوشته ام می خوانم و به این تر تیب کلماتی راکه نوشته ام می شنوم. از نظر من «خواندن» حقیقی همین است: شنیدن ریتم جمله ها.

🔲 پس در نوشتهٔ شما ریتمی هم وجود دارد؟

☐ شصت سال است که به این شیوه می نویسم و این ریتم را حفظ کردهام. من هرروز صبح به یک کافه می روم و در آن جا می نویسم، چون کافه جایی است که بهتر می توانم روی کار تمرکز کنم، در عین حال محیطی زنده هم هست، زیرا در اطرافم مردم هستند. در کافه، هم از تمامی مسائلم دور هستم، هم از حس زندگی سرشارم.

صرفهای شما این احساس را در انسان به وجود می آورد که شما در سراسر دوران نویسندگی خود با همین ریتم زندگی کرده اید.

من معتقدم که در نهایت همیشه به خاطر اندیشه ای ثابت زندگی کرده ام: اندیشهٔ نوشتن؛ همیشه آن چیزی را می گویم و می نویسم که باید بگویم و بنویسم. درواقع، موضوع من چندان تغییری نکرده است. همان طور که گفتم، موقعی که نوشته هایم را برای مجموعهٔ «پلیاد» دوباره خواندم، تـقریباً هیچ تغییری در آنها ایجاد نکردم.

🔲 پس هنوز هم با آنچه در «عصر بدگمانی» نوشتهاید موافقید؟

🔲 ىلە، كاملاً..

آیا هنوز رویهٔ شدید انتقادی خود را نسبت به روانشناسی و نقش آن در ادبیات حفظ کرده اید؟

به، هنوز حفظ کردهام. من از همهٔ این دسته بندیهای روانشناختی و تحلیل عواطف که در رمانهای بزرگ گذشته وجود داشت، اما دیگر برای نویسندهٔ مدرن هیچ معنایی ندارد، متنفرم. حقیقتاً نمی دانم چه فایدهای دارد که شخصیتهای یک رمان را به عنوان مقوله های خارجی فهرست کنیم. ما دیگر در زمان بالزاک یا داستایفسکی زندگی نمی کنیم. نمی توانیم تیپهای انسانی را با ساده سازی آنها توصیف کنیم و بگوییم که این یکی شخصیتی خسیس است و آن دیگری شخصیتی خود پسند. اگر امروز چنین کاری انجام دهیم، در دام آکادمیسمی بچگانه می افتیم.

در واقع فکر میکنم واقعیت روانشناختی امروز ما پیچیده تر از واقعیت روانشناختی رمان قدیم است. امروز دیگر نمی توان بسادگی به یک شخصیت برچسب زد، زیرا به طور فزاینده ای با پیچیدگی عظیم شخصیت روبرو هستیم. بنابراین باید توجه خود را به تغییراتی که در این شخصیت پدیدار می شود معطوف کنیم. ابتدا باید بتوانیم شخصیت را از چندگانگی مقوله ها، که سنت

| بان روانشناختی او را در آن به بندکشیده است، جداکنیم. | رمان |
|------------------------------------------------------|------|
|------------------------------------------------------|------|

| در این صورت چه چیزی را جایگزین بیرون بودگی (exteriorité)             |       |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
| شناختی فرویدی میکنید تا زیانهای این تحلیل را در ادبیات نقد کنید و در | روانن |
| حال عمقی تازه به شخصیتهای رمانهایتان ببخشید؟                         | عين   |

□ ترجیح می دهم بیشتر از «پیش خود آگاه» (pre-conscient) صحبت کنم تا از «ناخود آگاه» (inconscient) یعنی از «من»ی حرف بزنم که هم از نظم منطقی آگاهی فرار می کند و هم از توصیف سیستماتیک ناخود آگاه. اینجاست که «منِ» چند بُعدی و چند شکلی نمایان می شود که سعی دارم آهسته آهسته به چنگش بیاورم، درست مثل اینکه فیلمی را با دور کند تماشا کنید. به آنچه در این شخصیت می گذرد نگاه می کنم، و بدون آنکه از همان آغاز یک برچسب روانشناختی مثل عقدهٔ اودیپ یا چیزی دیگر به آن بزنم، تغییر و تحول آن را می بینم.

واژهٔ «فیلم» را به زبان آوردید. مایلم نظر شما را دربارهٔ سینمای قرن بیستم بدانم. آیا سینماگرانی هستند که دوستشان داشته باشید

آ من به سینما به چشم یک هنر بزرگ مثل موسیقی یا نقاشی نگاه میکنم، اما حالاکه دیگر پیر شدهام کمتر به سینما مییروم. در یک دورهٔ خاص، زیاد فیلم میدیدم. فلینی را بسیار دوست دارم و به نظرم در کار خود یک استاد واقعی است. هشتونیم فلینی فیلم بزرگی است.

🔲 دربارهٔ سینماگران فرانسوی چه نظری دارید؟

🔲 البته من هم مثل همه، كلاسيكهاي سينماي فرانسه را مي شناسم:

| ٣ | ١ | ۵ |  | ساروت | ناتالي |
|---|---|---|--|-------|--------|
|---|---|---|--|-------|--------|

| جالب است، بويژه اولين | هم بسيار | موج نو | (Duvivier) | دوویویه( | ار، کارنه، د | رنو |
|-----------------------|----------|--------|------------|----------|--------------|-----|
|                       | ,        |        |            |          | مهای گُدار   |     |

| نزديكيهايي | و سینما | نوشتههايتان | بين | که | افتاده | اتفاق | هيچوقت | آيا    |      |
|------------|---------|-------------|-----|----|--------|-------|--------|--------|------|
|            |         |             |     |    |        |       | آوريد؟ | جود اَ | بەو- |

| مختلف مقايسهاى انجام | هنرهای | بین | هيچوقت | من | هيچوقت. |     |      |
|----------------------|--------|-----|--------|----|---------|-----|------|
|                      |        |     |        |    |         | هم. | نمىد |

| توجه شما بودند؟ | بيشتر مورد | كدام نويسندگان | در زندگی ادبیتان ک |  |
|-----------------|------------|----------------|--------------------|--|
|-----------------|------------|----------------|--------------------|--|

اولین اثر ادبی که مرا تحت تأثیر قرار داد نوشتهٔ پروست بود. سال ۱۹۲۴ بود. مطالعهٔ طرف خانهٔ سوان پروست شور نوشتن را در من بیدار کرد. کمی پس از آن اولیس جویس را و بعد از آن خانم دالووی اثر ویرجینیا وولف را خواندم. اینها در تربیت من سهمی زیاد داشتند.

آیا شهرت جهانی شما در برداشت شما از مفهوم «مسئولیت نویسنده» تغییری ایجاد کرده است؟

به نظر من چیزی به نام «مسئولیت نویسنده» وجود ندارد. من برای شهرت هم اهمیت قائل نیستم و، به همین دلیل، به نوشتن آنچه می توانم و آنچه برایم جالب است ادامه می دهم. می دانید، من مدت زیادی را بدون شهرت گذراندم و زندگیم تغییر نکرد. اولین کتابم، واکنشها، در میان بی تفاوتی همگانی منتشر شد. فقط یک مقالهٔ ستایش آمیز دربارهٔ آن در گزت دو لیژ (Gazette de liege) نوشته شد. در مورد تصویر یک ناشناس هم، که با وجود پافشاریهای ژان پل سار تر و مقدمهای که بر آن نوشته بود از سوی انتشارات

گالیمار رد شد، وضع به همین ترتیب بود. این کتاب را ناشر جوانی به نام روبر مازن (Marin) منتشر کرد، اما فقط ۴۰۰ نسخه از آن به فروش رفت و در زمان انتشارش فقط یک مقالهٔ انتقادی دربارهٔ آن نوشته شد؛ مقالهای از شخصی با نام ارول (Ervel) که در همین انتشارات روبر مازن کار می کرد. پس از آن همه شکست، دیگر شهرت برایم مهم نیست. من همان کاری را که باید بکنم ادامه می دهم.

| ايفا | جامعه | را در | نقشى | همان  | مىتواند | يسنده، | وزه نو | د امر | مىكني   | یا فکر | Ĭ    |     |
|------|-------|-------|------|-------|---------|--------|--------|-------|---------|--------|------|-----|
|      |       |       | ند؟  | میکرد | ود ايفا | زمان خ | لرو در | يا ما | ، كامو، | سارتر. | . که | کند |

من هرگز هوادار ادبیات سیاسی نبودهام. فکر میکنم ادبیات هنری است مثل سایر هنرها و هیچ ربطی به مسائل اجتماعی و سیاسی، که در جایی دیگر می تواند بسیار سودمند باشد، ندارد. تنها تعهد من نوشتن است.

🔲 در حال حاضر چه برنامهای دارید؛ آیا کتابی در دست نوشتن دارید؛

به نوشتن ادامه می دهم، روی کتابی کار می کنم که از قطعات کو تاه تشکیل می شود. نمی دانم چه موقع تمام خواهد شد، اما برای اینکه به شکل کتاب منتشر شود، به اندازهٔ کافی پُربرگ هست. این کتاب در همان سبک داکنش ها یا کاربرد کلام (L'usage de la parole) است.

آ هنگام بازنگری آثار و زندگیتان چه احساسی داریـد؛ فکر مـیکنید چیزهایی برای دوباره دیدن یا کارهایی برای انجام دادن وجود داشته است که فرصت انجامش را نداشته اید؛

🔲 من چندان به خود نگاه نمیکنم؛ تا جایی که ممکن باشد کمتر به

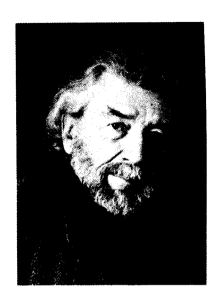
| ٣ | ١ | ٧ |  | ساروت | ناتائي |
|---|---|---|--|-------|--------|
|---|---|---|--|-------|--------|

کارهای گذشته ام نگاه میکنم. من هیچوقت به آثارم بازنگرانه نگاه نکرده ام. فقط به چیزهایی می پردازم که در لحظه، لحظهٔ حاضر، توجهم را جلب میکند. بازخوانی کارهایم را دوست ندارم، چون به نظرم برای کار امروزم مضر است.

🔲 آیا نوشتن برای شما معنای خاصی دارد؟

توشتن نمایانگر زندگی است، همانگونه که همیشه آن را نمایانده است.

ژوئیه ۱۹۹۴



آلن رُبِّرىيە Alain Robbe-Grillet

شما در سال ۱۹۲۲ در برست متولد شدید. ایـام کـودکیتان چگـونه
 شکل گرفت؟

من در برست متولد شدم. شش ماه را در بروتاین می ماندم، شش ماه دیگر را در پاریس، در یک آپارتمان ساده و معمولی واقع در محلهٔ چهاردهم. چون پدرم در پاریس کار می کرد. من هرگز یک سال کامل در برست نماندم بجز ایام جنگ.

خانهای که در برست داشتیم یک خانهٔ ییلاقی بود. آن جا یک منطقهٔ نظامی بود و کسی حق خانهسازی نداشت، فقط چند خانهٔ کو چک در آن جا بود. مقابل خانه فقط میدان آموزش دیده می شد که حصار نداشت؛ آن جا به یک جلگه شباهت داشت و در انتهای آن دریا دیده می شد.

آیا از این ایام خاطرهٔ خاصی دارید، از دورهٔ جنگ جهانی دوم، از والد بنتان، از روابطشان؟

البته؛ من در سال ۱۹۴۲ بیست سال داشتم. پدر و مادرم دست راستی های افراطی بودند و مثل تمام فرانسوی های طرفدار پتن. به نوعی هم تمایلات فاشیستی در آنها وجود داشت. در هم شکستن ارتش فرانسه آشکارا برای آنها در دناک بود. می دانید که ارتش فرانسه کاملاً در مقابل ارتش آلمان در هم شکست و بکلی از بین رفت. پدر و مادرم آلمان را می ستودند، خود من هم آلمان را تحسین می کردم. بنابراین، جنگ جهانی را خوب به خاطر دارم، و ورود اولین آلمانی ها را. لابد به خاطر دارید که من در بخشی از کتاب درون لابیرنت از یک موتور با دو سرباز آلمانی صحبت می کنم. اینها اولین آلمانی هایی بودند که من دیدم.

🔲 شماکه طرفدار آلمانی ها نبودید ...

چرا، چرا؛ فکر من فکر پدر و مادرم بود... توجه داشته باشید که بخشی اعظم از بروتاین تحت نفوذ انگلیسی ها بود و اهالی بروتاین دشمنان واقعی خود را انگلیسی ها می دانستند. بعد از شکست فرانسه هم ایس وضع تشدید شد. چون گروهی از انگلیسی ها فعالانه در جنگ شرکت کردند و گروه دیگر هم بعداً وارد جنگ شدند و در «مِرسِل کبیر» نیروی دریایی فرانسه را بکلی ویران کردند. تقریباً دوهزار نفر در این درگیریها کشته شدند و ایس بخلی ویران کردند. تقریباً دوهزار نفر در این درگیریها کشته شدند و ایس جنایتی بود که اهالی بروتاین هرگز آن را نخواهند بخشید.از طرفی، والدین من روحیهای کاملاً اروپایی داشتند و خود من هم خیلی اروپایی فکر می کردم. آنها این تصور عالی را داشتند که اگر فرانسه و آلمان با هم متحد شوند، اروپا وضع بهتری پیدا خواهد کرد.

🔲 این ایدهٔ بیسمارک هم بود.

ست. مسئله این بود که ما چون نتوانستیم و قادر نبودیم با آلمان فاتح متحد شویم، بنابراین، بهعنوان مغلوب با آلمان متحد شدیم. دو فکر وجود داشت: مویم، بنابراین، بهعنوان مغلوب با آلمان متحد شدیم. دو فکر وجود داشت: جنگ بر علیه انگلستان و مبارزه باکمونیسم، که هر دو مورد محرکهایی مهم برای جناح راست فرانسه محسوب می شد... البته روشن است که ما هیچگونه گرایشی به هیتلر نداشتیم. او علناً یک دیوانهٔ تمام عیار بود. اما به موسولینی و فرانکو گرایش داشتیم، یعنی به کسانی که دیکتاتورهای «آرام» محسوب می شدند و گذشت بیشتری داشتند، یعنی یک جور روحیهٔ پدری داشتند. فرانکو مثل پتن یک پدر نیکوکار بود، در حالی که هیتلر آشکارا شخصیتی خون آشام داشت. یک ناسیونالیست دیوانه مثل صدام حسین.

🔲 آیا در این زمان تعهد سیاسی هم داشتید؟

نه، فقط نوعی اعتقاد سیاسی بود و، هنگام آزادی فرانسه از چنگ نازیسم، ما واقعیت رژیم نازی را بیشتر شناختیم. من، مثل تمام جوانانی که در سال ۱۹۲۲ متولد شده بودند، تبعید شدم؛ نه به اردوگاههای مرگ بلکه برای کار اجباری. بنابراین یک سالونیمی را در آلمان زندگی کردم که هنوز در حال جنگ بود.

آلمان کشوری بود ظاهراً تمیز و آرام؛ تمام تبلیغات آلمان مربوط می شد به کار، خانواده، بچههای کوچک موبوری که سرود می خواندند و کارگرانی که روی شانه هایشان بیل داشتند. این تبلیغات در واقع با نوعی واقعیت رژیم مرتبط بود. اما جنون حاکم بر رژیم آلمان در ظاهر به چشم نمی آمد. ظاهر رژیم اطمینان بخش و آرام بود و آنچه در ظاهر دیده نمی شد «رژیم پلیسی» بود. رژیم هیتلر شباهتی به «نظام پیشاهنگی» داشت و فعالیت جوانان از ظاهری

آرام و اطمینان بخش برخوردار بود. درحالیکه در شوروی دیده می شدکه پلیس چه کار میکند. اما آنجا نه؛ در آلمان خیلی حساب شده عمل کرده بودند.

🔲 ولی در دههٔ ۳۰، آشکارا دیده شد که پلیس آلمان چکار میکند...

له، در آغاز همین طور بود. یعنی زمانی که هیتلر قدرت را در دست می گرفت، خشونت آشکارا دیده شد. اما در اواخر دههٔ ۱۹۳۰ آرامش کاملاً حکمفرما شد. ملت آلمان ته دلشان ناسیونال سوسیالیست بودند. رژیم آلمان یک رژیم سوسیالیستی بود، چون پیشرفته ترین نوع امنیت اجتماعی را در دنیا داشت. نشانی از بیکاری و تورم نبود، اقتصاد آلمان وضعیتی عالی داشت. بنابراین جای تعجب نبود که آلمانی های دیگر، مثلاً آلمانی های اتریشی، دلشان می خواست به آلمان ملحق شوند، آلمانی که در اوج موفقیت بسر می برد.

در فرهنگ آلمانی چه بود که شما را به خود جذب میکرد، جنبهٔ اوتوپیایی آن؟

چیزی که مرا مجذوب آلمان می کرد، همان فرهنگ آلمان بود؛ یعنی آلمانی که گوته و کافکا و هوسرل را در دامان خود پرورش داده بود، یعنی ادبیات و فلسفه و حتی موسیقی آلمان. من شیفتهٔ واگنر هستم، البته نه خود او، بلکه موسیقیش. بخشی عمده از دنیای موسیقی مرا آلمان تشکیل می دهد. بتهوون، باخ، واگنر، مالر، شو ثنبرگ. ... اما نکتهٔ دیگری هم هست: در ایام کودکی، من طرفدار حکومت مبتنی بر نظم بودم درحالی که در جمهوری سوم فرانسه خبری از این نظم نبود؛ رژیمی بود کاملاً آسیب پذیر. و جبههٔ مردمی فرانسه خبری از این نظم نبود؛ رژیمی بود کاملاً آسیب پذیر. و جبههٔ مردمی حاکم نکرد. اعتصابات، احزاب کمونیستی، همهٔ اینها موجب ترس و وحشت حاکم نکرد. اعتصابات، احزاب کمونیستی، همهٔ اینها موجب ترس و وحشت

دوستداران نظم می شد. اصلاً چیزی به اسم دولت وجود نداشت، چیزی که بود تغییر مداوم دولتها بود به دلیل تلفیقات سیاسی. ...

خوب، این سؤال مطرح است که اصلاً چرا فرانسوی ها طرفدار پتن بودند؟ چون پتن بیشتر از هر کس جمهوریخواه بود. حالا می گویند پتن فلان کرد و بهمان کرد، ظلم کرد، صدای مردم را در گلو خفه کرد؛ بله، کسی منکر این نیست. اما پتن صدای ملت فرانسه را با توافق خود آنها خفه کرد. این مجلس بود که سررشتهٔ دولت فرانسه را به دست پتن داد. دولت پتن یک دولت قانونی بود. این نماینده ها بودند که به مجلس آمدند و قدرت را به دست پتن سپردند و ملت فرانسه این عمل را پذیرفت و تأیید کرد: ۸۵درصد مردم فرانسه طرفدار پتن بودند. جمهوری سوم فرانسه در نهایت کار خود وضعی بسیار مفتضح داشت، بودند. جمهوری سوم فرانسه بود. ارتشی هم که فرانسه برای جنگ آماده کرد، دسته گلی بود که همین جمهوری به آب داد. فرانسه در تنگنا قرار گرفته بود و به سبب پیمانی که بسته بود چاره ای جز این نداشت که در جنگ از بهستان و مناطق دیگر دفاع کند. اما با کدام نیرو؟ فرانسه نیروی هوایی کاملاً باشیده ای داشت.

بعد، فرانسه را ناچار کردند در مونیخ بر سر میز بنشیند و پای قرارداد تسلیم را امضاکند. در واقع، همان طور که لئون بلوم می گفت: آلمانی های جنوب شرقی آلمانی هستند؛ آنها اگر بخواهند به نام حقوق بشر سرنوشتشان را خودشان تعیین کنند، کاملاً حق دارند به آلمان ملحق شوند. و بعد قرارداد ورسای که یک اشتباه بزرگ بود و ما هنوز شاهد عواقب زیانبار آن هستیم. هدف این بود که آلمان شکست خورده را تسجریه کنند، که نوعی تحقیر محسوب می شد. هیتلر حاصل قرارداد ورسای بود، چون همپیمانان ورسای قصد داشتند موجبات خواری و خفت آلمان را فراهم آورند. بنابراین آشکار بود که چنین شخصیتی به وجود خواهد آمد.

| ن رُب گری یه 🛘 ۳۲۳ | 277 |  | گرىيە | رُب | ۲. |
|--------------------|-----|--|-------|-----|----|
|--------------------|-----|--|-------|-----|----|

| علاقهمندم ولى بــه نــظم | ىنوز بە علم | چون من ہ | نمىدانم. | حقيقتأ |   |      |
|--------------------------|-------------|----------|----------|--------|---|------|
|                          |             |          |          |        | • | كمتر |

من به این دلیل به این مورد اشاره میکنم که شما بعدها به یک عصیانگر تبدیل شدید، هم در کار رمان نویسی تان هم در مواضع اجتماعی تان.

□ من پس از سقوط رایش سوم به این نکته پی بردم که نظم یک خطر است، یک جنون وحشتناک، همه تصور می کردند که اردوگاههای مرگ اردوگاههای کار است. هیچکس به این فکر نمی کرد که این اردوگاهها در واقع اردوگاههای مرگ است و آلمانی ها یا از این موضوع خبر نداشتند یا خودشان را به بی خبری می زدند. البته از طرفی باید گفت که هرگز در خاک آلمان «اتاق گاز» وجود نداشته است. فقط در خاک لهستان «اتاق گاز» بود.

ا اما همین رخم بود که شما را به سمت نوشتن سوق داد. به جملهای که آدورنو گفته بود فکر میکنم: "پس از آشویتس هرگونه اقدام به نوشتن داستان یا سرودن شعر عملی کاملاً بیهوده است."

والری گفته است: "دو خطر دنیا را تهدید میکند: نظم و بی نظمی. بی نظمی." تمام رمانهای من همین را نشان می دهند: جنگ بین نظم و بی نظمی. جالب است که کلود سیمون نیز این جملهٔ والری را در یکی از رمانهایش به کار گرفته است. مثلاً یکی از وجوه شاخص رمان حسادت (La Jalousie) یک ذهن استعمارگر است که سعی میکند نظم را تحکیم کند. در واقع، او جنون دارد زیرا درختهای موزش را می شمارد، در حالی که یک موزکار هرگز درختهای موزش را نمی شمارد. در ذهن این راوی غایب یک جور «روان پسریشی» موزش را نمی شمارد. در دو در پیرامون او هرچه هست بی نظمی است؛ یعنی سیاه پوستها، طبیعت استوایی، و زن خود او؛ که اینها از نظر او بی نظمی سیاه پوستها، طبیعت استوایی، و زن خود او؛ که اینها از نظر او بی نظمی

| ن | مدر | عقل | نقد |  | ٣ | ۲ | ۴ |
|---|-----|-----|-----|--|---|---|---|
|---|-----|-----|-----|--|---|---|---|

محسوب می شوند. و من گمان می کنم که در همهٔ رمان هایم همین نکته وجود دارد: جنگ در داخل متن. یعنی جنگ متن با خود متن.

به همین جهت در مورد شما میتوان گفت که یک رمان نویس هگلی هستید؛

🔲 البته؛ كاملاً همين طور است.

🔲 آیا زیاد تحت تأثیر فلسفه بودهاید؟

من فلسفهٔ آلمان را از طریق سارتر کشف کردم. سارتر فیلسوف بزرگی نبود. او یک مروّج بزرگ بود. از طریق او بود که در آن زمان می شد سه تا «هـ» (H) را شناخت: هگل، هو سرل، هایدگر. سارتر مقالات کو تاهی دربارهٔ هو سرل دارد که برای مردم عادی نوشته شده و در بخش نخست موقعیت ها (Situations) به چاپ رسیده است. من از همین جا شروع کردم و بعد رفتم به سراغ آثار مهم فلسفی.

آیا ابتدا فلسفه را شروع کردید و بعد ادبیات را، یا برعکس، یا اینکه هردو را با هم و بهطور همزمان؟

من ادبیات و فلسفه را بهطور همزمان مطالعه می کردم. گمان می کردم که هردو به یک چیز واحد اشاره دارند و در یک نقطه به هم می رسند: چرا من نهایتاً شروع کردم به نوشتن رمان؟ برای اینکه تلاش کنم تا به این سؤال بی جواب پاسخ بدهم که من چیستم و این جا چکار می کنم؟ این سؤال اصلی متافیزیک و هستی شناسی است: من چیستم و در جهان چکار می کنم؟

اگر در آغاز بهنظر میرسیدکه فهمیدن رمانهای من دشوار است، به این

علت بود که در ابتدا یک نویسندهٔ مد روز بودم. خواننده نداشتم و این باورنکردنی بود، باورنکردنی. مقالههای مفصلی دربارهٔ من مینوشتند تا توضیح بدهند و ثابت کنند که من دیوانهام و آثارم غیرقابل خواندن. بدیهی است کسانی هم مثل رولان بارت، ژنت، و بلانشو بودند که مقالاتی جالب در این زمینه نوشتند، اما نوشتههایشان در مجلاتی چاپ می شد که کمترین تأثیری بر عموم نداشت.

این هفته نامه ها هستند که برای نویسنده خواننده جمع می کنند. تمام مقالاتی که دربارهٔ من نوشتند به قدری منفی بود که وقتی رمان حسادت چاپ شد، که سومین رمان من محسوب می شد، فروش زیادی نکرد؛ با وجود اینکه فوق العاده مشهور شده بود. یعنی فقط ۳۵۰ نسخه، آن هم در یک سال. درحالی که هما کنون همین کتاب ۵۰۰۰ نسخه در سال فروش می رود. خواننده ها بعداً فهمیدند که این رمان چیست، یعنی زمانی که از مد افتاده بود. من الان می توانم از طریق همین کار نویسندگی براحتی امرار معاش کنم، ولی نویسندهٔ مد روز نیستم.

| ر واقع، قبل از اینکه نظر و نگرش خوانندگان شکل بگیرد، میان خود   | ' [  |    |
|-----------------------------------------------------------------|------|----|
| شنفکران موجی پدید آمده بود و رمان نـو مـد شـده بــود، ایــن-طور | رو   |    |
| •                                                               | بست؟ | ٠. |

آ ژان کوکتوگفته است که باید از چنگ این موجها نجات پیداکرد و پس از فرونشستن موج به بقا ادامه داد. رمان نو هم به همین شیوه بقا یافت. رمان نویسان دیگر هم همین طور. مثلاً مارگریت دوراس از نویسندگان دشوارنویس بود، اما حالا رمان او در فهرست پرفروشها قرار گرفته است.

آ شاید هم به این دلیل که بدفهمی های زیادی در مورد رمان نـو وجـود داشت، مجبور شدید مقالات انتقادی در مورد رمان نو بنویسید؟

ایم بله، مقالات انتقادی که در این زمینه نوشتم بسیار ساده بود، چون جنبهٔ تبلیغی داشت و همین امر سبب شد که بدفهمی های بیشتری ایجاد شود. مثلاً خود من اهمیت بیشتری برای رمان هایم قائل بودم و متونی را که مثلاً به عنوان تئوری نوشته بودم زیاد جدی نمی گرفتم.

تئوری ادبی، در نظر من، مثل هر علم دیگر، نـوعی چـارچـوب نـظری محسوب می شود، نوعی تفحص یا تفکر تجریدی. اما نمی تواند حقیقت ادبیات را تمام و کمال بیان کند. تئوری ادبیات در خود ادبیات است. مثلاً از کتابهای من، کتاب دربارهٔ رمان نو (Pour un nouveau roman) بیشترین فروش را در کشورهای غربی داشته است. اما بدفهمی ناشی از نوشتههای دیگران خیلی مضر تر بوده است. برای مثال، مسئلهٔ «عینیت»؛ من از همان آغاز، از همان سالهای دههٔ ۱۹۵۰، مخالفتم را با «عینیت» اعلام کردهام. من به همیچ وجه نمیخواهم عینیتگرا باشم و باید به این نکته توجه داشت که رمان نو فـقط خواهان «ذهنیت» است. در رئالیسم، تمام مفاهیم، منسجم و یکیارچهاند: دنیا منسجم است، راوي قادر مطلق است؛ درنتيجه، اعتماد مطلق خواننده برانگیخته میشود. مثلاً بالزاک در آثارش همین اطمینان و اعتماد را ایجاد میکند. یعنی داستان او را میخوانید، آن را باور میکنید. اما در بیگانه آلبر کامو دیگر نمی توان اعتماد داشت. یکسی از میواردی کمه خیوانیدن آثیار نویسندگان رمان نو را آشکارا در ابتدا دشوار ساخته است این است که متن مدام مثل یک تله عمل میکند. یعنی خواننده نمی تواند متنی راکه میخواند باورکند. چیزهایی فاش می شود و بعد هر آنچه فاش شده است در پردهٔ ابهام فرو مى رود و از نظر ناپديد مى شود. ... اما دربارهٔ رئاليسم؛ رئاليسم ايدئولوژي احاطهٔ كامل بر مفاهيم است، يعني دنياكاملاً مفهوم دارد و رئاليسم عبارت است از بازیافتن این مفهوم و تـوصیف آن. امـا بـدیهی است کـه واقعیتگرایی (رئالیسم) و واقعیت دو مسئلهٔ کاملاً جدا هستند و رئالیسم هیچ ارتباطی با واقعیت ندارد. مثلاً یکی از ویژگیهای رمانهای بالزاک کاراکتر است، شخصیتِ داستانی است. این «شخصیت» بخشی از رئالیسم بالزاک محسوب می شود، یعنی یک پدیدهٔ منسجم و یکپارچه است و کاملاً می توان خصوصیات او را تشریح کرد. اما این شخصیت واقعیت ندارد، یعنی در واقع وجود ندارد. می توان گفت که واقعیت به نظم روانکاوانهٔ جهان نزدیکتر است. مثلاً وقتی تناقضات کانتی در رمان وجود دارد، مسیگویند که ایـن رمـان رئاليستى نيست. اگر اين طور است، پس دنيا هم يک پديدهٔ رئاليستى نيست چون پر از تناقضات است، تناقضات پایانناپذیر. عجیب است که ۱۵۰ سال بعد از هگل، ایدئولوژی رئالیستی هنوز مسلط است... فلوبر رئالیست بود چون مثل خود من وسواسی شدید در پرداختن به جیزئیات و دقت در تیوصیف داشت. اما این هیچ چیز رئالیستی ندارد. در داستان فلوبر، سوراخهایی وجود دارد و این مغایر با رئالیسم است. چون در رئـالیسم، مـحیط داسـتان بـاید یکپارچه باشد. فلوبر بارها در یادداشتها و نامههایش به این نکته اشاره کرده است که چه رابطهٔ مبهمی در نوشتن داستان و رئالیسم وجود دارد. فلوبر در نامهای به لوئیز کوله نقل میکند که ناشری گفته است میخواهد رمان مادام بووادی را با تصاویر منتشر کند و آیا او اجازهٔ انتشار چاپ میصور رمان را مي دهد؟ اين پيشنها د بعد از محاكمهٔ فلوبر مطرح شده بود؛ يعني زماني كه فلوبر یک شخصیت معروف پاریسی بود. ناگفته پیداست که فلوبر این پیشنهاد را نمی یذیرد. او می نویسد که این ناشر می خواهد چیزهایی را با تصاویر نشان دهد که من این همه جان کنده ام تا پنهانشان کنم. بنابراین، آنجا نیز این تناقض نشان دادن و پنهان کردن مطرح بـوده است. حـجاب (voilement) و کشـف حجاب (dévoilement)، چیزی که هایدگر میگفت. و این واقعیتی است که توصیف ادبی آشکار نمی سازد بلکه پنهان می کند. توصیف ادبی کلاه شارل بوواری در رمان فلوبر کاملاً ضدر ثالیستی است. ابتدا خطوطی ترسیم میشود که ملهم از توصیفهای بالزاکی است. توصیفهایی کلی با بکارگیری صفات پر از معنى. فلوبر شروع مىكند به توصيف لايه به لايه، با نوعى دقت و وســواس جنون آمیز و با این کار ایدهٔ کلاه آنقدر بسط مییابد که نهایتاً تــمام فــضای داستان را اشغال میکند. راوی به سبب همین شیء در داستان معنا پیدا میکند و این درست نکتهای است که منتقدان رمان نو به آن توجه نکردهاند و برخورد جدی با ادبیات نداشتهاند. مثلاً میگویند که ما ابتدا عینیتگرا بودهایم و حالا شده ایم ذهنیتگرا، درحالیکه سی چهل سال است که من فقط به ذهنیت توجه نشان دادهام و این را هم آشکارا بیان کردهام. این بدفهمی بیشتر ناشی از پیکار دائمی داخل متن است. در رمان حسادت یا حسی چشم چران (La Voyeur) ذهنیتگرایی آشکارا وجود دارد. اما درعیینحال، در هـردو رمـان، ذهـن، عینیتگرا هم هست یعنی تکیه بسر اشیاء دارد. مستقدان فسرانسـوی دربـارهٔ پدیدارشناسی صحبت میکردند ولی آنان تعبیری نادرست از پدیدارشناسی داشتند. در نظر آنان، پدیده یک چیز فسینفسه است که خمارج از حموزهٔ مشاهده گر آن وجود دارد. درحالیکه هوسرل صراحـتاً اعــلام مـــیکند کــه پدیدارشناسی عبارت است از قصدمندی کسی که خود را در شیء منعکس می سازد. حرکت وجدان در فلسفهٔ هو سرل عبارت از حرکتی است که بهطور لاینقطع خود را منعکس میکند و جهان را نمایان میسازد. درحالیکه حرکت وجدان در فلسفهٔ کانت حرکتی است که رو به درون دارد. من در تــوصیف داستانی از همین پدیدارشناسی استفاده کردم، ولی نه در مفهوم هوسرلی آن. یعنی شیء نهایتاً تبدیل به خیال میشود، زیرا، به گفتهٔ هــوسرل، فــرافکــنی قصدمندانه در تمام جهات ممكن صورت مييذيرد حتى در عالم خيال (imaginaire).

ت گولدمن هم دربارهٔ شما مقالهای نوشته است که به این مسئلهٔ عینیتگرایی اشاره میکند...

کولدمن هم بدفهمی دیگری را دامن زد. او یک نظریه پر داز عالی مارکسیست است، اما در مورد ادبیات از حساسیت لازم برخور دار نیست. یکی میگفت که گولدمن کتابی در مورد راسین منتشر کرده است به اسم خدای پنهان (Le Dieu Cache)؛ عجیب است که اصلاً نتوانسته موسیقی اشعار راسین را

| و حس کند؛ درواقع،گولدمن نسبت به موسیقی شـعر راسـین کــاملاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ر يابد  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بوده است. به عقیدهٔ من،گولدمن نسبت به هرگونه نوع و شکل هنری با                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | یحس     |
| ناملاً بسته برخورد میکرد. او مطالب واقعاً بامزهای دربارهٔ من نوشت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | هنی ک   |
| <ul> <li>در حقیقت، مسئلهٔ واقعی او فقط مسئلهٔ رئالیسم بود و نه بیش از این.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| 🔲 بله، دقیقاً، و او بیش از پیش بر واقعیت اجتماعی تأکید داشت. مثلاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| لمایش دربارهٔ کتاب چشمچران عجیب و غریب است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | وشتهه   |
| الماري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| اما، گویا خودتان جایی گفته اید که شما هم قربانی نوعی توهم رئالیستی شده اید، این طور نیست؟ مثلاً در «چشم چران».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| عنده بین کور پیست مسر ۱۳۰۰ پر ۳۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| 🔲 بله، چنین چیزی هست.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| 13.10.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| 📘 اما آثار شما هرگز دربارهٔ واقعیت محض نبودهاست.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| 🔲 نه، آنها بازسازی واقعیت هستند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| The last section will be a section of the section o |         |
| در واقع، شما حقیقت روانشناختی خود را در برابر رئالیسم قرار می دهید.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| 🔲 من رئالیسم خود را در مقابل واقعیت قرار میدهم. چون این باور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| م که واقعیت چیز غریب و ناشناختهای است و غیرقابلدرک و همیشه در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | را دار، |
| ۱<br>نعییر. درحالیکه رئالیسم نوعی متافیزیک است. در واقع این رئـالیسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| که به داستان حرکت میبخشد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |

اما از آنجاکه شما به رابطهٔ حجاب وکشف حجاب هایدگری اشاره

| ] WW • |
|--------|
|        |

میکنید، من گمان میکنم که مسئلهٔ حقیقت برای نویسنده مطرح است، آیا نویسنده باید در پسِ پشت واقعیت، حقیقت را جستوجو کند؛

صن به حقیقت معتقد نیستم. یعنی این باور را ندارم که یک حقیقت محض و مطلق وجود دارد و بس. من به کثرت حقایق معتقدم، حقایقی که ناسازگارند و با هم تناقض دارند. درواقع، مفهوم حقیقت در این دنیا به هیچ کار نمی آید و فقط به درد ظلم و ستم می خورد. فقط جنون بار ترین حکومتها هستند که ادعا می کنند حقیقت را بیان می کنند. ها یدگر از حقیقت طبیعت سخن می گوید.

🔲 طبیعت انسانی یا اینکه خود طبیعت؟

طبیعت، خود طبیعت. و حتی طبیعت انسانی، مشابه همان است. اگر کسی فکر کند که طبیعی است که مردان بر زنان مسلط باشند و آریایی ها بر یهودی ها حکم برانند، در عالم هپروت بسر میبرد و به این زودیها از عالم اوهام خویش بیرون نخواهد آمد.

آیا شما به همین منظور زن را به مثابهٔ سمبل منفی هگلی در کتاب «بازتاب آینه» (Le Miroir qui Revient) مطرح میکنید؟

زن همواره در ادبیات غرب و حتی ادبیات شرق عامل بی نظمی بوده است. اما کسانی هم بوده اند که مفهوم متفاوتی عرضه کردند و زن را به عنوان روح آزادی نمایاندند، مثلاً میشله. از نظر میشله نظم حاکم محصول نژاد سفید است و هر آنچه محصول نژاد سفید نباشد، بی نظمی محسوب می شود. فیلمی که من با عنوان در سراشیبی لذت ساخته ام در واقع اقتباسی است از کتاب ساحره اثر میشله.

| ۱۳۳ |  | گرىيە | رُب | آلن |
|-----|--|-------|-----|-----|
|-----|--|-------|-----|-----|

| آیا نزد شما، تحریک (provocation) شیوه ای برای گریز از رئالیسم است؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اید بدون شک. من خیلی دوست دارم چیزی بگویم که نباید گفت. برای مثال، در فرانسه حق نداریم بگوییم که اتاق گاز وجود نداشته است. من شخصاً فکر می کنم که اتاق گاز وجود داشته، اما از طرفی تسمایل دارم بگویم که وجود نداشته زیرا حق نداریم چنین چیزی بگوییم. این اصلاً طبیعی نیست که قانون بیان چنین چیزی را ممنوع اعلام کند!                                                                                                                                                      |
| در واقع، در ماه مه ۱۹۹۸ شعاری هم بدین مضمون بود: «ممنوع کردن ممنوع است».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| اتاق گاز قلابی درست کردن واقعاً تکاندهنده و حیرت آور است. میدانید که اتاق گاز قلابی درست کردند تا به توریستها نشان دهند. من حتی شنیده ام که ویدال _ ناکِه (Vidal-Naquet) مورخ یهو دی گفته است: "بله، این اتاقهای گاز قلابی هستند، اما کسی حق ندارد چنین چیزی بگوید." جالب تر اینکه، یک سیاستمدار را از فهرست انتخاباتی حزب سبزها (طرفداران محیط زیست) حذف کردند، چون گفته بود که این اتاق گاز قلابی را باید از بین برد. آدم این چیزها را که می شنود واقعاً شاخ در می آورد. |
| اما شما با تاریخ همیشه ارتباط داشته اید. اینجاست که نویسنده به عنوان خالق تاریخی جدید وارد میدان می شود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| صن در بازتاب آینه ماجرای رزمناوی را نقل میکنم بهنام Aurore که در سن پطرزبورگ، مقابل کاخ زمستانی تزار لنگر انداخته و مطابق تاریخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

رسمی روسیه به سمت کاخ تزار شلیک کرده است. اما تمامی مورخان روس گفتهاند که این رزمناو آنجا نبوده و در دورهٔ انقلاب به نــاوگان مســتقر در

| ۳۳۲ 🗆 نقد عقل مدرن                                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اقیانوس آرام متعلق بوده و در انتهای دیگر روسیه قرار داشته است. استالین<br>تمام مورخانی راکه به بیان حقیقت پرداختند تبعیدکرد. |
| اما به دورهای رسیدهایم که تاریخ دیگر معرف مدینهٔ فاضله نیست. آیا                                                             |
| نویسنده می تواند با استفاده از ابزار زبان تصوری از مدینهٔ فاضله بسازد؟                                                       |

| ندارد؟ اما مذهب هــنوز   | ديگر مدينهٔ فاضله  | میگوییدکه تاریخ   |            |
|--------------------------|--------------------|-------------------|------------|
| مرگز اتفاق نخواهد افتاد. | تمام ايدئولوژيها . | فاضله است. نابودي | معرف مدينة |

جملهای از رولان بارت به فکرم می رسد که دربارهٔ تاریخ گفته است: "نوشتار ادبی در درون خود، هم حامل ازخودبیگانگی تاریخ است و هم حامل رویای تاریخ." امروزه کسانی هستند که از «پایان تاریخ» صحبت میکنند...

🔲 اما من به پایان تاریخ معتقد نیستم.

ا اما برای نویسندهای که امروز در پایان قرن بیستم می نویسد، باید دشوار باشد که بخواهد اخلاق نوشتن را طرح کند، بخصوص اینکه با طیفی وسیع از انواع نگارش مواجهیم، حتی تا سطح نگارش ژورنالیستی.

ای شاید هم عملاً چنین چیزی وجود نداشته باشد. ولی ظهور آن نیز امری ناممکن نیست.

🔲 آیا این مسئله هرگز شما را آزار نداده است؟

🔲 بەھىچوجە، زىرا من با ھرگونە ايدئولوژى مخالفم.

🔲 بخصوص اینکه شما مسئلهٔ تعهد را از طریق خود نوشتن طرح میکنید.

| ٣١ | ٣٣ |  | گرىيە | دُف | 74. |
|----|----|--|-------|-----|-----|
|----|----|--|-------|-----|-----|

|           |                    |  |  | , | *• | _ | _ | - |  |
|-----------|--------------------|--|--|---|----|---|---|---|--|
| ې گوناگون | زیرا انواخ<br>است؟ |  |  |   |    |   |   |   |  |
|           |                    |  |  |   |    |   |   |   |  |

□ ابدئه لوژی ادبیات خود ادبیات است.

این نظر بی اعتبار است. می گفتند که بعد از رمان نو دیگر چیزی وجود ندارد. ولی این طور نیست. رمان نویسان زیادی هستند که کارهایی موفق عرضه می کنند و رمان نو هم نمی نویسند، مثلاً ژان \_ فیلیپ توسن، یا پال آستر امریکایی که هر دو رمان نویسانی جوانند و آیندهای درخشان در پیش دارند. پال آستر با مسئلهٔ دوگانگی (double) سروکار دارد و ایس چیزی است که می تواند رمان هایی عظیم به ظهور برساند.

آیا از نویسندگان خارجی کسانی هستند که نظرتان را بیشتر از بقیه جلب کرده باشند؟

من معمولاً نویسندگان جنجالی و غوغابه پاکن را دوست ندارم، مثلاً گارسیا مارکز برای من بسیار ناخوشایند است. او در کوبا یک ویلای سوپرلوکس دارد. بچههایش همگی در ایالات متحد درس میخوانند. و نهایتاً اینکه وی مخالف سرسخت امریکاست. مارکز از نظر من نویسندهٔ بزرگی نیست، ولی مثلاً کور تازار نویسندهای بزرگ محسوب میشود. نویسندگان جنجالی دیگر هم در امریکا بودند مثل نور من میلر، ویلیام استایرون. البته من سمپاتی زیادی نسبت به مارکز دارم، اما به نظرم او نویسندهٔ بزرگی نیست. آخرین نویسندهٔ بزرگی این نسل ناباکوف بود، یک نویسندهٔ بزرگی. و حالا می توان از یال آستر نام برد.

|                         | ۳۳۴ 🗆 نقد عقل مدرن                                                            |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| کی بود که من خیلی به او | اسامی چندنفرشان به ذهنم میرسد. یر علاقه داشتم و این اواخر مُرد. اسم خوبی داشت |

| کو ہو. | آ به |  |
|--------|------|--|
|        |      |  |

من حتی طرح کتابی را ریخته بودم که قرار بود با همکاری کوبو اجرا شود. قرارمان این بودکه وی عکسهای کتاب را تهیه کند.

🔲 بپردازیم به رابطهٔ شما با سینما.

ساختن فیلمهای من برای تهیه کننده ها بسیار دشوار است، چون بسیار گران تمام می شود. البته مخاطبانی دارم ولی تعداد شان کافی نیست. بخصوص در مورد فیلم هایی که بیش از ۲۰ میلیون خرج دارد.

🔲: طرحی هم در دست اجرا دارید؟

بله، دو طرح دارم که تا حد زیادی هم پیش رفته است. بودجهٔ هر دو طرح هم تأمین شده است اما این حرفه دیگر آن ارزش سابق را ندارد. فیلمی که زمان نمایش آن نزدیک است و در همین بهار میبایستی فیلمبرداری آن را شروع می کردم، به علت وقوع جنگ در کامبوج به تعویق افتاد که باید از سرگرفته شود. این فیلم داستانی باید در کامبوج فیلمبرداری شود اما حوادث آن به هیچ وجه در آن جا اتفاق نمی افتد. فقط به دلیل چشم اندازهای خیال برانگیز کامبوج است که از آنجا استفاده می شود. فیلم دوم بیشتر مسئله آمیز است، هنرپیشهٔ اصلی فیلم کامبوج ژان یان است، که البته چیزی ستی به حساب می آید. اما هنرپیشهٔ اول فیلم بعدی میکل آنجلو آنتونیونی است. او فلج شده است و الان هفت سالی است که فیلمی نساخته است. او در

این فیلم نقش یک افسر ارتش را خواهد داشت که شدیداً زخمی شده است و دیگر نمی تواند حرف بزند.

🧖 چرا آنتونیونی را انتخاب کردید؟ آیا به سینمای او علاقه دارید؟

ای بله، قطعاً. حتی زمانی بود که متن فیلمی را هم برای او نبوشتم، درست بعد از سال گذشته در مارین باد، اما این طرح اجرا نشد. راستش، آلن دِنه از من خواست که فیلم را برای او توصیف کنم. من داستان فیلم را برای او نقل نکردم، من فیلم را برای او توصیف کردم. من عملاً یک کتاب فیلمبرداری نوشتم، یعنی چیزی را که تماشاگر پلان به پلان می بیند تحریر کردم. اما در مورد آنتونیونی کاملاً فرق داشت، اصلاً چیز دیگری بود. آنتونیونی کسی را لازم دارد که داستانی را برای او نقل کند. وقتی داشتیم صحبتهایی کلی دربارهٔ این فیلم میکردیم همه چیز خوب پیش می رفت و مسئلهای با هم نداشتیم. اما بعد که صحبت از جزثیات کار شد، آنتونیونی فوری پرید وسط حرفم و گفت: "تو داستانی را برایم تعریف کن تا من بگویم که روی اکران چه کار باید کرد." به او گفتم: "من نمی توانم، چون وقتی به یک فیلم فکر میکنم، به این هم فکر میکنم که روی اکران چه روی اکران چه روی اکران چه روی اکران چه روی فکر میکنم، به این هم خرفم را قبول کرد."

چطور شد که خواستید با آلن رِنه همکاری کنید؟ من از ایس تعجب
 میکنم که شما خودتان هم می توانستید کار فیلمبرداری را انجام بدهید.

ل بله، اما من این فیلم را اختصاصاً برای رِنه نوشتم. تراولینگ هایی طولانی هم روی کاغذ آوردم ولی رِنه از آنها استفاده نکرد. درهرحال، تأثیر رِنه در این فیلم آشکار بود.

🔲 منشاءِ این علاقهٔ شما به تصویر و سینما چیست؟

تعلی ها هستند که تمایل دارند در کار سینما باشند و فیلم بسازند. من هم در فکرم بود که فیلم بسازم. اما عجیب این است که به من امکان دادند این کار را بکنم. بااین حال، تهیه کنندهای که تمام فیلم های اولم راکار کرد، با کشورهای دیگر قرارداد می بست. من غالباً فیلمهایم را در خارج ساختهام. یکی از فیلمهایم در استانبول کار شد. آنجا بود که من با دختر کی آشنا شدم و این دختر بعداً همسر من شد. همین پیوند به نوعی مرا به ترکیه نزدیک کرد و نسبت به این کشور الفتی در من پدید آمد. سپس، یکی از فیلمهایم را در بلژیک ساختم، چون امکانات زیادی در آن جا بود. دو فیلم دیگرم را در چکوسلواکی ساختم چون مدیران سینمای این کشور نسبت به فیلمهای من علاقهٔ زیادی ابراز می کردند. حتی نامیرا (L'Immortelle) به زبان اسلواکی علاقهٔ زیادی ابراز می کردند. حتی نامیرا

فیلم دوم در تونس فیلمبرداری شد. جریان از این قرار بود که وزیر فرهنگ بورقیبه علاقهٔ زیادی به آثار من داشت و از من خواست که فیلمبرداری را در تونس انجام بدهم. خلاصه کشورهایی بودند که امکاناتی فراهم می آوردند و در کار تولید فیلمهایم سهیم می شدند. البته کامبوج حالا قادر نیست چنین نقشی به عهده بگیرد چون پول کافی در اختیار ندارد. صنعت فیلمسازی در کامبوج رواج ندارد و باید همهٔ لوازم مورد نیاز را به آن جا انتقال داد که بسیار دشوار می شود.

آ آیا هرگز به این فکر نبودهاید که باگُدار همکاری کنید؟ چون کارهای او در ردیف موج نو قرار میگیرد...

من ارج فراوانی برای گُدار قائلم اما او ارج فراوانی برای من قائل نیست. در واقع میشودگفت که او برایم هیچ ارجی قائل نیست. جالب اینکه،

|  | 227 |  | گرىيە | رُب | لن |
|--|-----|--|-------|-----|----|
|--|-----|--|-------|-----|----|

| هر بار فیلمی را تمام میکنم، گدار اولین تماشاگر آن میشود. گمان میکنم که نسبت به فیلمهای من نوعی خودداری، نوعی اکراه دارد. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| آیا به نظر شما گُدار در میان مـوجنوییها رادیکـالترینشان مـحسوب میشود؟                                                    |

| 🔲 به دلیل رادیکال بودن او نیست، بلکه به این دلیــل است کــه او       |
|----------------------------------------------------------------------|
| جالبترین کارگردان موج نو است. سینمای تروفو یا شابرول بههیچوجه وابسته |
| به موج نو نیست و کاملاً به سینمای قدیمی ر ثالیسم سنتی مربوط میشود.   |

🔲 خیلی ها رمان نو را با موج نو مقایسه کردند.

البته آثارگُدار قرابتی با رمان نو دارد، ولی آثـار کسـانی مـثل شابرول شباهت چندانی به رمان نو ندارد، سینمای او خیلی سنتی است. اریک رومر نوعی پوچی سینمایی دارد، نوعی پرچانگی تمام و کمال.

🔲 کدام یک از کارگردانان خارجی را می پسندید؟

🔲 استروب وگارِل چطور؟ از آنها خوشتان میآید؟

🔲 استروب نه. فقط کمی گارل. اما استروب نه.کارهای او سنگین

| ۳۳۸ 🗆 نقد عقل مدرن                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ست. استروب فیلمهای تعلیمی میسازد. اما فاقد طنز گُدار است شاید ستروب برای شما جالب باشد، اما برای من نه.                                                                                                                                                      |
| ا بله، کارهای او برایم جالب است. اما وندرس و گریناوِی چطور؟                                                                                                                                                                                                  |
| آ ازگریناوِی خیلی خوشم می آید، اما فکر میکنم که او زیاد حرف میزند. وندرس، بله، اما نه سه فیلم آخرش.                                                                                                                                                          |
| یعنی از اولین فیلمهای او خوشتان می آید؟                                                                                                                                                                                                                      |
| 🔲 همهٔ فیلمهای او، بخصوص فیلم پاریس ـ تکزاس.                                                                                                                                                                                                                 |
| کارکدام سینماگر به روحیهٔ شما نزدیکتر است و احساس قرابت بیشتری نسبت به کارهای او دارید؟                                                                                                                                                                      |
| مثلاً در فیلم وندرس، تا انتهای جهان، تمامی قسمت اول فیلم کاملاً رایم خوشایند است، که شباهت کاملی با فیلم دوست امریکایی دارد. ولی سمت دوم فیلم برایم سنگین است. وقتی وندرس شروع به تـفکر مـیکند، مباهت زیادی دارد به آنچه در آلمان میگویند «فلسفهٔ تراموایی». |
| 🔲 آیا شما به نقاشی هم علاقه مندید؟                                                                                                                                                                                                                           |

بله، من پرترهای از سیلویاکریستل کشیدهام. نگاه کنید، از او یک کولاژ درست کردهام. چون این ژورنال واکس زده شده، هر دو طرف آن دیده می شود.

| _                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------|
| 🔲 نه، تفننی کار میکنم. نقاشی برای من یک جور تفریح است.                       |
| 🗖 عکاسی چطور؟                                                                |
| عکاسی هم میکنم، اما نه عکاسی هنری. عکسهای خبری زیاد رفتهام، مثلاً در کامبوج. |
| 🔲 و آخرین پرسش: آیا رمان جدیدی در دست دارید؟                                 |
| 🔲 بله، مشغول نگارش جلد چهارم خاطراتم هستم، اما زیاد شتاب به                  |

خرج نمی دهم، چون جلد سوم تحت عنوان آخرین روزهای کورنت بتازگی به

کولاژ زیاد کار میکند؟

چاپ رسیده است.

تابستان ۱۹۹۳



میشل ہو تور Michel Butor

شما در سال ۱۹۲۹ در من آن باروئل به دنیا آمده اید. اما دوران کودکی و جوانیتان را در پاریس گذراندید. از آن سالها چه خاطراتی دارید؟ از سالهای پیش از جنگ جهانی دوم.

آ از سالهای پیش از جنگ خاطرات بسیاری دارم. از میان ایس خاطرات می توانم به نمایشگاه جهانی سال ۱۹۳۷، جبههٔ مردمی، و بویژه فکر و خیال جنگ اشاره کنم. جنگ نزدیک می شد. هنگامی که آغاز شد، خیال ما را راحت ترکرد. اما تا آغاز بشود خیلی طول کشید.

📘 از کتابهایی که در آن زمان بر شما اثر گذاشت خاطرهای دارید؟

🔲 در کودکی کتابهایی خواندم که بر من تأثیر بسیار نهادند، مانند

کتابهای ژول وِرن و هزادویک شب. بعدها، در دوران جنگ جهانی دوم، آثار نویسندگان قرن نوزده و کمی هم آثار نویسندگان قرن بیست فرانسه را میخواندم. اما در دوران اشغال نازیها پیدا کردن کتابهای نویسندگان قرن بیستم دشوار بود. موفق شدیم بعضی از مشکلات را حل کنیم. موقعیت ما تا حدودی به موقعیت روسها در زمان رژیم کمونیستی شباهت داشت، یعنی تعداد کتابهای در دسترس کم بود، اما تعداد زیادی کتابهای مسمنوع، بویژه کتابهای کمیاب، پنهانی دست به دست می چرخید.

| داشتيد؟ | هم | دانشجويي | جلسههای | دوستانتان | Ņ | ŢĮ |  |
|---------|----|----------|---------|-----------|---|----|--|
|---------|----|----------|---------|-----------|---|----|--|

در دوران اشغال هنوز واقعاً دانشجو نشده بودم. دبیرستان می رفتم، کلاس فلسفه داشتم، و پیشاهنگ بودم. از این رهگذر دوستان بسیاری پیدا کرده بودم. جلسههایی هم داشتیم که باگذشت زمان اهمیت بیشتری پیدا می کرد.

| سرشناس نیز بودند؟ | دوستان افراد | در میان این | آيا آيا |
|-------------------|--------------|-------------|---------|
|-------------------|--------------|-------------|---------|

میان این دوستان نه، اما در دوران دانشجویی در سوربون با افراد بسیار مشهوری دوست بودم. اما این به دوران پس از جنگ مربوط می شود.

🔲 آیا بعد از جنگ به تحصیل فلسفه پرداختید؟

ابتدا میخواستم ادبیات بخوانم، اما زبان لاتین و یونانی را خوب نمی دانستم. این بود که سراغ فلسفه رفتم. در دوران تحصیل با اشخاص مشهوری مانند ژان فرانسوا لیوتار و ژیل دلوز آشنا شدم.

| ۳۴۲ 🗖 نقد عقل مدرن                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| استادان شما چه کسانی بودند؟                                                                                                                                                                                                                                                   |
| استادان زیادی داشتم. اما دو نفر از آنها بسر مسن بسیار تأثیر گذاشتند. یکی گاستون باشلار و دیگری ژان وال. باشلار در سوربون استاد فلسفهٔ علم بود. برای ژان وال اهمیتی زیاد قائل بودم. او از من خواست به «کالج فلسفه» بروم. در آغاز منشی این کالج بودم و سپس فعالیتهایم بیشتر شد. |
| 🔲 آیا تحت تأثیر ژان وال بود که به اگزیستانسیالیسم گرایش پیداکردید؟                                                                                                                                                                                                            |

بدد. او با همهٔ مشکلات، کتاب هستی و نیستی و دو نمایشنامه به نامهای در بسته و بود. او با همهٔ مشکلات، کتاب هستی و نیستی و دو نمایشنامه به نامهای در بسته و مگسها را منتشر کرده بود. این عمل بسیار متهورانه بود، زیرا در نمایشنامههایش کنایههایی بسیار روشن دربارهٔ وضعیت اشغال نازیها وجود داشت. مأموران سانسور به مفهوم آنها پی نبرده بودند. به همین دلیل به محض پایان اشغال، سارتر اهمیت بسیار یافت. این اهمیت پس از آزادی بیشتر شد. او استاد فلسفهٔ هرانسه شده بود و بر همه ما نفوذ بسیار داشت.

کمی از تجربه هایتان در «کالج فلسفه» بگویید. آیا این تجربه ها بعدها در کارهای ادبیتان مؤثر بود؟

این مؤسسه در آغاز «کالج فلسفه» نامیده می شد. اما پس از مداخلهٔ وزیر آموزش و پرورش، نام آن به «سمینارهای فلسفی» تغییر کرد. در مدتی که منشی آن کالج بودم، در همهٔ کنفرانس ها شرکت می کردم. و با افراد جالبی از هر گروه آشنا شدم که چیزهای زیادی به من آموختند.

🔲 افرادی مانند سارتر یاگابریل مارسل به کالج فلسفه رفتوآمد میکردند؟

| ٣٤٣    | ميشل بوتور 🗆                                                  |
|--------|---------------------------------------------------------------|
| د. اما | 🔲 افرادی مانند سارتر خیر. سارتر در آن زمان بسیار مشهور بو     |
| ي در   | گابریل مارسل را خوب مـیشناختم. در دوران آزادی، شـبها جـلساته  |
| ٠. من  | خانهاش بر پا میکردکه در آنها به بحث وگفتوگوی فلسفی میپرداختنا |

| میکنید؟ | مطالعه | فلسفى | آثار | هنوز | TJ |  |
|---------|--------|-------|------|------|----|--|

بهطور منظم به خانه گابریل مارسل میرفتم.

تنجه در آثار این نویسندگان برای من جالب است، شیوهٔ نگارش و تخیل آنهاست.

آنچه در آثار این نویسندگان برای من جالب است، شیوهٔ نگارش و تخیل آنهاست.

🔲 بیشتر آثار کلاسیک را مطالعه میکنید یا آثار معاصران را؟

از نویسندگان معاصر زیاد نمیخوانم و چندان در جریان فلسفهٔ امروز نیستم. پس از پایان تحصیلات، از فلسفه دور شدم. بنابراین از مشاهیر کنونی فلسفه اطلاع چندانی ندارم. با رفقای قدیم روابط دوستانهای دارم، اما نه با دیگران. بنابراین خود را در زمینهٔ فلسفه چندان ذی صلاح نمی دانم. فقط گاه گاه کتابهای فیلسوفان قدیمی را از نظر ادبی بررسی میکنم.

در فاصلهٔ گرفتن لیسانس فلسفه و ورود به دنیای ادبیات به عنوان رمان نویس، چه اتفاقاتی افتاد؟

| مدرن | عقل | نقد |  | 34 | ۲ |
|------|-----|-----|--|----|---|
|------|-----|-----|--|----|---|

دبیرستانهای آنجا به تدریس پرداختم.

ا برای چه مدتی؟

یک سال. البته قرارداد دوساله بسته بودم، اما در پایان سال اول مطلع شدم که می توانم به عنوان مربی دانشگاه به منچستر بروم. البته این تغییر محیط بسیار مشکل بود، اما از نظر حرفهای برایم اهمیت بیشتری داشت. در انگلستان کار روی اولین رمانم، گذرگاه میلان (Passage de Milan)، را شروع کردم.

کدام نویسندگان شما را در رسیدن به فاصلهٔ نقادانه از تمدن فرانسه یاری دادند؟

از نویسندگان انگلیسی کتابهای زیادی خواندم. همین طور از نویسندگان آلمانی و سپس ایتالیایی و اسپانیایی. اما در آن زمان نویسندهای پیشوای فکری من نبود. در دورهٔ تحصیل فلسفه شدیداً تحت تأثیر برگسون بودم، شیفتهٔ برگسون بودم. در دوران تحصیل فلسفه و پس از آزادسازی کشور، در حدود سالهای ۱۹۴۹، نفوذ سار تر از همه بیشتر بود. برای آگاهی در مورد سار تر، آثار گابریل مارسل را خواندم. در همین دوران مطالعهٔ کتابهای هایدگر و هوسرل را شروع کردم. اینها در آن زمان بیش از دیگران نفوذ داشتند. در زمینهٔ ادبیات، سورر ثالیسم نفوذ داشت و من اهمیتی زیاد برایش قائل بودم.

🔲 آیا با آندره بروتون آشنایی داشتید؟

الله آشنایی من با سوررئالیسم از طریق کتابهایی آغاز شدکه در زمان جنگ مخفیانه به دستم میرسید و پس از آن از طریق برخی از دوستان.

در ضمن آدمهایی را می شناختم که باگروه سورر ثالیست ها آشنایی داشتند. من هرگز جزو سورر ثالیست ها نبودم، اما بسیاری از آنها را می شناختم. هنگامی که بروتون از سفر امریکا بازگشت، با او ملاقات کردم و همیشه با او روابط بسیار گرمی داشتم. با وجود این جزوگروه سورر ثالیست ها نشدم. بروتون با من بسیار راحت تر صحبت می کرد تا با جوانهای گروهش. بر من نفوذ زیادی داشت. بروتون کا تالیزور خواندن بود، کا تالیزوری که چشم را به روی چیزهایی غیر از آنچه رشتهٔ کلام نشان می دهد می گشود.

در مصاحبه ای در مقدمهٔ کتاب «اقدامات لازم» (Travaux d'Approche)، گفته اید: "آنچه بیش از همه مرا از سوررئالیست ها متمایز می کند، اهمیتی است که من، برخلاف بسیاری از آنها، برای ابتذال روزمرگی قائلم." منظورتان از این حرف چه بوده است؟

☐ شعر سورر ثالیستی در جست وجوی شگفتی است، بدین معناکه در جست وجوی برخوردی غیر معمول با اشیاء و کلمات است. من هم همین طور، اما من به درون آنچه این برخورد از آن تولید می شود اهمیت می دهم؛ به ابتذال، به ملال، به آنچه ایجاب می کند دنبال چیز دیگری باشیم.

به نظر من میان شما و سوررئالیستها وجه افتراقی نیز وجود دارد. آندره بروتون در «بیانیهٔ سوررئالیسم» «از بر هم نهادن تصاویر فهرست» انتقاد می کند، ولی به نظر من اینگونه تصاویر از نظر شما مثبت هستند. شما تمایل دارید تصاویر و مفاهیم را با کلمات دسته بندی کنید.

بله اینها بسیار متناقضند، زیرا در درون گروه سورر ثالیستها، کار اصلی پیکرهبرداری و وصله چسبانی بود و وصله چسبانی، بر هم نهادن تصاویر فهرست بود. بروتون بر اطرافیانش بویژه بر نقاشان نفوذ زیادی داشت. بعضی

| نند ما کس ارنست معتقدندکه او بر من بسیار تأثیر گذاشته است. وصله چسبانی | ما |
|------------------------------------------------------------------------|----|
| میت زیادی داشت. به همین دلیل تصاویر فهرست بایستی مورد توجه بروتون      | اھ |
| ارگرفته باشد اما، در واقع، فقط در بعضی متنها توجه او را جلب کرده است.  | قر |

آ فکر میکنم شما آگاهانه سنت رمان نویسی کلاسیک و شیوههای بیان آن را نادیده میگیرید. آیا میتوان گفت که شما نویسندهای در حال تحول هستید. هرچند روایی بودن کارتان، حالت ساختاردهندهٔ موقتی دارد.

البه، دقیقاً همینطور است. همیشه کوشیده ام به زمان و فیضا، و بی شک به رفتار انسانها و شیوهٔ تفکرشان، نظم بدهم. به عقیدهٔ من نوشتار دارای قدرت است و این توانایی بسیار اهمیت دارد، اما همه چیز در آن خلاصه نمی شود و نمی توان به نوشتار محدود بود.

🔲 نوشتن برای شما به چه معنایی است؟

من برای نوشتن تعریف بسیار سادهای دارم:کلماتی را رویکاغذ یا چیز دیگری نوشتن.

ا اما این تسلط بر حرکت در آثار شما این توقع را نیز ایجاد میکند که نویسنده را از تصویر دور نگه داریم.

🔲 منظور تان چیست؟

مثلاً وضعیت تقسیم شدن نویسنده بین ضمیر «من» و «شما» در یکی از کتابهایتان به نام «تغییر» (La modification).

ل بله، درست است که در متن کتاب تغیر، نو سنده مستقیماً آشکار

نمی شود، اما در کتابهای دیگر از این کار اجتناب کرده ام، کتابهایی که مجبور بودم از خودم سخن بگویم و توضیح بدهم که چرا اشیاء را این طور یا آن طور می بینم.

در دل کتابهای من اغلب نوشته هایی در مورد خودم و جود دارد. در چهار تا از رمان هایم این کار را به روش مستقیم انجام نداده ام، اما در نوشته های بعدی ناچار بودم از خودم بگویم، نه به دلیل خودبینی بلکه برای بهتر نشان دادن آنچه درباره اش سخن میگویم.

## 🔲 نوشتن را چگونه شروع کردید؟

اما خیلی طبیعی، اما با مبارزهٔ بسیار با نوشته هایم. بسیار نوشتم، اما در نوشتن آنچه نوشته ام با مشکلات زیادی روبرو بودم. نگاهی به کتابهایی که نوشته ام نشان می دهد که شخصیتها بسادگی سخن می گویند. مطمئناً در اصل نوعی سادگی وجود داشته است؛ به عبارت دیگر، من بسیار صحبت می کنم و کلماتی به کار می برم که با حالت من نزدیکند. اکنون نیز دشواریهای بسیاری دارم و روی نوشته هایم زیاد کار می کنم و این دقیقاً به دلیل مشکلاتی است که لحن گفتار به وجود می آورد. به تکنیکهایی اندگی شبیه به تکنیکهای شعر قدیم احتیاج دارم که به من کمک کند بنویسم و تصور خود را به کار گیرم. به همین دلیل نوشته هایم بسیار پرکار است. آنها را زیاد اصلاح و ویرایش می کنم. همیشه همین طور بوده است. این نیز یکی از مسائلی است که بین من و سورر ثالیسم فاصله می اندازد. من هم می توانستم مانند آنها شیوهٔ نگارش سورر ثالیسم فاصله می اندازد. من هم می توانستم مانند آنها شیوهٔ نگارش اتو ماتیک (ecriture automatique) را در پیش بگیرم، اما نمی توانم اشیاء را در روز بیش از پیش.

به همین دلیل نوشته هایم طرحریزی زیادی دارند. هدف از این طرحریزی، رسیدن به حالتی طبیعی است، اما این حالت پس از کار بسیار به دست می آید.

| ۳۴٪ 🗆 نقد عقل مدرن                                                                                                  |   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| برای نوشتن یک کتاب چقدر وقت میگذارید؟                                                                               |   |
| به خیلی چیزها بستگی دارد. در نخستین کتابهایم بهمحض تمام دن یک کتاب، کتاب بعدی را شروع میکردم. اما بعضی طرحها ده سال | ů |

وقت مراگرفت تا تحقق پیداکند. هر چه از عمرم میگذرد، ایس کمار وقت بیشتری میگیرد. اکنون روی کتابهایی کار میکنم کمه سسی سمال از تماریخ

آ انبوه خوانندگان فرانسه زبان شما را به عنوان نویسندهٔ رمـان «تـغییر» میشناسند که در سـال ۱۹۵۷ جـایزه «رونـودو» (Renaudot) را بـه دست آورد. امروز در نگاه به گذشته این کتاب را چگونه می بینید؟

این کتاب از همهٔ کتابهایم معروفتر است. کتابی است برای جوانهای دبیرستانی. بیشتر آدمهایی که این کتاب را خواندهاند، آدمهای چهل سالهای هستند که این کتاب را در دورهٔ دبیرستان خواندهاند. بعضی از مقامهای دولتی یا اعضای انجمن شهر وقتی مرا می بینند می گویند کتاب تغییر را در دورهٔ دبیرستان خواندهاند. این تنها کتاب من است که چنین اقبالی یافت. البته این مسئله برایم اهمیت زیادی دارد، چون بعضی کتابها فراموش می شوند. عده ای این کتاب را ملال آور می دانند و برخی تحت تأثیر آن قرار می گیرند. امیدوارم سایر کتابهایم نیز چنین سرنوشتی داشته باشند.

| تصور نمیکنید چنین اقبالی داشته باشید! |  |
|---------------------------------------|--|
|---------------------------------------|--|

| زیادی داشت | اقبال | كتاب | این | بەھىچرو. |  |
|------------|-------|------|-----|----------|--|
|------------|-------|------|-----|----------|--|

🔲 اما سومین رمان شما بود.

طرحریزی آنها میگذرد.

له. اکنون یکی از کتابهایم را به نام کاربرد دمان (LEmploi de Temps) به عنوان کتاب در سی منتشر کرده اند. این کتاب مقدم بر رمان تغییر است. امسال کاربرد دمان برای امتحان آگره گاسیون ادبیات مدرن تعیین شده است. و در دو سال آینده در برنامهٔ کنکور ورودی «دانشسرای عالی» قرار میگیرد. در نتیجه بسیاری از جوانها موظف می شوند کاربرد دمان را بخوانند. از این رهگذر بسیاری نیز دلتنگ می شوند، اماکسان دیگری نیز هستند که این کتاب قاعده ای خواهد شد برای شیوه نگاهشان به اشیاء. برای من لذت بزرگی است که این کتاب جنین سرنوشتی پیداکند. امیدوارم سایر کتابهایم نیز چنین اقبالی داشته باشند.

هنگامی که نویسندهای شهرت جهانی می یابد چه احساسی نسبت به خود یبدا می کند؟

تصور نمیکنم چندان مشهور باشم. ممکن است نام من شناخته شده باشد، اماکتابهایم بیش از من شناخته شدهاند.

برگردیم به آثارتان. هنگام مطالعهٔ «تغییر» خواننده احساس میکند شما با نویسندگانی چون پروست، کافکا، و جویس از نظر فکری نزدیک هستید.

این نویسندگانی هستند که کتابهایشان را با علاقه میخواندم. اینها نویسندگانی هستند که کتابهایشان را با علاقه میخواندم. در آن زمان، این کتابها را بارها خواندم و کوشیدم تجربهها و دانش این کتابها را تا حد ممکن بیرون بکشم. در مورد جویس و پروست مقالههایی نوشتهام، اما در مورد کافکا هیچ، زیرا هرگز فرصتی پیش نیامد. منظورم این است که کافکا نیز از نظر من بسیار بااهمیت است.

آ پس از رمان«درجه» (Degré) که در سال ۱۹۹۰ منتشر شد، شـما بـا تکنیکهای مونتاژ و وصله چسبانی طرحهای استریوفونیک به کـمک شـیوۀ نگارشی که از طبقه بندیهای سنتی به دور بود، رمان راکنار گذاشتید. دقیقاً پس از رمان Mobile فعالیت شعری را به طورجدی از سر گرفتید. علت این بازگشت به شعر چه بود؟

🔲 زمانی که دانشجو بودم، اشعار زیادی سرودم. شعرهایی که به شعر سوررئالیستی نزدیک بود و درعینحال با آن تفاوت بسیار داشت. و هنگامی که نگارش نخستین رمان خود گذرگاه میلان را شروع کردم، شعرگفتن را برای خود ممنوع كردم. زيىرا مىخواستم تىمام نيرويم را صرف رمان كىنم. میخواستم رمانم تا حد ممکن و به مفهوم عمیق شاعرانه باشد و قصد داشتم در رمانهایم همه چیز را مطرح کنم. اما ناگهان همهٔ این تصمیمات متوقف شد، زیرا اندیشیدم که "نه، از رمان دیگر به جایی نخواهم رسید!" این بود که دوباره به نگارش شعر پرداختم، بخصوص برای نوشتن کتابهایی دربارهٔ هنرمندان، برای کار کردن با هنرمندان. متنهایی که می توانست عکسها و تـصاویری از هنرمندان مختلف را دربربگیرد. در زمینهٔ توصیف رشدی قابلملاحظه پیدا کردم. توصیف اشیاء، رفتارها، و مناظر برای رمان فراهم شده بود. اما پس از رمان Mobile این توصیف رشد بیشتری یافت. از نظر من ایس رمان نشان میدهد چرا در مکانهای مختلف به شیوههای مختلف میاندیشیم.کتاب اول من نبوغ مکانها (Le Genie Des lieux)نام داردکه می تواند بین رمان تغییر و درجه قرارگیرد. بخشی طولانی از این کتاب به مصر اختصاص دارد. پس از آن، سفر به ایالات متحد مطرح می شود که سؤالات بسیاری برایم ایجاد کرد. ایس مسافرت مرا به این شکل توصیف که در رمان Mobile دیده می شود ترغیب کر د.

بعضی از مسافرتها برایم اهمیتی زیاد دارند. رمانهای من بـین دو سـفر بزرگ تقسیم میشوند: سفر به مصر و سفر به ایالات متحد. پیش از سفر به مصر در ضمن آدمهایی را می شناختم که باگروه سورر ثالیست ها آشنایی داشتند. من هرگز جزو سورر ثالیست ها نبودم، اما بسیاری از آنها را می شناختم. هنگامی که بروتون از سفر امریکا بازگشت، با او ملاقات کردم و همیشه با او روابط بسیار گرمی داشتم. با وجود این جزوگروه سورر ثالیست ها نشدم. بروتون با من بسیار راحت تر صحبت می کرد تا با جوانهای گروهش. بر من نفوذ زیادی داشت. بروتون کا تالیزور خواندن بود، کا تالیزوری که چشم را به روی چیزهایی غیر از آنچه رشتهٔ کلام نشان می دهد می گشود.

در مصاحبه ای در مقدمهٔ کتاب «اقدامات لازم» (Travaux d'Approche)، گفته اید: "آنچه بیش از همه مرا از سوررئالیست ها متمایز می کند، اهمیتی است که من، برخلاف بسیاری از آنها، برای ابتذال روزمرگی قائلم." منظورتان از این حرف چه بوده است؟

☐ شعر سورر ثالیستی در جست وجوی شگفتی است، بدین معناکه در جست وجوی برخوردی غیر معمول با اشیاء و کلمات است. من هم همین طور، اما من به درون آنچه این برخورد از آن تولید می شود اهمیت می دهم؛ به ابتذال، به ملال، به آنچه ایجاب می کند دنبال چیز دیگری باشیم.

به نظر من میان شما و سوررئالیستها وجه افتراقی نیز وجود دارد. آندره بروتون در «بیانیهٔ سوررئالیسم» (از بر هم نهادن تصاویر فهرست» انتقاد می کند، ولی به نظر من اینگونه تصاویر از نظر شما مثبت هستند. شما تمایل دارید تصاویر و مفاهیم را با کلمات دسته بندی کنید.

بله اینها بسیار متناقضند، زیرا در درون گروه سورر ثالیستها، کار اصلی پیکرهبرداری و وصله چسبانی بود و وصله چسبانی، بر هم نهادن تصاویر فهرست بود. بروتون بر اطرافیانش بویژه بر نقاشان نفوذ زیادی داشت. بعضی

| نند ما کس ارنست معتقدندکه او بر من بسیار تأثیر گذاشته است. وصله چسبانی | ما |
|------------------------------------------------------------------------|----|
| میت زیادی داشت. به همین دلیل تصاویر فهرست بایستی مورد توجه بروتون      | اھ |
| ارگرفته باشد اما، در واقع، فقط در بعضی متنها توجه او را جلب کرده است.  | قر |

آ فکر میکنم شما آگاهانه سنت رمان نویسی کلاسیک و شیوههای بیان آن را نادیده میگیرید. آیا میتوان گفت که شما نویسندهای در حال تحول هستید. هرچند روایی بودن کارتان، حالت ساختاردهندهٔ موقتی دارد.

البه، دقیقاً همینطور است. همیشه کوشیده ام به زمان و فیضا، و بی شک به رفتار انسانها و شیوهٔ تفکرشان، نظم بدهم. به عقیدهٔ من نوشتار دارای قدرت است و این توانایی بسیار اهمیت دارد، اما همه چیز در آن خلاصه نمی شود و نمی توان به نوشتار محدود بود.

🔲 نوشتن برای شما به چه معنایی است؟

من برای نوشتن تعریف بسیار سادهای دارم:کلماتی را رویکاغذ یا چیز دیگری نوشتن.

ا اما این تسلط بر حرکت در آثار شما این توقع را نیز ایجاد میکند که نویسنده را از تصویر دور نگه داریم.

🔲 منظور تان چیست؟

مثلاً وضعیت تقسیم شدن نویسنده بین ضمیر «من» و «شما» در یکی از کتابهایتان به نام «تغییر» (La modification).

ل بله، درست است که در متن کتاب تغیر، نو سنده مستقیماً آشکار

نمی شود، اما در کتابهای دیگر از این کار اجتناب کرده ام، کتابهایی که مجبور بودم از خودم سخن بگویم و توضیح بدهم که چرا اشیاء را این طور یا آن طور می بینم.

در دل کتابهای من اغلب نوشته هایی در مورد خودم و جود دارد. در چهار تا از رمان هایم این کار را به روش مستقیم انجام نداده ام، اما در نوشته های بعدی ناچار بودم از خودم بگویم، نه به دلیل خودبینی بلکه برای بهتر نشان دادن آنچه درباره اش سخن میگویم.

## 🔲 نوشتن را چگونه شروع کردید؟

اما خیلی طبیعی، اما با مبارزهٔ بسیار با نوشته هایم. بسیار نوشتم، اما در نوشتن آنچه نوشته ام با مشکلات زیادی روبرو بودم. نگاهی به کتابهایی که نوشته ام نشان می دهد که شخصیتها بسادگی سخن می گویند. مطمئناً در اصل نوعی سادگی وجود داشته است؛ به عبارت دیگر، من بسیار صحبت می کنم و کلماتی به کار می برم که با حالت من نزدیکند. اکنون نیز دشواریهای بسیاری دارم و روی نوشته هایم زیاد کار می کنم و این دقیقاً به دلیل مشکلاتی است که لحن گفتار به وجود می آورد. به تکنیکهایی اندکی شبیه به تکنیکهای شعر قدیم احتیاج دارم که به من کمک کند بنویسم و تصور خود را به کار گیرم. به همین دلیل نوشته هایم بسیار پرکار است. آنها را زیاد اصلاح و ویرایش می کنم. همیشه همین طور بوده است. این نیز یکی از مسائلی است که بین من و سورر ثالیسم فاصله می اندازد. من هم می توانستم مانند آنها شیوهٔ نگارش اتو ماتیک (ecriture automatique) را در پیش بگیرم، اما نمی توانم اشیاء را در روز بیش از پیش.

به همین دلیل نوشته هایم طرحریزی زیادی دارند. هدف از این طرحریزی، رسیدن به حالتی طبیعی است، اما این حالت پس از کار بسیار به دست می آید.

| ۳۴۸ 🗆 نقد عقل مدرن                                                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ا برای نوشتن یک کتاب چقدر وقت میگذارید؟                                                                               |
| به خیلی چیزها بستگی دارد. در نخستین کتابهایم به محض تمام شدن یک کتاب، کتاب بعدی را شروع می کده. اما بعضی طرحها ده سال |

ست به حیبی چیره بستمی دارد. در تحسین کتابهایم به محص نمام شدن یک کتاب، کتاب بعدی را شروع میکردم. اما بعضی طرحها ده سال وقت مراگرفت تا تحقق پیداکند. هر چه از عمرم میگذرد، ایس کار وقت بیشتری میگیرد. اکنون روی کتابهایی کار میکنم که سسی سال از تاریخ طرحریزی آنها میگذرد.

ا انبوه خوانندگان فرانسه زبان شما را به عنوان نویسندهٔ رمان «تغییر» می شناسند که در سال ۱۹۵۷ جایزه «رونودو» (Renaudot) را به دست آورد. امروز در نگاه به گذشته این کتاب را چگونه می بینید؟

این کتاب از همهٔ کتابهایم معروفتر است. کتابی است برای جوانهای دبیرستانی. بیشتر آدمهایی که این کتاب را خواندهاند، آدمهای چهل سالهای هستند که این کتاب را در دورهٔ دبیرستان خواندهاند. بعضی از مقامهای دولتی یا اعضای انجمن شهر وقتی مرا می بینند می گویند کتاب تغییر را در دورهٔ دبیرستان خواندهاند. این تنها کتاب من است که چنین اقبالی یافت. البته این دبیرستان خواندهاند. این تنها کتاب من است که چنین اقبالی یافت. البته این مسئله برایم اهمیت زیادی دارد، چون بعضی کتابها فراموش می شوند. عده ای این کتاب را ملال آور می دانند و برخی تحت تأثیر آن قرار می گیرند. امیدوارم سایر کتابهایم نیز چنین سرنوشتی داشته باشند.

| باشيد | داشته | اقبالى | چنين | نمیکنید | تصور |  |
|-------|-------|--------|------|---------|------|--|
|       |       |        |      |         |      |  |

| یادی داشت. | اقبال ز | كتاب | ر. این <sup>ٔ</sup> | بەھىچرو |  |
|------------|---------|------|---------------------|---------|--|
|------------|---------|------|---------------------|---------|--|

🔲 اما سومین رمان شما بود.

له. اکنون یکی از کتابهایم را به نام کاربرد دمان (LEmploi de Temps) به عنوان کتاب در سی منتشر کرده اند. این کتاب مقدم بر رمان تغییر است. امسال کاربرد دمان برای امتحان آگره گاسیون ادبیات مدرن تعیین شده است. و در دو سال آینده در برنامهٔ کنکور ورودی «دانشسرای عالی» قرار میگیرد. در نتیجه بسیاری از جوانها موظف می شوند کاربرد دمان را بخوانند. از این رهگذر بسیاری نیز دلتنگ می شوند، اماکسان دیگری نیز هستند که این کتاب قاعده ای خواهد شد برای شیوه نگاهشان به اشیاء. برای من لذت بزرگی است که این کتاب جنین سرنوشتی پیداکند. امیدوارم سایر کتابهایم نیز چنین اقبالی داشته باشند.

هنگامی که نویسندهای شهرت جهانی می یابد چه احساسی نسبت به
خود پیدا می کند؟

تصور نمیکنم چندان مشهور باشم. ممکن است نام من شناخته شده باشد، اماکتابهایم بیش از من شناخته شدهاند.

برگردیم به آثارتان. هنگام مطالعهٔ «تغییر» خواننده احساس میکند شما با نویسندگانی چون پروست، کافکا، و جویس از نظر فکری نزدیک هستید.

این نویسندگانی هستند که کتابهایشان را با علاقه میخواندم. اینها نویسندگانی هستند که کتابهایشان را با علاقه میخواندم. در آن زمان، ایس کتابها را بارها خواندم و کوشیدم تجربهها و دانش این کتابها را تا حد ممکن بیرون بکشم. در مورد جویس و پروست مقالههایی نوشتهام، اما در مورد کافکا هیچ؛ زیرا هرگز فرصتی پیش نیامد. منظورم این است که کافکا نیز از نظر من بسیار بااهمیت است.

س از رمان «درجه» (Degre) که در سال ۱۹۹۰ منتشر شد، شما با تکنیکهای مونتاژ و وصله چسبانی طرحهای استریوفونیک به کمک شیوهٔ نگارشی که از طبقه بندی های سنتی به دور بود، رمان راکنار گذاشتید. دقیقاً پس از رمان Mobile فعالیت شعری را به طور جدی از سر گرفتید. علت این بازگشت به شعر چه بود؟

🔲 زمانی که دانشجو بودم، اشعار زیادی سرودم. شعرهایی که به شعر سوررئالیستی نزدیک بود و درعینحال با آن تفاوت بسیار داشت. و هنگامی که نگارش نخستین رمان خود گذرگاه میلان را شروع کردم، شعرگفتن را برای خود ممنوع كردم. زيىرا مىخواستم تىمام نيرويم را صىرف رمان كىنم. میخواستم رمانم تا حد ممکن و به مفهوم عمیق شاعرانه باشد و قصد داشتم در رمانهایم همه چیز را مطرح کنم. اما ناگهان همهٔ این تصمیمات متوقف شد، زیرا اندیشیدم که "نه، از رمان دیگر به جایی نخواهم رسید!" این بود که دوباره به نگارش شعر پرداختم، بخصوص برای نوشتن کتابهایی دربارهٔ هنرمندان، برای کار کردن با هنرمندان. متنهایی که می توانست عکسها و تـصاویری از هنرمندان مختلف را دربربگیرد. در زمینهٔ توصیف رشدی قابلملاحظه پیدا کردم. توصیف اشیاء، رفتارها، و مناظر برای رمان فراهم شده بود. اما پس از رمان Mobile این توصیف رشد بیشتری یافت. از نظر من ایس رمان نشان میدهد چرا در مکانهای مختلف به شیوههای مختلف میاندیشیم.کتاب اول من نبوغ مکانها (Le Genie Des lieux)نام داردکه می تواند بین رمان تغییر و درجه قرارگیرد. بخشی طولانی از این کتاب به مصر اختصاص دارد. پس از آن، سفر به ایالات متحد مطرح می شود که سؤالات بسیاری برایم ایجاد کرد. ایس مسافرت مرا به این شکل توصیف که در رمان Mobile دیده می شود ترغیب کر د.

بعضی از مسافرتها برایم اهمیتی زیاد دارند. رمانهای من بـین دو سـفر بزرگ تقسیم میشوند: سفر به مصر و سفر به ایالات متحد. پیش از سفر به مصر

| چند مقاله و شعر دورهٔ جوانی نوشته بودم. پس از این مسافرت، چهار رمان   |
|-----------------------------------------------------------------------|
| نوشتم. سپس در ژانویه ۱۹٦۰ به ایالات متحد رفتم. همزمان با این سفر، جلد |
| ول فهرست (Repertoire)و رمان درجه را منتشر کردم. فهرست را برای پاسخ به |
| سؤالاتی نوشتم که در مورد دیگر رمانهایم پیش آمده بود.                  |

| در رمان Mobile ایالات متحد را ایالت به ایالت معرفی میکنید. کمی |      |
|----------------------------------------------------------------|------|
| اشیاءِ در حرکت کالدر (Calder). اجزاء تکان میخورند بـدون آنکـه  | شبيه |
| جابجا شود.                                                     | بدنه |

ای بله، اسم این رمان تا حدودی اشیاءِ در حرکت کالدر را به ذهن می آورد. این متن از بخشهای کوچکی ساخته شده که می توانند در ارتباط با یکدیگر کنار هم قرار گیرند.

در رمان Mobile مانند رمان «۱۸۱۰۰۰ لیتر آب در ثانیه» درمی یابیم که پیوندی مستقیم میان نوشتهٔ شما و مسافرت وجود دارد و نوشته خود سفری می شود در درون تصاویر. تا حدودی به شیوهٔ نقاشی موندریان (Mondarian) که در آن چهارگوشی روی یک دیوار رسم می شود و باز رسم می شود و تمام چهارگوشی را تشکیل می دهد که موضوع نقاشی روی آن جای می گیرد.

الما بله، سفر در نوشته های من نقشی بسیار مهم داشته است. سفر به مصر و ایالات متحد. در رمان هایم نیز مضمون سفر بسیار مهم است. در نبوغ مکانها من به عنوان راوی حضور دارم که چندان بر او تأکیدی نمی شود. کناری ایستاده ام و خواننده در تمام مدت در حال گردش است.

| میکنیدا | سفر | همچنان |  |
|---------|-----|--------|--|
|---------|-----|--------|--|

🔲 بله، همیشه سفر میکنم. برای سلامتی خوب است.

| آ از سخنان شما این طور برداشت می کنم که نقاشی برای شما نقشی بسیار مهم دارد. آیا خودتان هم نقاشی می کنید؟                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الما بله، وقتی جوان بودم زیاد نقاشی می کردم و خیلی دوست داشتم نقاش بشوم. اما عاقبت نویسنده شدم فکر می کنم برای این کار ساخته شده بودم. در نوشته هایم همیشه نوعی غم غربت نسبت به نقاشی و موسیقی وجود دارد، یعنی دوست دارم نشان بدهم و بشنوانم. دوست دارم با نقاشی و موسیقی بر خواننده تأثیر بگذارم. این مسئله اهمیت زیادی دارد و، درنتیجه، نوشته به خودش محدود نمی شود. |
| در «فهرست» رمان را با برخی تابلوهای قرن پانزدهم مقایسه می کنید؛ تابلوهایی که ترکیبی پیچیده دارند و رمز معماری پنهان آنها هرگز به طور کامل گشوده نخواهد شد. در این صورت به نظر می رسد که آثار شما به طور بنیادی از آثار دیگر رمان نویسان فرانسه، بویژه از طرفداران رمان نو مانند آلن رُب گری یه یا ناتالی ساروت، متمایز می شود.                                         |
| بله. نؤشته های من نسبت به دیگر رمان نویسان فرانسوی حالت بازتری دارد. این را با اطمینان می گویم.                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| پس رمان نو امروز برای شما چه مفهومی دارد؟ آیا آن را فصلی قدیمی از تاریخ ادبیات فرانسه محسوب میکنید؟                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| رمان نو مدتها پیش به فصلی قدیمی از تاریخ ادبیات فرانسه تبدیل شده است؛ فصلی غنی و بسیار گیرا. رمان نو به آغاز دههٔ ۱۹۵۰ تا اوایل دههٔ ۱۹۹۰ تعلق دارد. البته پیش از این دوره پیشگامانی وجود داشتهاند و پس از آن نیز ادامه دهندگانی این راه را ادامه دادهاند. رمان نو به معنای معمول کلمه، به                                                                             |

۳۵۲ 🗆 نقد عقل مدرن

آن زمان تعلق دارد. بیش از سی سال از آن دوره میگذرد. بیش از سی سال است که رمان نو به پایان راه خود رسیده است. البته در آثار آن زمان چیزهای بسیاری وجود دارد که در این دوره قابل طرح است. ...

رمان نو را به عنوان یک مکتب، یک جنبش، به عنوان گروهی از افراد که یکدیگر را میشناختند، چگونه تعریف میکنید؟

رمان نو تلاقی افرادی بود از گروههای مختلف با تحصیلات مختلف که سن و سال متفاوتی داشتند. اما همگی آنها برای ساختن چیزهایی که از جهاتی به هم شباهت داشت، نسبت به برخی چشماندازهای واقعیت معاصر حساس بودند، و به شکلی از دیگران متمایز بودند. اما هیچ شباهتی به گروه سورر ثالیستها نداشتند. می دانید که سورر ثالیستها هر روز دور هم جمع می شدند، اما رمان نویی ها یکدیگر را نمی شناختند. البته بعد از مدتی این افراد یکدیگر را شناختند، اما نه به آن صورت که گروهی منسجم و فشرده تشکیل دهند. رمان نو مکتب هم نبود؛ زیرا برای آنکه مکتبی وجود داشته باشد، به یک استاد و تعدادی شاگرد نیاز است. به هر صورت من جای دیگری بودم؛ در حال مسافرت بودم. البته گهگاه به پاریس باز می گشتم و مشتاق دیدار دیگر نویسندگان بودم. از رُب گری به زیاد خوشم نمی آمد، اما به ناتالی ساروت علاقه داشتم. او را بسیار تحسین می کنم. همهٔ رمان نویی ها را می شناسم، اما مدتهاست که بیشترشان را ندیدهام.

🔲 همهٔ این وقایع حول و حوش انتشارات مینویی روی میداد.

ای بعضی از نویسندگانی که جزو جنبش رمان نو محسوب می شوند، در انتشارات می نویی بودند، آغاز جنبش رمان نو با مردی خارق العاده بود به نام بکت. خیلی ها مجذوب او شدند، بـویژه مـن. پس از آثـار او، نـخستین

| عقل مدرر | نقد |  | 204 |
|----------|-----|--|-----|
|----------|-----|--|-----|

رمانهای رب گری یه، و رمانهای من، چند نفر دیگر هم اضافه شدند. انتشارات می نویی کلود سیمون را یافته بود که پیش از آن چهار کتاب نزد ناشران دیگر به چاپ رسانده بود؛ و پس از آن ناتالی ساروت راکه در انتشارات گالیمار کارهایی چاپ کرده بود. انتشارات می نویی یکی از کتابهای او را با عنوان واکنشها تجدید چاپ کرد. روبر پَنژه (Pinget) هم در این انتشارات بود. باری، اینها در انتشارات می نویی جمعی به وجود آورده به نوند. از آن پس انتشارات می نویی و رمان نو تفکیک ناپذیر شدند.

| بوديد؟ | ناراحت | بگیرید | ها قرار | نویی | رمان | جرگة | ه در | از اینک | ۲ی |  |
|--------|--------|--------|---------|------|------|------|------|---------|----|--|
|        | •      |        | - ,     | ري   |      | ٠.   | •    |         | •• |  |

مرا خشمگین می کرد، زیرا نسبت به تفاوتها حساس بودم. مجبور بودم مسائل را به درست ترین شیوهٔ ممکن بیان کنم و اجازه ندهم که دیگران بر من تأثیر بگذارند. از طرفی دوست نداشتم از دیگران انتقاد کنم. در هرحال همیشه برای درک مسائل به زمان نیاز داشتم.

🔲 بکت در این میان چه وضعی داشت؟ آیا فردی منزوی بود؟

ل بله، بکت بسیار منزوی بود، اما اعتبار زیـادی داشت. یکـی از دلایلی که مرا واداشت با انتشارات مینویی کار کنم این بودکه بکت کارهایش را در این انتشارات به چاپ میرساند.

🔲 آیا با او دوست هم بودید؟

🔲 او را میشناختم، اما هرگز با او دوست نبودم.

🔲 شخصیتی خشک و جدی بود؟

| 🔲 خشک نبود. جدی و سختگیر بود، اما همیشه خندان و مهربان.                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تقریباً به پایان مصاحبه رسیده ایم، دوست دارم نظرتان را دربارهٔ رمان امروز بدانم. آیا به آیندهٔ رمان خوشبین هستید یا در زمینهٔ ادبیات داستانی وقفه ای احساس میکنید؛                                                                                                                                                                                |
| به آیندهٔ رمان نه خوشبین هستم نه بدبین، زیرا به عقیدهٔ من آنچه مروز اهمیت بیشتری دارد چیزی است غیر از رمان. امروز آثاری وجود دارد که با آنچه «رمان» خوانده می شود بسیار متفاوت است و فایده ای ندارد آن را رمان بخوانیم.                                                                                                                           |
| ممكن است مثالى بزنيد؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| مثلاً برخی از کتابهای خودم. از جنبهٔ تجاری قضیه بایدگفت که اشرها به رمان به معنای معمول آن نیاز دارند؛ رمانهایی که سود آور باشد، که نظر من این امر حدی دارد. فکر می کنم که امکانات دیگری مطرح شده است. در این زمینه باید به طور خاص به ویدئو اشاره کنم که به نظر من بسیار نابل توجه است.                                                          |
| 🔲 آیا برای نویسندگان، و نه لزوماً رماننویسان، اهمیت قائلید؟                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| بله، عدهٔ زیادی از نظر من دارای اهمیت هستند. اما نمی دانم آنها یا چگونه درجهبندی کنم، زیرا این کار زمان لازم دارد. بااهمیت ترین چیزها نهایی است که شناختشان از هم دشوار تر است. باید به آنها خو گرفت، چون یا رد جهان معمولی نمی شوند. عبور از برخی موانع نقد ادبی یا ارتباط جمعی سیار دشوار است. در نتیجه، شناخت آنجه واقعاً بااهمیت است سیار سخت |

است. ما تصور می کنیم چون وسایل ارتباطی پیچیده ای داریم، همه چیز را خوب می شناسیم، اما این درست نیست. ما آنها را طور دیگری می شناسیم، زیرا در برخی زمینه ها آنتروپی وجود دارد. بدین معنا که سروصدایی وجود دارد که مانع شناخت ما می شود. مثالی برایتان می آورم. در تلویزیون فرانسه دربارهٔ کتاب سخن گفته می شود؛ البته نه چندان زیاد. مسلماً خیلی کم می شود از کتاب حرف زد. کتابهایی که در تلویزیون دربارهٔ آنها صحبت می شود، مانع از آن می شود که دربارهٔ کتابهای دیگر سخن به میان آید و در ضمن مانع از آن می شود که کتابهای دیگری در کتابفروشی ها ارائه شود. یک برنامهٔ تلویزیونی در مدت تولید یک ماهه اش حداکثر ده دوازده کتاب انتخاب می کند که اغلب در مدت تولید یک ماهه اش حداکثر ده دوازده کتاب انتخاب می کند که اغلب و مقایسهٔ همهٔ کتابها را ندارد. این انتخاب تا مدتی مانع از انتخاب سایر کتابها و می شود.

برنامهٔ کتابفروشیهای امروزی به این صورت است که اگر کتابی زود فروش نرفت، به درد نمیخورد. کتابها منتشر میشوند، اماگویی هرگز وجود نداشتهاند. حضور کتابها پنهانی است، همانطور که در زمان اشغال آلمانیها یا در زمان استالینیسم کتابها وجود داشتند، اماکسی نمی توانست پیدایشان کند. مردم حضور آنها را حس نمیکنند. این امر در مورد من نیز همانقدر واقعیت دارد که در مورد دیگران.

بیشتر اوقات کسانی میخواهند کتابشان را بخوانم، آن را برایم میفرستند. برای ارسال کتابهایشان دلایلی دارند و من ناگزیرم آنها را بخوانم. فرصت خواندن همهٔ آنها را ندارم، زیراکتابهای زیادی به دستم میرسد. تعداد زیادی از کتابها نیز به دستم نمیرسد، یا به دلیل ناخنخشکی ناشر است یا به دلیل پیشداوری مؤلف در مورد من. بنابراین، بسیاری از چیزها به دستم نمیرسد و من فقط تا بیست سال دیگر می توانم ادامه دهم.

<sup>🔲</sup> درست است. همیشه نویسندگان خاصی در تلویزیون ظاهر میشوند.

| <ul> <li>در تلویزیون بدها را میبینیم. خوبها را هم میبینیم. اما خوبها</li> </ul> |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| كثراً ديده نمىشوند.                                                             |
| به طور کلی نظرتان دربارهٔ تلویزیون چیست؟ آیا حاضرید خلوت خود را                 |
| برای رفتن به تلویزیون ترک گویید.                                                |

صن رابطهٔ بسیار خوبی با تلویزیون دارم، هیچ مخالفتی هم با حضور در تلویزیون ندارم. به گوشهٔ خلوت خود نیز پس از مدتی باز خواهم گشت.

ا مایلم در پایان این مصاحبه از شما درخواست کنم به نویسندگان جوان کشورم توصیه هایی بفرمایید. برای نویسندهٔ جوانی که آثار شما را بـرای نخستین بارکشف میکند چه صحبتی دارید؟ اگر بخواهید یکی از کتابهایتان را برای شروع توصیه کنید کدام یک را برمیگزینید؟

□ تا آنجاکه میدانم هیچیک از کتابهایم به فارسی ترجمه نشده است. اگر مایلند آنها را به فرانسه بخوانند که این بهتر است کتابی را انتخاب کنند که خودشان می پسندند. فکر می کنم کتاب تغییر برایشان حرف بیشتری دارد. ممکن است برایشان جالب باشد. اما الزامی ندارند که با این کتاب شروع کنند، می توانند با کتابهای شاعرانهام آغاز کنند. همچنین فکر می کنم کتاب نبوغ مکانها بر آنها بیشتر اثر داشته باشد.

ژونن ۱۹۹۵

مشا دور 🗆 ۱۳۵۷



گفتوگو با:

آنتوانت فوك



آنتوانت فوک Antoinette Fougue

توجه شما به مسائل زنان از کجا ناشی می شود و اصولاً آگاهی نسبت به زنانگی چگونه در شما یدید آمد؟

من در منطقهای از فرانسه به دنیا آمده ام که به زنستیزی شهرت دارد. در جزیرهٔ کرس زن بو دن بعضی اوقات مثل نبو دن است. اما در خانوادهٔ ما وضع کمی متفاوت بو د. پدرم، شاید به این دلیل که یک مبارز سیاسی بو د، مردی منصف و عادل بو د. او بیشترین احترام و عاطفه را نسبت به ما درم ابراز می داشت و سخت پایبند عدالت بو د، هر چند که اثراتی از فرهنگ سنتی، یعنی مردسالاری، در او نیز وجود داشت. زندگی پدر و ما درم به نظرم طبیعی می آمد. آنچه تعادل این خانوادهٔ خوب را برهم می زد تفاوتی بود که می دیدم بین برادر و خواهرم قائل می شوند. مثلاً خواهرم حق سوار شدن دو چرخه را نید بیرون برود. آنچه نداشت، پدرم نمی گذاشت که او آرایش کند یا با پسری بیرون برود. آنچه نداشت، پدرم نمی گذاشت که او آرایش کند یا با پسری بیرون برود. آنچه

امروز در جوامع سنتی شرقی وجود دارد و برخی آن را به رفتارهای پانصد سال پیش نسبت می دهند، در واقع پنجاه سال پیش در جنوب فرانسه معمول بود. دختران اگر یک بار با پسری دیده می شدند مجبور به از دواج با او بودند. اما این وضع بخصوص بعد از جنگ جهانی دوم تغییر کرد و حتی رفتار پدرم با من که چهارده سال از خواهرم کو چکتر بودم و پس از جنگ به سن بلوغ رسیدم خیلی آزادانه تر بود. از نظر حقوقی هم وضع زنان پس از جنگ تغییر کرد و زنان حق رأی پیدا کردند. اما هنوز هم زنستیزی در جامعه فراوان به چشم می خورد. به عنوان مثال، به یاد می آورم بعضی از همکلاسیهایم که می خواستند خلبان یا کاپیتان کشتی یا حتی سفیر شوند با محدودیت روبرو بودند. حتی مدرسهٔ پلی تکنیک هم شاگرد دختر نمی پذیرفت. من این چیزها را می دیدم و به این صورت به وجود مردسالاری پی بردم. این موضوع را هم باید بگویم که مادرم همیشه بر لزوم حفظ استقلال اقتصادی دختر تأکید می کرد.

🔲 چگونه به جنبش اعتراضی مه ۲۸ پیوستید؟

□ در مه ٦٨ با دو سه زن ديگر يک گروه فرهنگى درست كرديم. مى دانيد كه مه ٦٨ با نوعى انقلاب در روابط زن و مرد همراه بود. درعين حال ما متوجه شديم كه اين انقلاب در روابط، به همهٔ ابعاد ايس رابطه سرايت نمى كند و تنها به حوزهٔ روابط جنسى محدود است. ما به اين نتيجه رسيديم كه بايد راجع به اين مسائل صحبت كنيم، به همين جهت تصميم گرفتيم جلساتى منظم تشكيل دهيم. كار ما به همين سادگى شروع شد.

📘 این گروه همان گروه «روانکاوی و سیاست<sub>»</sub> بود؟

انه، هنوز جمع ماگروه به آن معنا نـبود؛ تـعدادی نـویسنده و کارگردان بودند، ولی یک دختر دبیرستانی نیز در جمع ما بود. ما راجع به همه

چیز صحبت میکردیم، از مارکسیسم و تىروتسکیسم گرفته تـا روابـط خصوصیمان و نیز راجع به روابط خانوادگیمان. تمایل جمع، بیشتر به بحثهای سیاسی بود؛ اما از آنجاکه ما بر این نظر بودیم که باید با تمام وجود در سیاست شرکت کرد، سایر ابعاد زندگی را نیز به بحث میگذاشتیم.

آیا در این موقع با نوشته های سیمون دوبووار و نوشته های فمینیست های امریکایی آشنا بودید؟

ای نه چندان؛ من یک کتاب از او خوانده بودم، اماکتاب جنس دوم او را سالها بعد همسرم برایم خرید. من خیلی با نظریات سیمون دوبووار موافق نبودم، اولاً او یکی از جوانب مهم زندگی زن را، که زندگی درون خانه است، نادیده می گیرد، و دوم در جامعه نیز به کسب حق رأی اکتفا می کند، یعنی بر این نظر است که وقتی زنان حق رأی به دست آوردند، دیگر «مبارزه برای زن» تمام شده است. ما از نوشته های فمینیست های امریکایی اطلاع چندانی نداشتیم. کتابهای مارکس و انگلس را در شورد منشاءِ خانواده، مالکیت خصوصی، و دولت و، همچنین، کتابهای لنین و مائو تسه تونگ و ژرژ پولیتزر را مطالعه می کردیم. من البته به کتابهای روانشناسی هم علاقه داشتم. در این دوران ما تقریباً با ادبیات فمینیستی آشنا نبودیم، به همین جهت هم من همیشه می گویم که من فمینیست نیستم چون با آثار مکتوب آن آشنا نبودم و، در نتیجه، نمی توانم وارث آن باشم.

آ آیاگروه شما روزنامه یا مجلهای هم منتشر میکرد؟ و دفتر و مرکزیتی هم داشت؟

انه، ما به نقاط مختلف شهر میرفتیم، بخصوص به حاشیهٔ شهر، و سعی میکردیم جلساتی تشکیل دهیم. با زنان صحبت میکردیم و از آنان در

| ورد شرایط زندگی روزمرهشان پرسوجو میکردیم: آیا در محلهٔ آنان مهد   |
|-------------------------------------------------------------------|
| کودک هست؟ روابط خانوادگیشان چگونه است؟ و غیره. در دانشگاه هـم     |
| سخنرانی میگذاشتیم و یک بار حدود هزار زن دریکی از این سخنرانیها    |
| شرکت کردند. و همان جا بودکه فکر ایجاد جنبشی برای زنان بهوجود آمد. |

| داشـتند | ۲۸ فرادستی | جنبش مه | ه در | چپگراک | گروههای | شما با | روابط   |     |
|---------|------------|---------|------|--------|---------|--------|---------|-----|
|         |            |         |      |        |         |        | نه بود؟ | چگو |

ارابطهٔ خوبی داشتیم و کم نبودند چسپیهایی که ما را تشـویق میکردند. و بههرحال ما را به چشم رقیب نگاه نمیکردند.

🔲 اما شما به یک حزب یا جریان وابسته نبودید؟

ای نه، به هیچوجه. حتی مواردی پیش آمدکه برخی از گروهها زنانی را می فرستادند تا در تشکیلات ما رخنه کنند و بر آن تأثیر بگذارند، اما بعد از مدتی خود همین زنان در سازمانهای خود مبادرت به تشکیل کـمیسیون زن می کردند. یعنی، در واقع، مثل این بود که ما روی آنها تأثیر گذاشته باشیم.

تشکیل داده اید. از چه نظر این پیوند میان روانکاوی و سیاست، تشکیل داده اید. از چه نظر این پیوند میان روانکاوی و سیاست بسرای شما اهمیت دارد؟

به نظر من در حرکتهای سیاسی یا اعمال سیاسی آن دوران می شد نشانه هایی از روان رنجوری و انحراف و روان پریشی را مشاهده کرد. به نظر می آمد که فعالیت سیاسی برای عده ای حکم برون افکنی و سسر باز کسردن سرکوبهای روحی را دارد. اگر این ارزیابی درست باشد، این امکان نیز وجود

دارد که این برونافکنی اشکال خطرناک همچون جنون و نیز تروریسم به خود بگیرد. از این رو عدهای از اطرافیانم و من بر این عقیده بودیم که باید رفتار سیاسی افراد را از دریچهٔ روانشناسی نیز مورد بررسی قرار داد. عمل بدون اندیشه یعنی عملی که انگیزه اش خودش است، با جنون فاصلهٔ زیادی ندارد. نه اینکه بخواهم بگویم روانکاوی چارهٔ دردهای اجتماعی در جهان است، اما باید از دستاوردهای روانکاوی و نیز از خود روانکاوها برای حل معضلات اجتماعی سود جست.

🔲 اولین حوزههای فعالیت شماکدام بودند؟

یکی از مهمترین مسائل زنان در آن دوران برخورداری از حق کنترل موالید بود. این خواسته در فحوای دو شعار «بدن ما به ما تعلق دارد» و «بچه، اگر بخواهم، هر وقت بخواهم» بازتاب مییافت. نظر ما این بود که حاملگی ناخواسته و بچهٔ ناخواسته زندگی را مختل میسازد. در آن هنگام در فرانسه هنوز قانونی که در سال ۱۹۲۰ تدوین شده بود و سقط جنین را جرم می شناخت حاکم بود. حوزهٔ دیگری که سخت نیازمند توجه بود، مسئلهٔ رسیدگی سریع به تجاوز جنسی بود که قانونی برای آن وجود نداشت. مسئلهٔ دیگر زنای با محارم بود که باید به آن رسیدگی می شد. از طرف دیگر، ما به مسئلهٔ زبان، کلمات، و نحوهٔ بیان که همگی آغشته به فرهنگ مردسالاری بود توجه خاص داشتیم و سعی می کردیم گفتار را از این خطاها مبرا سازیم.

🔲 ارتباط شما با جنبشهای زنان در سایر کشورها چگونه بود؟

آ از همان آغاز با سایر جنبشهای اروپا تماس گرفتیم و دیـداری اروپایی در سال ۱۹۷۰ برگذار نمودیم. تفاوتهاکم نبودند. خیلیها از توجه ما به مسائل روانشناختی متعجب بودند. جنبش زنان در امریکا خیلی از جنبش

اروپا جلوتر بود. این موضوع، هم به ماکمک میکرد و هم ما را نگران میساخت. کمک میکرد زیرا از متون آنها استفاده میکردیم و نگران میساخت زیرا فرصت کسب تجربهٔ مستقل را از ما میگرفت.

📘 از تجربه تان در زمینهٔ نشر بگویید.

من متوجه شدم که کتابهای بسیار زیادی در مورد تجربیات زنان در کشورهای مختلف نوشته می شود که دیگران به آنها دسترسی ندارند. بیشتر کتابهایی که ما چاپ می کردیم نوشته های زنان بود، اعم از شعر و داستانهای تخیلی و رمان. البته کتابهای فمینیستی و نیز جامعه شناسی مربوط به زنان و جنسیت نیز مورد توجه بودند. انتشارات ما هیچوقت و سعت پیدا نکرد و این به دلیل کمبود سرمایه، زنستیزی جامعه، و این واقعیت بود که ما هیچوقت نه به دلیل کمبود سرمایه، زنستیزی جامعه، و این واقعیت بود که ما هیچوقت نه به دولتی وابسته شدیم و نه خواستیم به گروهی مالی بییوندیم.

ت حاصل تلاش بیست وپنج سالهٔ جنبش آزادی زنان را در فرانسه و جهان چگونه می بینید؟

در این بیستوپنج سال، علی رغم مشکلات زیادی که داشتیم، به پیروزیهایی غیرقابل انکار دست یافته ایم؛ حق آزادی، اختیار جسم خودمان، و نیز حق برابری را به دست آورده ایم. اما نباید فراموش کنیم که این دستاوردها ناپایدارند و باید به طور مداوم برای تثبیت آنها مبارزه کرد. در کنفرانس پکن به علت فشار برخی از کشورها حدود یک سوم دستاوردهای ما در حوزهٔ بارداری، بهداشت جنسی، و حق برابری زیر سؤال رفته است. کم نیستند کشورهایی که مدعی می شوند که زنانشان تمایلی به بهره وری از حقوق برابر ندارند. اینها عمدتاً کشورهایی هستند با نظامهای استبدادی که در آنها دولت به جای مردم صحبت می کند. دیگر مخالفان این حقوق به دست آمده، گروههای

| مدرر | عقل | نقد |  | 3 | ٦ |
|------|-----|-----|--|---|---|
|------|-----|-----|--|---|---|

افراطی دستراستی در اروپا هستند. دشمنی آنسها بـا حـقوق زنـان هـمپای دشمنیشان با دموکراسی است. در واقع، دشمنی و مخالفت با آزادی زنان و حقوق آنها از همان ناحیهای برمیخیزد که دشمنی علیه دموکراسی می آید. به عبارت دیگر، حقوق زنان بخشی اساسی در روند دموکراتیزه شدن عمومی جامعه است. مسئلهٔ دیگری که باید امروز بر آن پافشاری کرد مسئلهٔ به ثـمر نشاندن حقوق برابر بهدست آمده است، یعنی باید کاری کرد که مشارکت زنان در جامعه در حقیقت، و نه فقط از نظر حقوقی، به سطح برابر با مردان برسد.

در کتابتان به نام «هردو جنس وجود دارد» شما طوماری از اختلافات موجود مبتنی بر جنسیت در تمامی حوزه های جامعه بـهدست مـیدهید، پس هنوز راهی طولانی در پیش داریم؟

ای بله، هنوز کارهای زیادی باقی ماندهاست و حیوزههایی دست نخورده وجود دارد. به عنوان مثال، قانون اساسی فرانسه بر برابری کامل زن و مرد تأکید می کند اما در مقدمهٔ آن و در جایی که از «حقوق مقدس و واگذار نشدنی» صحبت می شود، روی صحبت فقط با مردان است. حتی اگر فقط جنبهٔ نمادین این مسئله را هم در نظر بگیریم، باید بخواهیم که این جمله طوری نوشته شود که زنان را نیز دربرگیرد. خصوصاً اینکه می دانیم کشور فرانسه «کنوانسیون رفع هرگونه تبعیض علیه زنان» را نیز امضاکرده است.

ا مروز در کشورهای اروپایی شاهد بیشتر و بیشتر شدن نقش زنان هستیم. آیا فکر نمیکنید که در این کشورها به پایان جنگ میان دو جنس نـزدیک میشویم؟

حرف شما درست است که در کشورهای اروپایی ما شاهد حضور بیشتر زنان هستیم. دلیل این امر نیز این است که زنان شایستگی و مهارت خود

را در کار اثبات کردهاند و مردانی را سراغ داریم که قدرشناسی خود را ابراز میدارند. اما حضور زنان، در عین حال، به بروز عکس العملهایی ناپسند در مردان نیز انجامیده است. این حضور نشان می دهد که تا زمانی که مردان به لزوم دست کشیدن از نقش آمرانهٔ خود پی نبرند، نتیجهٔ مطلوب حاصل نشده است. مردان زمانی حاضر خواهند بود از این نقش دست بردارند که متوجه شوند این نقش آمرانه در واقع مرادف نقش بچهٔ ابدی است. ترک کردن نقش مرد مقتدر در واقع ترک کردن نقش پسربچهٔ لوس است. به نظر من اگر مردان در مقابل از دست رفتن اقتدار خود مقاومت می کنند، در واقع برای این است که نمی خود خارج شوند.

آیا تمدنهای امروزی به آن درجه از بلوغ رسیدهاند که به ایس امر مبادرت ورزند و ما شاهد گفت وگویی برابر بین زنان و مردان باشیم؟

□ هنوز نه، و ما هنوز شاهد افسردگی و تهاجم مردانی هستیم که حاضر نیستند مشارکت بیشتر زنان را بپذیرند و هنوز غم امتیازات از دست رفته شان را میخورند. اما مردان نسبت به این موضوع در اشتباه بسر میبرند. آنها دسترسی خود را به بلوغ و آزادی، که آن هم نتیجهٔ دیگر مبارزهٔ زنان برای آزادی است، نمیبینند. اما من فکر میکنم که در درازمدت آنها هم به ایس آگاهی بر سند.

ا امروز دو گرایش در جنبش فمینیسم وجود دارد: یکی جریانی که وحدت اصول مذکر و مؤنث را هدف قرار می دهد و در واقع جامعه ای که در آن جنسیت به هیچ عنوان مبنای تمایز و تفاوتی نیست، و دیگری جریانی که بر ارزشهای زنانه تأکید می کند و دورنمای جامعه ای را در نظر دارد که زن محور است. موضع شما در این خصوص چیست؟

من نه این را می پسندم و نه آن را. به نظرم طرح زن محوری درواقع به تشدید مردمحوری خواهد انجامید و نظام زن محور تالی همان نظام اشتباه مردمحور است. جامعه ای که در آن تفاوت جنس نباشد، یعنی جامعه ای که در آن تفاوت جنس نباشد، یعنی جامعه ای که در آن همه را به چشم مرد یا زن نگاه کنند، برای من جامعهٔ مطلوبی نیست. جملهٔ معروفی از ژرژ ساند هست که می گوید: "فقط یک جنس وجود دارد"، و این به نظر من درست نیست. پیش از این چنین تفکری به این انجامیده بود که زن را بوع پست این جنس واحد درنظر آورند. امروز این تفکر به نادیده گرفتن ارزشهای که هر یک از دو جنس خواهد انجامید. ارزشهایی که هر یک می تواند برای جفت خود به همراه بیاورد.

من اصولاً همیشه با این تقسیم بندی های سیاه و سفیدی که بر جنبش زنان نیز حاکم است مخالف بوده ام. در آغاز جنبش نیز عده ای نقش زن را فقط به نقش او در خانه محدود می دانستند و حقوق او را در این چارچوب می خواستند و عده دیگر، مانندگر و ههای چپگرا، نقش زن را فقط در ار تباط با کار بیرون از خانه می دیدند و، به همین جهت هم، در خواستشان حق بر خور داری از مهد کودک و چیزهایی از این قبیل بود. من سیمون دوبووار را که نقش زن را به نقش روشنفکری او محدود می کند جزو همین دستهٔ دوم می دانم. حال آنکه، به نظر من زن هر دو نقش را دارد. حتی باید بگویم که زن به نظر من سه فعالیت نظر من زد و این هر سه را باید شناخت. فعالیت در خانه، فعالیت در جامعه، متفاوت دارد و این هر سه را باید شناخت. فعالیت در خانه، فعالیت در جامعه،

ا مروز در امریکا مبحث «جنسیت از منظر فرهنگ» مورد بسررسی قرار میگیرد. بسیاری بر این نظرند که این بینش نتیجهٔ تأثیر نظریه های پسامدرن بر مضمونهای فمینیستی است. نظر شما در این مورد چیست؟

اینکه این دیدگاه از کجا ناشی می شود، در بحث اهمیت چندانی ندارد. خود موضوع اما به نظرم مهم است. به عقیدهٔ من جنسیت را باید از منظر

اجتماعی مورد بررسی قرار داد، نه برخورد فرهنگی و نه برخورد بیولوژیکی، که یارای ریشهیابی دقیق و، در نتیجه، حل تبعیضهای جنسیتی را در جامعه ندارند.

ا امروز بیش ازپیش شاهد شرکت فعال زنان در مراتب عالی نهادهای سیاسی هستیم. به عنوان مثال، امروز دوازده زن وزیر در دولت ژاک شیراک فعال هستند. چیزی که بیست سال پیش از این کسی فکرش را هم نمی کرد. از این پیشرفت راضی هستید؟

آنه، راضی نیستم. برای اینکه اینها منصوب شده اند و انتخاب شده نیستند. ارقام مربوط به زنان منتخب هنوز خیلی پایین است، فقط ٦درصد نمایندگان مجلس شورا و عدرصد نمایندگان سنا را زنان تشکیل می دهند. در شوراهای شهر، درصد کمی از این بالاتر است، اما درصد شهر دارهای زن قابل توجه نیست. در سوئد وضع بدین منوال نیست و موازنهٔ بهتری بین زن و مرد در جامعه وجود دارد. مسئلهٔ مشارکت سیاسی زنان مسئلهای بسیار مسهم است و اشتباه است اگر آن را خاص جوامع پیشرفته بدانیم. من در ماه مارس سال گذشته در اجلاس اجتماعی سران کشورها شرکت کردم که موضوع آن فقر در جهان بود. در آنجا با زنان افریقایی و هندی در یک میزگرد در مقابل سههزار نفر شرکت کردم. جالب اینکه همهٔ ما، اعم از اروپایی و افریقایی و هندی به مسئلهٔ برابری، وضع قوانین قضایی یکسان، و نیز لزوم دسترسی زنان به مقامهای تصمیمگیری تأکید میکردیم. یعنی زنانی که در فقر نیز زندگی می کردند خواستار سهمی از قدرت اجرایی و سیاسی کشور بودند. به نظر من می کردند خواستار سهمی از قدرت اجرایی و سیاسی کشور بودند. به نظر من

به عنوان آخرین سؤال میخواستم کمی در مورد فعالیتتان در مقام نمایندهٔ مجلس ارویا بگویید.

اولین مسئلهای که در مورد مجلس اروپا باید یادآور شد، درصد بالای نمایندگان زن در آن است. حدود یک سوم نمایندگان آن را زنان تشکیل می دهند. این امر نشان دهندهٔ این واقعیت است که اروپا علی رغم تمام معایبش پیشر فته ترین منطقهٔ جهان از نظر رعایت حقوق زنان است. اکنون که صحبت ورود ترکیه به اتحادیهٔ اروپاست، من امیدوارم که دموکراسی و رفع تنضییق حقوق زنان در خاور میانه نیز مطرح گردد. موضوع دیگری که توجه زیادی به آن در پارلمان اروپا می شود موضوع شهرنشینی و تأثیرات آن بر مسائل زنان است. وجود تعداد بالای نمایندگان زن در پارلمان اروپا و در کمیتههای است. وجود تعداد بالای نمایندگان زن در پارلمان اروپا و در کمیتههای مختلف اجرایی آن باعث شده است که به مسائل زنان توجه زیادی بشود و خواهد بود.

تابستان ۱۹۹۵

