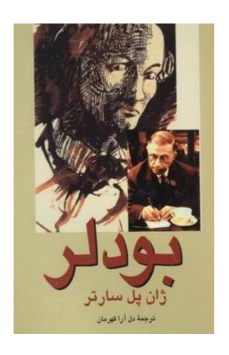
# بسم الله الرحمن الرحيم





ژان پـــل ســـارتـــر تـرجـمـهی دلآرا قــهــرمــان با همکاری رایزنی فرهنگی فرانسه در ایران

تهران، نشر سخن، ۱۳۸۴



### پیشگفتار

در این کتاب کوچک و متفاوت، این فرصت فراهم شده که با دو مرد بزرگ آشنا شویم: یکی شارل بودلر، شاعر تأثیرگذار قرن نوزدهم، و دیگری ژان پل سارتر، نویسنده، فیلسوف، نمایشنامهنویس، و روشن فکر متعهد قرن بیستم.

این نگاه و این تجزیه و تحلیل، نه روانشناسانه است و نه زیباشناسانه. نگاه سارتر به نامهها، شعرها، شِکوهها، و مبالغههای بودلر است. چون او نمی توانسته بودلر را از نزدیک بشناسد. سارتر معتقد است که:

کافی بود بودلر را زنده دیده باشیم؛ حتّی یک لحظه. برای این که ملاحظات پراکنیده ما در شیناختی تام سازمان یابد. دریافت بی واسطه، در واقع با ادراکی میهم همراه است و اگر بخواهیم مثل هایدگر سخن گفته باشیم، «مقدم بر شناخت» است، که اکثراً سالها وقت میخواهد تا روشن شود و حاوی خصوصیات اصلی شیء است در یک عدم تمایز همزمان.

امّا من بر این باورم که حتّی در شناسایی رو در رو نیز کشف و شناخت کامل از یک فرد دیگر امکانپذیر نیست. زیرا که انسان شیء نیست و در هر لحظه از زمان و هر مکان، موجودی متفاوت است. پس شناخت، همواره محدود و ناقص خواهد بود؛ همانطور که خودم آدمی نیز نمیتواند خویشتن را در کلیت و تمامیت خویش بشناسد. زیرا بخش آشکار وجود او برای دیگران، همواره از خودش پنهان میماند. بهویژه خودبه خودترین حالات و ناخودآگاه ترین واکنشهایش.

نگاه ژان پل سارتر به شارل بودلر نگاهیست هستیشناسانه. از نظر سارتر، «هستی» به موجودی تعلق مییابد که از وجود خویش آگاه شـود. و این واقعه، یک بـار بـرای همیشـه اتفاق نمیافتد. پس هر زمانی که فرد در «وجود» غرق میشود، به وجود خویش آگاه نیست. و از «هستی» بهرهای ندارد و موجودیتش با موجودیت یک گیـاه یـا حیـوان و یـا سـنگ برابـری میکند. معنای کلمات être و مودنه در زبان فرانسه، مسلماً بـا معنـای واژههـای فارسـی «وجود»، «هستی»، و «بودن» متفاوت است. ادراک ذهنی در هر زبان، به تناسب بار معنایی واژههای همان زبان صورت میگیرد و در هر فرد، بـه تناسـب وسـعت یـا محـدودیت ادراک او از کلمات است که این ادراک ذهنی متحقق میشود و معنا مـییابـد. زیـرا هـر ادراک یـا دریافت ممکن، که بیواسطهی زبان صورت پذیرد، انتقالش توسط زبان ناممکن نیشود.

هشـدار مـن بـه خواننـدگان جـوان، ایـن اسـت کـه هرچنـد لازم اسـت بـا دقـت تمـام موشکافیهای فلسفی و هستیشناسانهی ظریف سارتر را درک کننـد، امّا هرگـز از بـه کـار گیری ذهن نقّاد و فلسـفی خـود دسـت نکشـند و فرامـوش نکننـد کـه بـا یـک تجزیـه و تحلیـل

هستیشناسانه و فلسفی روبهرو هستند؛ متنی که میتواند ما را به سارتر نزدیک کند، به همان اندازه، یا شاید بیشتر از آن که به بودلر نزدیک میکند. ما میتوانیم از طریق این متن، جهانبینی و جهان درونی این نویسنده و دغدغههای دوران وی را بشناسیم ـ نیمه ی اوّل قرن بیستم ـ که در آن فلسفه ی لائیک، با تعهد روشنفکرانه ی سیاسی درآمیخته و تقریباً اکثریت هنرمندان، بهویژه اهل قلم را تحت سیطره ی خود گرفته است. به طوری که نویسندهای غیرمتعهد و خارج از این مدار، مثل خورخه لوییس بورخس، از جانب بسیاری از روشنفکران و هنردوستان نفی و طرد میشود و خیلی دیر جایگاه حقیقی هنری خویش را بازمییابد. پس به خاطر بسپاریم که کلام فیلسوف، وحی مُنزل نیست؛ بلکه برعکس، میتواند به جوانان نسلهای اخیر، که دوباره به فلسفه رو کردهاند، فلسفیدن، تیزبینی، و اندیشه ی تجزیه و تحلیل گرانه را بیاموزد و آنان را از خطر مکتبگرایی و تعصب دور کند.

در حال حاضر، کتابی از اشعار بودلر در دسترس نیست. ولی امیدوارم بـه زودی، تعـدادی از اشعار این شـاعر بزرگ فرانسـوی را به فارسـی ترجمه کنم.

لازم به یادآوری است که این کتاب، توسط بخش فرهنگی سفارت فرانسه، برای ترجمه در اختیار مین گذاشته شد و کار ترجمهی آن، در شهر «آرل» فرانسه، در «کولژ بینالمللی مترجمان ادبی» به پایان رسید.

در اینجـا از آقـای میشــل اودایـه، وابسـتهی محتـرم هـمکـاریهـای زبـان فرانسـه، تشــکر میکنم و امیدوارم همکاریهای پرثمر بین ایران و فرانسـه ادامه یابد.

دلآرا قهرمان

مشخص کردن این که سرنوشت شارل بودلر (سرنوشت منتخب، موعود با حداقل پذیرفته شده از جانب او، و نه سرنوشتی که منفعلانه به آن گردن نهاده باشد) چه بـوده اسـت و ایـن که آیا شعر حاوی یک پیام است و اگر هسـت، انسـانی ترین محتـوای ایـن پیـام کدام اسـت. دخالت یک فیلسوف در اینجا، کاملاً متفاوت و مجـزا از دخالـت یـک منتقـد یـا یـک روانشـناس دخالت یک فیلسوف در اینجا، کاملاً متفاوت و مجـزا از دخالـت یـک منتقـد یـا یـک روانشـناس (خواه پزشک باشد و خواه نباشد) و یا جامعهشناس اسـت. زیـرا بـرای او، مسـألهی سـنجیدن شعر بودلر با ترازو (برای ارائهی قضاوتی ارزشـی یـا کلیـدی بـرای درک آن) مطـرح نیسـت و یـا تجزیه و تحلیل شاعر گلهای رنج یا گلهای شرّ، همانطور کـه مـی تـوان یـک پدیـدهی جهـان مادی را تجزیه و تحلیل نمود، نیسـت. برعکس، تلاش او بر این اسـت که از درون، تجربهی بودلر را زندگی کند و نه این که از بیرون به این نمونهی تقریباً افسـانهای «شـاعر نفرینشـده» بپردازد و بـرای ایـن کـار، درددلـهـا و رازگـوییهـای خـود وی را بنیـاد کـار قـرار داده، در کنـار آثـار وی و مکاتباتی که با نزدیکانش داشـته اسـت ـ این وظیفهـوای اسـت کـه نویسـندهی ایـن کتـاب، بـه عنوان یک فیلسـوف، بر خود مقرر داشـته اسـت ....

### میشل لری\*

\* Michel Laris

#### بودلر

«او لیاقت زندگی بهتری را داشت.» این جملهی تسلیبخش، میتواند به طرز بینظیری نمایشگر زندگی بودلر باشد. بیشک، این مادر، ایـن آزار دائمـی، ایـن شـورای خـانواده، ایـن محبوبهی خسیس، و این بیماری سفلیس، هیچکدام شایستهی او نبودند ۔ و چه چیز ناعادلانهتر از این پایان پیش از موعد؟ معذلک، با تعمق به تردیدی میرسیم: اگـر شـخص او را در نظر بگیریم، بدون ایراد نیست و بنه بدون تناقض: این موجود منحرف، یک بار برای همیشــه، مبتذلترین و سختگیرانهترین اخلاقیات را برگزیده است. این موجود ظریف، با مفلوکترین روسپیان دمخور بوده اسـت. ایـن ذوق فلاکـت اسـت کـه او را در کنـار پیکـر لاغـر لوشـت\* نگـه میدارد. عشق او برای دخترک «یهودی وحشتناک»، مقدمهای است برای عشقی که بعدها برای ژان دووال $^{\dagger}$  خواهد داشت. این مرد تنها ترس هولناکی از تنهایی دارد. هرگز بدون همـراه بیرون نمیرود. آرزوی یک خانواده دارد؛ یک خانه. و این ستایشگر تـلاش، بـه طـرز بیمـارگونی بیاراده است و قادر نیست خود را بـه کـاری مـنظم وا دارد. او کـه بـه سـفر فرامـیخوانـد، در جستوجوی غربت و در رؤیای سزمینهای ناشناخته، شش ماه پیش از سفر به هنفلور $^{ au}$ ، در شـک و تردیـد بـه سـر مـیبـرد و تنهـا سـفری کـه بـه انجـام مـیرسـاند، بـرایش شـکنجهای طاقتفرسا مینماید. او نسبت به افراد جدی که قیم وی خستند، احسـاس تحقیـر، و حتّـی نفرت میکند. معذلک، هرگز نمیکوشـد تا از سـلطهی قیومیت آنان خارج شـود، یا حتّی یک بار از تحمل تذکرات پدرانهی ایشان سر باز زنـد. آیـا او واقعـاً بـا زنـدگی کـه بـه سـر بـرده متفـاوت است؟ آیا او لیاقت همین زندگی را داشته؟ آیا برعکس آنچه پذیرفته شده، انسانها همواره شایستهی زندگی خویش، همانگونه که سپری شده، نبودهاند؟ باید دقیقتر بـه ایـن مسـأله يرداخت.

هنگامی که پدرش مرد، بودلر شش سال داشت. او مادرش را پرستش میکرد. مجذوب و مورد توجه و مراقبت، هنوز نمیدانست که به عنوان یک شخص وجود دارد. بـلکـه خـود را در جسم و جان، با مادر پیوسته میدید، در نـوعی شـرکت بـدوی و عرفانی. او غـرق در ولرمـی لطیف این عشق دوسویه بود. آنجا فقـط یـک خانـه بـود و یـک خـانواده. یـک زوج، بـا عشـقی ممنوع (زناکارانه). او بعدها مینویسد: «من همواره در تو مـیزیسـتم. تـو فقـط بـه مـن تعلـق داشتی. تو در آن واحد، یک بت و یک دوست بودی.»

بهتر از این نمی شود ویژگی مقدس این رابطه را بیان کرد: مادر، یک بت مورد پرستش، و فرزند، به دلیل عاطفهای که به او دارد، وقف مادر، و از این جهت تقدیس شده است. به جای آن که خود را وجودی سرگشته، مبهم، و اضافی بپندارد، خویش را پسر قانونی خداوند

<sup>\*</sup> Lauchette

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Jeane Duval

Honfleur

میبیند. او همواره در مادرش زنده است. یعنی او در پناه یک معبد سکنا گزیده. او نیست و نمیخواهد باشد؛ مگر پرتوی از الوهیت، اندیشهای کوچک و دائم در روح او. و دقیقاً چون تماماً مجذوب موجودی میشود که به نظرش ضرورت و حق وجود دارد، پس از هر اضطرابی در امان است.

در نوامبر سال ۱۸۲۸، این زن بسیار محبوب با یک سرباز ازدواج میکند. بودلر را به پانسیون میگذارند. و آن «تَرَک» مشهور در روح او، به این زمان بازمیگردد. کرپه\* در این مورد، جمله پرمعنایی از بویسون نقل میکند: «بودلر روح ظریف، شکننده، بدیع، و ملایمی داشت که در نخستین ضربه ی زندگی، ترک برداشت.» در زندگی او رویدادی بود که هرگز نتوانست تحمل کند و آن، ازدواج دوم مادرش بود. در این مورد شیکوهاش پایاناناپذیر بود و منطق وحشتناکش همواره به این شکل خلاصه میشد: «وقتی کسی پسری مثل من دارد مثل من، به کنایه بیان میشد ـ دوباره ازدواج نمیکند.»

این گسستگی ناگهانی و اندوه حاصل از آن، او را بدون آمـادگی، بـه زنـدگی فـردی پرتـاب کرد. تا آن زمان، او درون زندگی متفق و مذهبی زوجی که با مادرش تشـکیل مـیداد بـه سـر میبرد. این زندگی، همچون جزری، پس نشسته بود و او را تنها و خشک به جا گذاشته بـود. او توجیهاتش را از دست داده بود. او با شرم درمییافت که منفرد است؛ کـه هسـتیاش بـی هیچ دلیلی بـه او داده شـده. بـه خشـم رانـده شـدن، احساسـی از زوال و محرومیـت عمیـق درآمیخته بود. او در **«قلـب برهنـهی مـن»** بـا اندیشــیدن بـه آن دوران مـینویســد: «احســاس **تنهایی** از کودکی. علیرغم خانواده و مخصوصاً در میان همشاگردیها، احسـاس سرنوشــتی جاودانه تنها.» از همان ابتدا به این انزوا، همچون **سرنوشت** میاندیشـد. این بـدان معناسـت که او به تحمل منفعلانهی آن اکتفا نمیکند؛ با این امید که موقعیتی گذرا باشـد. بـرعکس؛ بـا خشم، خود را به درون آن پرتاب میکند، خود را در آن محبوس میکند، و حـال آن کـه او را بـه آن محکوم کردهاند. میخواهد این محکومیت قطعی باشد. در اینجا ما بـا انتخـاب نخسـتین او روبهرو میشویم. با این تعهد مطلقی که هر یک از ما در موقعیتی ویژه اتخاذ میکنـد کـه چـه هست و چه خواهد بود. رها شده، طرد شده، بودلر خواست که این انزوا را تقبل کند. او تنهاییاش را مطالبه کرد تا خود به سویش بیاید و نه این که به وی تحمیل شود. او **دیگری** بودن را **آزمود**، با کشف ناگهانی هستی منفرد خویش. و در عین حال، تصدیق کرد و به گردن گرفت مسؤولیت این غیریت را در حقارت، کینه، و غرور. از آن بـه بعـد، بـا تنـدخویی لجوجانـه و متأثری، او از خویش **غیر** ساخت: غیر از مادرش، که پیش از آن با او یکی بود و حـال او را طـرد کرده بود، غیر از رفقا و همشاگردیهایش که بیفکر و ناشـی بودنـد، او احسـاس مـیکنـد و میخواهد که خود را یگانه احساس کند تا نهایت لذت تنهایی، یگانه تا وحشت.

امّا این تجربه ی وانهادگی و جدایی، کشف فضیلت ویژه و مثبتی را به همراه ندارد که بلافاصله او را بینظیر جلوه دهد. زاغچه ی سفید اگر از سوی همه ی زاغسیاه ها طرد شود،

<sup>\*</sup> Crépet

<sup>†</sup> Buisson

حداقل میتواند از گوشهی چشم، پرهای سفیدش را ببیند. انسانها هرگز زاغسفید نیستند. آنچه در این کودک رها شـده سـاکن اسـت، احسـاس غیرتـی ظـاهری اسـت. این تجربـه، نمیتواند او را از دیگران متمایز کند. هـر کســی در کـودکی، ظهـور ناگهـانی و منقلـبکننـدهی خودآگاهی را میتواند تجربه کند. ژید در کتاب **اگر دانه نمیرد** به آن اشاره کرده است و پـس از او، ماریا لو هاردوئن ٌ، در **پردهی سیاه**. امّا هیچکس بهتر از هیو ٔ، در کتاب **گردباد جامائیکا**، آن را توصیف نکرده است: (امیلی) داشت در گوشهای بازی میکیرد، یک خانه میساخت، درست جلوی کشتی... خسته از بازی، بدون هدف، به طـرف عقـب کشـتی بـه راه افتـاد کـه ناگهان اندیشهی گذرایی از ذهانش گذشت که او، **او**سات... وقتی کاملاً از این واقعیت شگفتانگیز اطمینان حاصل کرد که او **در حال حاضر** امیلی باس تورنتون است... شروع کرد به بررسی جدی پیآمدهای این امر... چه ارادهای تصمیم گرفتـه بـود کـه بـین همـهی موجـودات جهان، او این شخص ویژه باشد؛ امیلی. متولد فلان سال، بین آن همه سالهایی که در زمـان وجـود داشــت... آیـا او خـودش انتخـاب کـرده بـود؟ آیـا خـدا؟... خـانوادهاش بودنـد، خواهرهـا و برادرهایی که او هیچوقت خودش را کاملاً از آنها جـدا نکـرده بـود: امّـا حـالا کـه او ایـنطـور ناگهانی این حس را پیدا کرده بود که یک شخص خاص است، آنها به نظرش همان قدر بیگانه آمدند که کشتی... وحشتی ناگهانی او را فرا گرفت: آیا کسی میدانست؟ منظورش این بـود که آیا کسی میدانست کـه او پـک شـخص خـاص اسـت، امیلـی (و نـه هـر دختـر کوچولـوی دیگری)؟ بی آن که بداند چرا، این تصور او را بـه وحشـت مـیانـداخت... بـه هـر قیمتـی، ایـن مطلب مىبايست مسكوت بماند...»

این شهود برق آسا، کاملاً خالی ست: کودک این یقین را یافته که هر کسی نیست، و دقیقاً با دریافت این یقین، او تبدیل به هر کس می شود. او غیر از دیگران است؛ مطمئناً. امّا هر یک از دیگران هم همین طور. او تجربه صوفاً منفی جدایی را آزموده است و تجربه اش شکل جهانی ذهنیت (سوبژکتیویته) را دارد؛ شکل عقیمی که هگل به صورت برابری من = من توصیف کرده است. چه باید کرد با کشفی که ترس می آفریند و سودی ندارد؟ اکثر افراد، به شتاب آن را فراموش می کنند. امّا کودکی که در ناامیدی، با خود روبه رو شده است، خشم و حسادت محور زندگی او را بر تأمل راکد فردیت ظاهری بنا می کند. «شما مرا حذف کردید، شما مرا از آن تمامیت کاملی که در آن گم بودم بیرون راندید، شما مرا به هستی جداگانهای محکوم کردید. بسیار خوب، من این هستی را علیه شما، در حال حاضر، به گردن می گیرم. اگر بعداً شما بخواهید مرا دوباره به سوی خود جلب و جذب کنید، دیگر ممکن نخواهد بود. زیرا من علیه شما و همگان، از خودم آگاه شدهوام...» این مطلبی است که او به والدینش می گوید و به کسانی که او را می آزارند، به رفقای همدرسش، و به بچههای شیطان کوچهها: «من دیگری هستم. غیر از همهی شما که موجب رنج من می شوید. شما می توانید جسم مرا دیگری هستم. غیر از همهی شما که موجب رنج من می شوید. شما می توانید جسم مرا بیازارید، ولی نه «غیریت» مرا...» در این تأکید، ادعا هست و چالش. دیگری: خارج از بیان تأکید، ادعا هست و چالش. دیگری: خارج از

<sup>\*</sup> Mme Maria Le Hardouin

<sup>†</sup> Hughs

دسترس، زیرا دیگریست، تقریباً انتقامش را گرفته است. خودش را به کل ترجیح میدهد. چون کل او را رها کرده است. امّا این ترجیح دادن، عملی در درجه ینخست، دفاعی، به نوعی خود یک ریاضت است. چون کودک را در حضور آگاهی خالص از خویش قرار میدهد. انتخابی قهرمانانه و کینه توزانه از تجرد، محرومیت ناامیدانه، چشمپوشی و تصدیق در آن واحد، که نام آن نخوت است. نخوتی رواقی، خویشتندارانه، خودپسندی ماوراءالطبیعی که نه تشخصات اجتماعی، نه موفقیت، و نه هیچ برتری به رسمیت شناختهای و نهایتاً هیچچیز دنیوی آن را تغذیه نمی کند؛ بلکه همچون رویدادی مطلق، برگزیدگی ابتدا به ساکن و بیدادی بیدادی که بسیار بالاتر از قلمرویی قرار میگیرد که شکستها بتوانند آن را در هم شکنند،

این خودپسندی، همان قدر شوریختانه است که خالص است. زیرا که در خلأ میچرخد و از خود تغذیه میکند: همواره سیرابنشدنی، همواره خشمگین که تحلیل میرود در عملی که آن را اثبات میکند. بر هیچچیز قرار ندارد، معلق است. زیرا تفاوتی که بنیاد آن است، هیأتی خالی و جهانیست. معذلک، کودک میخواهد از این تفاوت لذت ببرد. میخواهد خود را متفاوت از برادرش احساس کند؛ همانطور که برادرش را متفاوت از پدرش میبیند. او در رؤیای متفاوت از برادرش احساس کند؛ همانطور که برادرش را متفاوت از پدرش میبیند. او در رؤیای یکتایی است که توسط دیدن به تصرف درمیآید؛ توسط لمس کردن. و شما را پر میکند، مثل صدایی خالص که گوش را پر میکند. تفاوت ظاهری خالصش، به نظر او، نماد خاص بودنی عمیق تر است و با آنچه او هست، یکیست. به خود توجه میکند، خم میشود، میکوشد تا تصویرش را در این رود خاکستری و آرام که همواره با سرعتی یکسان جاریست، غافلگیر کند. در کمین هوسها و خشمهای خویش است تا عمق رازآمیز طبیعت خویش را کشف کند. و با توجه بیوقفهای که به جریان خلق وخوی خویش دارد، آغاز میکند به تبدیل شدن به شارل بودلر، برای ما.

رفتار اصلی بودار، رفتار مردیست خم شده. خم شده بر خویش، همچون نارسیس. نزد او، هیچ آگاهی بیواسطهای نیست که با نگاهی نیز سوراخ نشده باشد. برای ما کافیوست که خانه یا درخت را ببینیم، مجذوب تماشای آنها، خود را فراموش میکنیم. بودلر مردیست که هرگز خود را فراموش نمیکند. او خود را میبیند که نگاه میکند. او نگاه میکند تا خود را ببیند که نگاه میکند. این آگاهی او، از درخت است، از خانه است که تماشا میکند و چیزها ببیند که نگاه میکند. این آگاهی او، از درخت است، از خانه است که تماشا میکند و چیزها از طریق این آگاهیست که به نظر او میرسند، رنگپریده تر، کوچک تر، کم تأثیر تر، انگار آنها را در یک دوربین میبیند. آنها به هم اشاره نمیکنند؛ مثل پیکانی که جاده را نشان میدهد، مثل علامتی که صفحه را نشان میدهد و ذهن بودلر، هرگز در پیچوخم آنها گم نمی شود. مأموریت فوری آنها برعکس بازگشت دادن آگاهی به خویشتن است. او می نویسد: «همتی ندارد که واقعیت بیرون از من چیست؛ اگر به من کمک کند تا زندگی کنم، حس کنم که هستم، و آنچه که هستم.» و حتّی در هنرش، نگرانی او نشان دادن آنها از ورای غلظت که هستم، و آنچه که هستم.» و حتّی در هنرش، نگرانی او نشان دادن آنها از ورای غلظت خلق کردن جادوی القاکنندهای که همزمان، دربردارندهی ذهنیت و عینیت باشد (سوژه و ابژه)؛ خلق کردن جادوی القاکنندهای که همزمان، دربردارندهی ذهنیت و عینیت باشد (سوژه و ابژه)؛

صفحه ۹

جهان خارج از هنرمند و خود هنرمند.» به طوری که او کاملاً قادر است گفتمانی درباره قلّت واقعیت جهان خارج، ایراد کند. بهانهها، بازتابها، حایلها، اشیاء، هرگز به خودی خود ارزشی ندارند و مأموریت آنها، دادن فرصتی است به او تا خویش را تماشا کند؛ در حالی که آنها را میبیند.

بین بودلر و جهان، فاصلهای اصیل و ابتدایی هست که به ما تعلق ندارد. بین او و اشیاء، همواره نیمهشفافیتی نمزناک، کمی زیاده معطر هست؛ مثل لرزش هوای گرم، تابستان. و این آگاهی مشاهده شده، پاییده شده که حس میکند مورد مشاهده است، در حالی که به عملیات همیشگی خود سرگرم است، بلافاصله حالت طبیعی خود را دست میدهد، مثل کودکی که زیر نظر بزرگترها بازی میکند. این حالت طبیعی و «بیتکلفی» که بودلر این اندازه از آن نفرت داشت و این اندازه حسرتش را داشت، اصلاً نزد او وجود ندارد: همهچیز تقلبی است، زیر نظر گرفته شده است؛ هر خلقوخویی، کوچکترین هوسی که دارد پا میگیرد، دیده میشود، رمزگشایی میشود. و اگر اندکی به خاطر آوریم معنایی را که هگل به کلمه یبیواسطه میدهد، درمی یابیم که ویزگی عمیق بودلر در این است که او انسانی است، بدون «بیواسطگی.»

امّا اگر این ویژگی **برای ما** ارزشمند باشد، ما که او را از بیرون نظاره میکنیم، برای او کـه از درون خود را میبیند، کاملاً از آن بیخبر است. او در جستوجوی طبیعت و **فطرت** خویش بود؛ یعنی کاراکتر و وجود خودش. امّا فقط ناظر بر رژهی یکنواخت حالتهای خویش باقی ماند. از آن به ستوه میآمد، که او آنقدر خوب ویژگی ژنرالاًپیک\* یا مادرش را میبینـد، چـرا از لـذت خصوصی بدیع بودن خویش محروم است؟ چون او قربانی یک توهم طبیعی است که میگویـد درون یک انسان، عین بیرون اوست. این واقعیت ندارد: این صفت مشخصه، که نشان او برای دیگران است، نامی در زبان درونی او نـدارد. آن را حـس نمـیکنـد. آن را نمـیشناسـد. آیـا میتواند خود را خوشفکر، مبتذل، یا مشخص احساس کند؟ آیا میتواند گستره و شدت هوش خود را دریابد؟ این خصوصیت مرزی جز خود ندارد، مگر این کـه مخـدری بـرای لحظـهای، جریان اندیشهاش را سرعت بخشد. او آنقدر به آهنگ آن عادت دارد، آنقدر وسیلهی مقایسه ندارد که نمیتواند سرعت آن را ارزیابی کند. در مورد جزئیات ایدهها و عـواطفش، کـه پـیش از ظهور احساس و شناسایی میشـوند و کـاملاً شـفاف هسـتند، جنبـهی شـناختهشـده، قـبلاً دیدهشده، مأنوس، بیرنگ، و بدحالتی دارند که به خـاطره مـیماننـد. او پـر از خـویش اسـت. سرریز میکند. امّا این «خودش»، خلقی بیمزه و شیشهای، بیقوام، و بیثبات است که نه مـىتوانـد قضـاوتش كنـد و نـه مشـاهدهاش؛ بـدون سـایه و روشــن، آگـاهـي پرحـرف و دایـم زمزمهکنندهای که نمیتواند سرعتش بخشید. زیادی به خودش چسبیده، برای این کـه بتوانـد رفتار کند و کاملاً خود را ببیند. زیاده خود را میبیند، برای این که بتواند سر بخـورد و گـم شــود در پیوستنی گنگ، به زندگی خویشتن.

<sup>\*</sup> Aupick

اینجاست که درام زندگی بودلر آغاز میشود: مجسم کنید که زاغسفید کور شده است و چون روشنایی عظیم بازتابدهنده، برابر است با کوری. او در عذاب است از سفیدی گسترده بر بالهایش که سایر زاغها آن را میبینند و همه و زاغها درباره آن با او حرف میزنند و او تنها کسی است که آن را نمیشناسد. روشنبینی معروف بودلر، تنها تلاشی برای بازیابی است. میخواهد خود را به دست آورد و چون دیدن تصاحب کردن است، میخواهد خود را ببیند. امّا برای دیدن خویش، باید دو نفر بود. بودلر دستها و بازوانش را میبیند چون چشم از دست مجزاست. امّا چشم نمیتواند خودش را ببیند. خودش را حس میکند، خود را میزید، نمیتواند فودش را به دست آورد. او بیهوده در گلهای شرّ فریاد میزند:

## رو در رویی تاریک و زلال قلبی که آینهی خویش است!

این رو در رویی، به محض رخ دادن از بین میرود. چون یک چهره و یک سر بیشتر نیست، تلاش بودلر تا نهایت این طرح ناکام خودآگاهی بازیافته پیش میرود. اگر روشین است که دو نفر اصالتاً برای این نیست که خطاهای خویش را دقیقاً بازشناسید. برای این است که دو نفر باشد، برای این است که در این زوج، بتواند تصاحب نهایی مین توسط من را متحقق کند.

پس او روشنبینی خویش را به ستوه خواهد آورد: او تنها شاهد خویش بود و حالا میکوشد که جلاد خود باشد: مردی که خود را قصاص میکند. زیرا که شکنجه زوجی شدیداً پیوسته به وجود میآورد که در آن، جلاد قربانی را تصاحب میکند. چون موفق نشده خود را ببیند، پس خود را میکاود مثل چاقویی در زخم با امید دست یافتن به «انزوای ژرفی» که طبیعت حقیقی او را میسازد.

## من زخم و چاقو هستم قربانی و جلادم.

اینگونه است که شکنجههایی که به خود تحمیل میکند، تقلید تصاحبند: میکوشد تا جسم را زیر انگشتانش متولد سازد، تن خودش را برای این که در رنج، تن، خود را از آن خویش بیابد. رنج دادن یعنی تصاحب کردن، خلق کردن، و نابود کردن. رابطهی دوجانبهای که قربانی و شکنجهگر را به هم پیوند میزند، رابطهای جنسی است. امّا او بیهوده میکوشد تا در زندگی خودش رابطهای را پدید آورد که فقط بین دو فرد متمایز معنا دارد. او آگاهی بازتابدهنده را به چاقو بدل میکند و آگاهی اندیشنده را به زخم: به نوعی هر دو یکی بیش نیستند؛ انسان نمیتواند خود را دوست بدارد، از خود بیزار باشد، و نه خود را شکنجه کند: قربانی و جلاد در عدم تمایزی کامل ناپدید میشوند زمانی که توسط یک عمل ارادی یکی میطلبد و دیگری رزج میدهد. در حرکتی معکوس که هدفی مشابه دارد، بودار میخواهد که در همدستی

موذیانهای با آگاهی اندیشیده علیه آگاهی بازتابدهنده متحد شود: هنگامی که دست از خودآزاری برمیدارد، برای این است که میکوشد شگفتزده شود. او ادای یک خودبه خودی غیرمنتظره را درمیآورد، انگار خودش را به جهشهای بیهدفی رها کرده است تا بتواند ناگهان خود را همچون شیئی مات و غیر قابل پیشبینی بنگرد، گویی غیر خود است. اگر موفق شود، هدفش بیش از نیمه حاصل شده: میتواند از خود لذت ببرد. امّا اینجا هم او با آن کسی که میخواهد غافلگیرش کند یکی بیش نیست. حداقل این که طرحش را پیش از اقدام حدس میزند: پیشبینی میکند و غافلگیریاش را هم میسنجد، او دنبال شگفتی خود میدود بی آن که هرگز به آن دست یابد. بودلر کسی است که انتخاب کرده خود را چنان ببیند که گویی دیگری است و زندگی او داستان این شکست است.

زیرا علی رغم شگردهایی که ما هماکنون نام بردیم و چهره ی او را برای همیشه در برابر دیدگان ما نقش زدهاند، او می داند که نگاه مشهورش با شیء دیده شده یکی بیش نیست، که او هرگز قادر به تصاحب حقیقی خویشتن خود نخواهد بود و تنها به این چشیدن ملال آوری دست می یابد که ویژگی شناخت انعکاسی است. او دچار ملال است و این ملال «علت غریبی که سرچشمه یهمه ی بیماری ها، همه ی پیشرفتهای فلاکت بار اوست\*» این یک تصادف نیست و نه آن طور که خود گاهی مدعی ست ثمره ی «عدم کنجکاوی» بی تفاوت است: این «ملال ناب زیستن» است که والری از آن سخن می گوید؛ ذوقی است که آدمی الزاماً برای خویش دارد، طعم هستی است.

من تالار کوچک قدیمی هستم پر از گلهای سرخ پژمرده، که در آن انبوهی از مدهای گذشته خانه دارند، جایی که پاستلهای شاکی و تابلوهای پریدهرنگ بوشه<sup>†</sup> تنها نفس میکشند بوی عطری درگشاده را.

این بوی کهنه، که از شیشه یباز عطری می تراود، و با این همه وسوسه گر است، به زحمت قابل تشخیص و آرام، وحشت ناک حاضر، به ترین نماد هستی برای خود آگاهی است؛ هم چنین ملال، احساسی ماوراءالطبیعی است، چشم انداز درونی بودلر و ماده ای ابدی که شادی ها، خشمها، و رنجهایش را می سازد. و این آواتار \* جدید اوست: در وسواس از شهود فردیت ظاهری خویش، دانسته است که این تیول هر کسی است، او خود را در مسیر روشن بینی متعهد کرده تا طبیعت یگانه ی خویش را کشف کند به همراه خصوصیاتی که از او موجودی جایگزین ناپذیر می سازند: امّا آن چه در مسیر یافته است، چهره ی خاص خود نیست؛ بر اشکال نامحدود آگاهی جهانی است. خود پسندی، روشن بینی، و ملال، یکی بیش

<sup>\*</sup> Petits Poèmes en prose: Le Joueur généreux. Ed. Conard. P105.

Boucher

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> Avatar

بودلر ـ ژان پل سارتر صفحه ۱۲

نیستند: در او و علیرغم او، این آگاهی همه و هر کس است که به دست میآید و شـناخته میشود.

آگاهی ابتدا در تمامیت بیه ودگی خویش، خود را درمی یابد، بدون علت و بدون هدف، ناآفریده، توجیه ناپذیر، بی عنوانی در هستی مگر این که هستی یافته است. نمی تواند بیرون از خویش بهانه ای بیابد، عذری دلیل وجودی ای زیرا هیچ چیز برای او وجود نمی تواند داشته باشد مگر از آن آگاه شده باشد، زیرا که هیچ چیز معنایی ندارد مگر معنایی که او بدان می دهد. از این جاست که بودلر به شهود بی فایدگی یا بیهودگی آگاهی پی می برد. خواهیم دید که وسواس خودکشی برای او بیش تر وسیله ای است برای حفظ زندگی اش تا پایان دادن به آن. امّا اگر او توانسته بارها به خودکشی بیاندیشد، برای این است که خود را زیادی می پنداشته. او در نامه ی معروف سال ۱۸۴۵ می نویسد:

### من خودم را میکشم چون برای دیگران بیفایدهام و برای خودم خطرناک.

و نباید گمان برید که او خود را بیفایده میپندارد زیرا جوال بورژوای بدون شغلی است که هنوز در بیستوچهار سالگی خانوادهاش معاش او را تأمین میکنند. کاملاً برعکس: اگر او شغلی اختیار نکرده، اگر ابتدا به ساکن از هر کاری دلزده است، به این دلیل است که بیفایدگی بنیادی خویش را سنجیده است. در دورههای دیگری مینویسد و این بار با غرور:

### مرد مفیدی بودن همواره به نظرم چیز بس زشتی آمده است.

امّا تناقض در خلقوخو آشکار می شود: اگر خود را محکوم کند یا مفتخر باشد، آن چه مهم است این عدم وابستگی دائمی و بنیادی ست. آن که می خواهد مفید باشد مسیری مخالف با بودلر را در پیش گرفته است: او از جهان به سوی آگاهی آمده است، او از اصول سیاسی یا اخلاقی مستحکمی آغاز کرده است که آنها را مطلق می انگارد و نخست به آنها گردن نهاده است؛ او خودش را روح و جسم، هم چون چیزی در میان دیگران به تصور می آورد، مطیع قوانینی که خود نیافته، مقرراتی که وسیله ی تحقق نوعی نظم هستند. امّا اگر ابتدا شخص تا حد تهوع این آگاهی بی قافیه و بی معنا را چشیده باشد که باید قوانینی را برای اطاعت از آنها بیافریند، سودمند بودن همه ی معنایش را از دست می دهد؛ زندگی دیگر فقط یک بازی است. انسان باید خود هدفش را انتخاب کند، بدون فرمان، بدون پیش آگاهی، بدون توصیه. و آن که یک بار این حقیقت را دانسته باشد که در زندگی هدفی نیست مگر آن که مختارانه برمی گزینیم، دیگر زیاد تمایلی به جست وجو نخواهد داشت.

بودلر مینویسد: زندگی تنها یک جذابیت حقیقی دارد، جذابیت بازی. امّا اگر برایمان تفاوتی نداشته باشد که برنده باشیم یا بازنده چی؟ برای باور به اقدامی، باید به آن پرتاب شده باشی تا دربارهی چهگونگی خوب چرخاندن آن پرسش کنی، نه دربارهی هدفش. برای

کسی که تأمل میکند هر اقدامی پوچ است؛ بودلر در این پوچی شناور شده است. ناگهان، بی هیچ دلیلی، یک ناراحتی، یک خستگی، او تنهایی نامحدود این آگاهی «وسیع چون دریا» را کشف میکند که در آن واحد هم اگاهی است و هم خودآگاهی او، درمییابد ناتوانی خود را از یافتن خدود آن، نشانههای آن، توصیههای بیرون از آن. آنوقت او شناور میشود، خود را به موجهای یکنواخت رها میکند؛ وقتی در یکی از همین حالات او در نامهای به تاریخ ۳۰ دسامبر ۱۸۵۷ به مادرش مینویسد:

... آنچه من احساس میکنم، بیشهامتی گستردهایست، احساس انزوایی تحملناپذیر... فقدان کامل خواست و آرزو، عدم امکان یافتن هرگونه سـرگرمی. موفقیت غریب کتابم و نفرتهایی که برانگیخته است برایم تا مـدتی جالـب بـود، ولی بعد دوباره سقوط کردم.

این آن چیزی است که او تنبلی خویش مینامد. این که ممکن است بیمارگونه باشد میپذیرم. این که بسیار شبیه بحرانهایی است که ژانه\* آنها را تحت عنوان ضعف روانی ٔ نامگذاری کرده است، باز هم میپذیرم. امّا فراموش نکنیم که بیماران ژانه به لطف حالتهیا خود، اکثراً از شهودات متافیزیکی برخوردارند که انسان معمولی میکوشد از آنها بگریزد. دلیل و معنای این تنبلی این است که بودلر نمیتواند کارهای خود را جدی بگیرد: خیلی خوب میبیند که هیچکس در آنها آنچه را او گذاشته نخواهد یافت.

با این همه، باید کاری کرد. اگر او از جانبی چاقوست، نگاه ناب تماشاگری که پایینتر از خویش عبور شتابان جریان آگاهی بازتابیافته را مینگرد، او همزمان زخم نیز هست، ادامه ک خود این جریان است. و اگر جایگاه بازتابانهی او فینفسه بیزاری از عمل هست، از پایین، خود این جریان است. و اگر جایگاه بازتابانهی او فینفسه بیزاری از عمل هست، از پایین، توسط هریک از آگاهیهای گذرایی که بازمی تابند، او عمل است، طرح است، و امید است که پس نباید او را یک متوکل بیعمل دانست. او توالی پایانناپذیر اقدامات لحظهای است که بلافاصله توسط نگاه بازتابانه خلع سلاح میشوند همچون دریایی از طرحها و پروژهها که به محض ظاهر شدن، چون حبابهایی بر سطح آب می ترکند، همچون انتظاری ابدی، خواستی ابدی برای دیگری بودن و جای دیگر بودن. و اینجا مین تنها از ترفندهای بیشمار او سخن نمی گویم که توسط آنان می کوشد شتابانه و به هر صورتی عصبی مهلتی را به عقب راند، پولی از مادرش بیرون بکشد، به آنسل پیشنهادی بکند؛ بلکه از پروژههای ادبی که او بیست سال به همراه خود کشیده است، نمایشنامهها، نقدها، و قلب برهنهی من بی آن که هرگز اشها را تمام کند. شکل تنبلی او گاه به رخوت میماند. ولی اکثراً هیجانی تبالود و عقیم است، که از بیه ودگش خویش آگاه است و روشن بینی بی بی ترحمی زهراگینش می کند. است، که از بیه ودگش خویش آگاه است و روشن بینی بی می خواهد از دیواری بالا رود، هر نامههای او، او را همچون مورچهای سمج نشان می دهد که می خواهد از دیواری بالا رود، هر

<sup>\*</sup> Janet

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Psychasthénie

Ancelle

بار میافتد، و هر بار دوباره میآغازد. چون هیچکس بهتر از خودش به بیه ودگی تـلاشهـایش پی نبرده است. اگر عمل میکند، همانطور که خودش میگوید، یا انفجاریست یا جهشـی، زمانی که بتواند به مدت چند دقیقه، روشنبینی خویش را گول بزند.

فطرتهایی هستند که کاملاً اهل تعمق و تماشا و کاملاً نامناسب عمل که معذلک، تحت جنبشی مرموز و ناشناخته، با چنان سرعتی عمل میکنند که خود را از آن ناتوان میدیدند... (این روحها) که قادر به انجام ساده ترین امور و ضروری ترین اعمال نیستند، در لحظه ی خاصی شجاعتی فاخر می یابند تا پوچترین و اکثراً خطرناک ترین کارها را انجام دهند\*.

این اعمال لحظهای، چیزیست که او «اعمال رایگان» یا بیه وده مینامد. آنها واقعاً بی این اعمال لحظهای، چیزیست که و باید شتابزده آنها را انجام داد. پیش از بازگشت نگاه، که همه چیز را مسموم خواهد کرد. وجه شتابزده و اجباری نامههای او به مادرش از این جا ناشی می شود:

### من باید سریع بروم؛ بیاندازه سریع!

او علیه آنسل خشمگین میشود. خشم او وحشتناک است. در یک روز پنج نامه به مادرش مینویسد و ششمی را فردای آن روز. در نخستین نامه، علناً میگوید که میخواهد به او اهانت کند.

آنسل فلکزدهایست که من در برابر زن و بچههایش بـه او اهانـت خـواهم کـرد. من ساعت چهار صبح به او سیلی میزنم (و الآن ساعت دو و نیم است...)

استفاده از حروف بزرگ، مثل نوشتن تصمیم و ارادهاش بر مرمر میماند، آنقدر می ترسد که این عزم از میان انگشتانش بلغزد. و پروژههایش آنقدر کوتاهمدت هستند و آنقدر از فردا می ترسد که ساعت خاصی را تعیین می کند: ساعت ۴ فقط فرصت دارد که به نوییی بدود. امّا در ساعت ۴ یک یادداشت دیگر: «من امروز به نوییی نخواهم رفت. می پذیرم که پیش از انتقام، صبر کنم.» پروژه هنوز پابرجاست. امّا خنثی شده، مشروط شده: اگر به صورت چشمگیری جبران نکند، آنسل را کتک می زنم، پسرش را می زنم...

هرچند در یادداشت زیر صفحه، شاید به دلیل این که نمیخواهد به نظر برسـد کـه کوتـاه آمده است، میافزاید:

<sup>\*</sup> Petits Poèmes en Prose: Le Mauvais Vitrier

Neuilly

تا این لحظه با دو نفر درباره آنچه میخواهم انجام دهم مشورت کردهام. کتک زدن یک پیرمرد در خانوادهاش کار زشتی است ـ معذلک، او باید جبران کند؛ ـ چه خواهم کرد اگر جبرانی در کار نباشد؟ ـ باید ـ حداقل ـ بـروم و در برابـر همسـر و فرزندانش آنچه را راجع به رفتارش فکر میکنم بیان کنم.

به همین زودی، ضرورت عمل به نظرش باری سنگین میرسد. تا چند ساعت پیش میخواست مادرش را بترساند، با اعلام خشونت او را ارعاب میکند: میبایست بلافاصله جبران شود. و حالا دارد از ترس میمیرد که «مبادا جبرانی در کار نباشد». آنوقت ناچار به عمل میشود. به همین زودی، موضوع حوصلهاش را سر برده است. بعد از بخشی که نقل کردیم، مینویسد:

*مرا در چه مخمصهای انداختهای، خدای من!* من مطلقاً نیـاز بـه اسـتراحت دارم. من هیچچیز دیگر نمیخواهم.

و روز یکشنبه صبح، دیگر نه سخن از معذرت است و نه از جبران:

نباید دیگر چیزی به او نوشت؛ به استثنای این که بـه او اعـلام کنـیم دیگـر نیـازی به یول او نداریم.

سکوت، فراموشی، معدوم کردن نمادین آنسل، این تنها چیزی است که او میخواهـد. او هنوز از انتقام حرف میزند؛ امّا با کلمات مبهم و در آیندهای دورتر. نه روز بعـد، همـهچیز پایـان یافته اسـت.

نامهی دیروز من به آنسل مناسب بود. آشتی مناسب بود.

او به خانهی مین آمیده ببود در حیالی کیه مین بیه خانیهی او مییرفتم. آنقیدر از همهی این بدگوییها خستهام که بیه خبودم زحمیت نیدادم ببینم کیه آیا آنسیل آمده بود دنوال\* را سرزنش کند یا نه.

آنسل گفت که صریحاً بیشتر مطالب را تکذیب میکند.

طبیعتاً من نمیخواهم بین صحبتهای او و صحبتهای یک فروشـنده، برابـری ایجـاد کـنم. نهایتـاً او ایـن ایـراد را دارد کـه هرگـز هـم تصـحیح نخواهـد شــد و آن کنجکـاوی کودکانـه و شهرسـتانی و ایـن ســهولتی اســت کـه بـرای گــپ زدن بـا همهی مردم دارد.

این است ریتم عمل نزد بودلر: خشونت اغراق آمیز در تصور. انگار این اغراق لازم است تا نیروی عمل کردن به او بدهد. ناگهانی بودن انفجار در آغاز عمل ـ و بعد ناگهان روشنبینی بازمی گردد: چه فایده؛ او از عمل روی می گرداند و عمل سریعاً تجزیه می شود.

<sup>\*</sup> Denneval

آنچه که رفتار اصلی او برایش منع میکند، اقدامات درازمدت است. به همین دلیل، زندگی او وجهی بریدهبریده دارد. متناقض است؛ هرچند یکنواخت. آغازی مکرر و دائمی و شکستی مکرر و دائمی بر زمینهای از بی تفاوتی حزنانگیز، و اگر او نامههایی را که به مادرش نوشته تاریخ نمیگذاشت، بسیار دشوار میشد آنها را مرتب کرد. زیرا بسیار به هم شبیه هستند. امّا این پروژههایی که نمیتواند اجرا کند، عملیات لحظهای یا اقدامات متداوم، همانهاست که او دائماً زیر نظر دارد، که بیوقفه او را فرا میخوانند، فشارآور و بیدفاع. اگر او تمام خودبهخودی آگاهی اندیشیده را حذف کرده است، طبیعت آن را بهتر میشناسد: او میداند که خود را بیرون از آن پرتاب میکند، که آگاهیاش فرا رفتن از وی به سوی پایان است. به همین دلیل است که شاید او نخستین کسی باشد که انسان را با ماورایش توصیف کرده است.

افسوس، شرارتهای آدمی... شامل حجت ذوق او برای بینهایت است (اگر توسعه ی بی حد و مرز آنها نباشد)؛ فقط این ذوقی است که راه گم کرده است... در این انحطاط، معنای بینهایت است که به نظر من، دلیل همه ی زیاده رویهای گناه کارانه نهفته است!...

بینهایت، برای او، به معنای گستردگی معلوم و بیمرز نیست؛ هرچنـد گـاه آن را بـه ایـن معنی به کار میبرد. دقیقاً منظورش آن چیزیست که هرگز تمام نمیشود، آنچه که نهایت ندارد. مثلاً سری اعداد بینهایت است، نه به دلیل وجود تعداد زیادی عـدد، کـه مـا بـینهایـت مینامیم؛ بلکه به دلیل امکان دائمی افزودن یک واحد به یک عدد؛ هرچند کـه آن عـدد بـزرگ باشد. از این راه، هر عددی ماورای خود را دارد، که نسبت به آن خود را توصیف میکند و جای خود را میپابد. امّا این ماوراء کـاملاً وجـود نـدارد: بایـد مـن آن را بسـازم بـا افـزودن واحـدی بـه عددی که در نظر دارم. از همین حالا، آن عدد به همهی اعدادی که نوشتهام معنـا مـیدهـد و معذلک، در انتهای عملی قرار دارد که هنوز انجـام نـدادهام. پـس بـینهایـت بـودلری آن چیـزی است که هست، بی آن که معلوم باشد؛ آنچه امروز مرا تعریف میکند و با این همه، پیش از فردا وجود نخواهد داشت. این موعدیست تقریباً عیان، آرزو کردنی، تقریباً به دست آمده، و با این همه، خارج از دسترس، از حرکتی جهتدار. بعداً خواهیم دید که بودلر، بیش از هـر چیـز دیگر، وابستهی این هستیهای القاشده است؛ حاضر و غایب در آن واحد. امّا مسـلم اسـت که او از مدتها پیش دریافته کـه ایـن بـیکرانگـی، سـهم آگـاهیســت. در کتـاب **«دعـوت بـه سفر»** و **«شعرهای کوتاه به نثر»** او در آرزوی «رؤیاست، تـداوم سـاعتهـا توسـط بـینهایـت حسها» و در **«اعتراف میکنم»**\* مینویسید: «حیسهای لذتبخشی است که ابهام از شدتش نمیکاهد: هیچ پیکانی به تیزی بینهایت نیست.» این توصیف حال توسط آینده، آنچه هست توسط آنچه هنوز نیست، آنچیزیست که امروز آن را تعالی مینامند. هیچکس

<sup>\*</sup> Confiteor

صفحه ۱۷

مانند او درنیافته است که آدمی «موجودی از دوردستهاست\*» که بیشتر با پایانش و با پایان پروژههایش توصیف میشود؛ تا با آنچه میتوان از او دانست، اگر او را به لحظهای که میگذرد محدود کنیم:

در هر انسانی، در هـر سـاعت، دو اصـل مسـلم هـمزمـان وجـود دارد. یکـی بـه سـوی خداونـد، دیگـری بـه سـوی شـیطان. طلـب یـاری از خداونـد، یـا معنویـت، خواست بالا رفتن است در مرتبـه؛ طلـب از شـیطان، یـا حیوانیـت، شـادی پـایین رفتن است.

پس انسان، تنشی است حاصل از اِعمال دو نیروی متضاد؛ و هر یک از این نیروها نهایتاً در جهت تحریف صفت بشری ست. زیرا که یکی به فرشته نظر دارد و دیگری به حیوان. زمانی که پاسکال می نویسد که «انسان نه فرشته است نه حیوان»، او را هم چون یک وضعیت ثابت می انگارد، یک «طبیعت» میانه. این جا چنین چیزی نیست: انسان از دیدگاه بودلر یک وضعیت نیست. او تداخل دو حرکت متضاد است که هر دو مرکزگریز هستند که یکی به سوی بالاست و دیگری به سوی پایین. حرکتهایی بدون محرّک، فورانهایی ـ دو نوع تعالی أ، که می توانیم به قول ژان وال أ، تعالی و تنزل بامیم. زیرا این حیوانیت در انسان ـ هم چون فرشتگی او ـ باید در معنای شدید ادراک شود. منظور فقط آن ضعف مشهور جسمانی یا قدرت غرایز پست نیست. بودلر خودش را به پوشش دادن توصیهای اخلاقی با تصویری رنگین محدود نمی کند. او به جادو باور دارد و «اصل مسلمی که به سوی شیطان دعوت می کند» به نظر او، عملی است جادوگرانه، بسیار نزدیک به آنچه که مردمان بدوی پوشیده، با نقابی از خرس، به رقص خرسها می پرداختند و «به خرس تبدیل می شدند». او به روشنی، این مطلب را در «فشفشهها» بیان می کند:

ملوسم، پیشی، میو، گربهی من، گرگ کوچولو، میمـون کوچولـو، میمـون بـزرگ، مار بـزرگ، خر بزرگ ماخولیایی من. چنـین هـوسبـازیهـای زبـانی کـه بســیار تکـرار شـود، تکـرار بـیش از انـدازهی نامهای حیوانی، نشان از وجهـی شـیطانی در عشــق دارد. آیـا شـیاطین شـکل حیوانیندارند؟ شتر، شیطان، و زن.

این شهود و دلآگاهی نسبت به تعالی ما و نسبت به بیدلیلی و رایگانی توجیهناپریر ما، در عین حال، نشانه آزادی بشری است. به این دلیل، بودلر همواره خود را آزاد احساس کرده است. دورتر اشاره خواهیم کرد که با چه ترفندهایی او خواسته این آزادی را در چشم

<sup>\*</sup> Heidegger: Vom Wesen des Grundes.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Transcednance

<sup>‡</sup> Jean Wahl

<sup>§</sup> Transascendance & Transdescendance

خود بپوشاند. امّا در سراسر آثار و نامههایش، این آزادی خود را ثابت میکند و علی رغم او می درخشد. بیشک، به دلایلی که برشمردیم، او آزادی بزرگ سازندگان را نشناخته است. می درخشد. بیشک، به دلایلی که برشمردیم، او آزادی بزرگ سازندگان را نشناخته است. امّا او تجربهی دائم یک غیر قابل پیشبینی بودن انفجاری را داشته که هیچچیز مانع آن نمی شود. بیهوده بر علیه آن به پیشگیریهایی دست میزند، بیهوده در دستنوشتههایش با حروف درشت «ضوابط عملی، مقررات، دستورات، اعتقادات، فرمولهایی که آینده را پیشداوری میکنند\*» آورده است. او از خودش میگریزد. او میداند که به هیچچیز نمیتواند پیشداوری میکنند، حداقل اگر خودش را به نوعی یک مکانیسم احساس میکرد، برایش امکان داشت بتواند اهرمی را کشف کند که متوقف میکند، منحرف میکند، یا سرعت ماشین را افزایش میدهد. جبرگرایی اطمینانبخش است: کسی که از طریق علتها میشناسد، میتواند توسط علتها عمل کند و تمام کوشش اخلاقگرایان تا اینجا بر این استوار بوده که می ارا قانع کنند که از اجزای متصل به هم به وجود آمدهایم که میتوان با وسایل کوچک بر آنها حکمرانی کرد. بودلر میداند که فنرها و اهرمها در مورد او هیچ کاری نمیتوانند کرد. او نه علیت است و نه معلول. او آزاد است. یعنی نمیتواند نه در درون خویش و نه در بیرون از خویش، هیچ استینافی علیه آزادی خویش بیابد. او بر آزادی خویش خم میشود و در برابر این برتگاه، سرگیچه میگیرد:

در روح و در جسم، من همـواره احسـاس پـرتگـاه را داشـتهام. نـهتنهـا ورطـهـی خواب، بلکه ورطهی عمـل، ورطـهی رؤیـا، ورطـهی خـاطره، هـوس، پشـیمانی، حسـرت، زیبایی، عدد، و غیره...

و جای دیگر مینویسد:

اکنون، من همواره سرگیجه دارم.

بودلر، مردی که خود را ورطه میبیند. خودپسندی، ملال، سرگیجه: او تا ژرفای قلب خویش را میبیند؛ مقایسه ناپذیر، انتقال ناپذیر، خلق نشده، پوچ، بی فایده، رها شده در انزوای کامل، تنها زیر باری سنگین، محکوم به توجیه هستی اش به تنهایی و گریزان بی وقفه، لغزان از میان دستانش، خم شده بر خویش در تأملات و در عین حال پرتاب شده بیرون از خویش در جست وجوی بی نهایت، ورطه ای بی پایان، بی کناره و بی ظلمت، رازی در منتهای روشنایی، پیش بینی ناپذیر و کاملاً ناشناخته. امّا متأسفانه تصویرش هنوز از وی می گریزد. او در جست وجوی انعکاسی از شارل بودلر بود؛ پسر ژنرال اپیک، شاعر بدهکار، معشوق زنی سیاه پوست به نام دووال أ: نگاهش با شرایطی انسانی بخورد کرد. این آزادی، این بی دلیلی، این رهاشدگی که او را می ترساند، سهم همه یآدم هاست و نه خاص او. آیا انسان می تواند

<sup>\*</sup> Blin: Baudelaire, P49.

<sup>†</sup> Duval

خود را لمس کند، خود را بیند؟ این ذات ثابت و منفردی است که او میجوید. شاید تنها در چشم دیگران آشکار می شود. شاید به ناچار، ضرورتی ست که بیرون باشی تا بتوانی خصوصیات آن را دریابی. شاید که آدمی برای خویش، به مثابه یک شیء نیست. شاید که اصلاً نیست. همواره زیر سؤال، همواره در تعلیق، شاید که باید آدمی جاودانه خویش را بسازد. همه تلاشهای بودلر این خواهد بود که بر این اندیشهها نقاب بزند. و چون «فطرت» او از او میگریزد، میکوشد تا آن را در چشمان دیگران به چنگ آورد. حسن نیتش او را ترک میکند. باید بیوقفه کار کند تا به خود اطمینان بخشد. تلاش برای به چنگ آوردن خویش، با چشمان خویش. و در نظر ما ـ و نه در نظر خودش ـ وجهی دیگر از چهره ی او آشکار می شود: او مردی ست که با دریافت عمیق ترین ادراک از موقعیت بشری خویش، با شدت بسیار کوشیده است تا آن را از خویش پنهان کند.

با انتخاب روشـنبینیف با کشـف رایگانی (پوچی)، علیرغم خـویش و تـرکشــدگی و آزادی هولناک آگاهی، بودلر خود را در برابر یک دوراهی (آلترناتیو) قرار داده: چون هیچ اصول از پیش تعیین شدهای نیست که به آن درآویزد، یا باید در یک بیتفاوتی خارج از اصول اخلاقی راکـد بماند و یا خود **خیر** و **شر** را اختراع کند. آگاهی یا وجـدان، چـون قـوانینش را از خـود اسـتخراج میکند، باید به قول کانت، خویش را قانونوگذار قلمرو اهدافش بداند. بایـد مسـؤولیت کامـل را بپذیرد و ارزشهای خویش، معنای جهان، و زندگی خویش را بیافرینـد. و مسـلماً انسـانی کـه اعلام میکند «آنچه آفریدهی معنا و اندیشه است، زندهتر از ماده است» بیش از هـر کس دیگر اقتدارها و مأموریت آگاهی را احساس کرده است. او خوب دیده است که همواره آگاهی چیزی در جهان پدیدار میشود که پیش از آن نبوده است: معنا؛ و این در همهی سطوح عمـل میکند و به طور مداوم، آفرینش ادامـه مـییابـد. بـودلر آنچنـان بهـایی بـه ایـن تولیـد از عـدم (ex nihilo) کے بیرای او ویژگی ذھین ۔ روح اسیت قایل میںشود کے رخوت زندگی تأملگرایانهاش، سراسر از جهشی خـلاق آکنـده اسـت. او مـیپـذیرد کـه «سـه موجـود قابـل احترام: کشیش، جنگجو، و شاعر (وجود دارند که کارشان) دانستن، کشتن، و خلق کردن است.» میبینیم که تخریب و آفرینش در اینجا یک زوج تشکیل میدهند: در هـر دو مـورد، تولید رویدادهای مطلق وجود دارد. در هر دو مورد، یک انسان به تنهایی مسؤول تغییری بنیادین در جهان است. در تقابل با این زوج، دانش هست که ما را به زندگی تأمـلگـرا هـدایت میکند. نمیشود بهتر از این مکملیتی را نشان داد که برای بودلر، همواره قدرتهای جادویی ذهن / روح را به روشنبینی منفعلانهی او میپیوندد. با خلاقیت است که او بشـر را توصیف میکند و نه با عمل. در عمل، فرض جبرگرایی هست، عمل تأثیرش را در سلسـلهی علـت و معلولها وارد میکند، از طبیعت اطاعت میکند تا بر آن فرمان رانَد، از اصولی کـه کورکورانـه جمعآوری کرده پیروی میکند و هرگز اعتبار آنها را زیر سـؤال نمـیبـرد. مـرد عمـل دربـارهی وسیله پرسش میکند و نه دربارهی هدف. هیچکس به اندازهی بودلر از عمل دور نیست. بعـد از جملهای که نقل کردیم، او میافزاید: «مردان دیگری بیگاری میکننـد و خـراج مـیگذارنـد. آنها برای اصطبل ساخته شدهاند. یعنی برای اشتغال به آنچه که **شغل** نامیـده مـیشـود.» امَّا آفرینش، آزادی ناب است. پیش از آن، هـیچ نیسـت. آفرینش بـا تولیـد اصـول خـویش آغـاز میکند و پیش از همه، هدف خود را میآفریند. از این راه، در رایگانی آگاهی شرکت میجوید. خلاقیت، همان رایگانی خواسته شده، اندیشیده شده، و افراشته به مثابه هدف. و این تا حدودی عشق او به تصنع را بیان میکند. اسباب آرایش، تزئینات، لباسها، درخششها، در خشم او جلوه عظمت انسان هستند: قدرت خلاقه ی او. میدانیم که او پس از رتیف بالزاک بسو بقوییا به انتشار آنچه که روژه کایوآ داسطوره شهر بزرگ مینامد، کمک کرده است. زیرا که شهر آفرینشی مداوم است: ساختمانهایش، بوهایش، صداهایش، رفتوآمدهایش، همه به قلمرو سلطنت بشری تعلق دارند. همه چیز در آن شعر است؛ به معنای خاص آن. در این جهت است که شگفتی جوانان در سال ۱۹۲۰ در برابر تبلیغات الکتریکی، چراغهای نئون، و اتومبیلها، همه عمیقاً بودلری است. شهر بزرگ، بازتاب آن گرداب است: آزادی انسانی و بودلر، که از آدمی و «استبداد» چهره ی انسانی» بیزار است، با ستایش از آثار بشری، بشردوست میشود.

امّا، اگر چنین باشد، آگاهی روشینین و فریفته اقتدار مصدری (دمیورژیک) خویش نخست باید معنایی را بیافریند که کلیت جهان را برایش روشین کند. آفرینش مطلق، آن که سایر آفرینشها نتیجه آن خواهند بود، آفرینش سلسلهمراتب ارزشهاست. پس منتظریم سایر آفرینشها نتیجه آن خواهند بود، آفرینش سلسلهمراتب ارزشهاست. پس منتظریم که بودلر، با بیباکی نیچهمانندی، در جستوجوی خیر و شر خیرش و شرخویش و شرخویش باشد. حال آن که در بررسی عمیق تر زندگی و آثار شاعر، آنچه شگفتانگیز مینماید، این است که وی مفاهیم اخلاقی خویش را از دیگران گرفته و هرگز آنها را زیر سؤال نبرده است. قابل درک بود اگر بودلر جانب بیتفاوتی را میگرفت و یا تسلیم بیقیدی اپیکوری میشد. امّا اصول اخلاقی که او مراعات میکند و نتیجه تربیتی کاتولیک و بورژواست، تنها بازمانده ها یا ابزاری بیهوده و پلاسیده نیستند. بودلر زندگی شدیداً اخلاقی دارد. دائماً از پشیمانی به خود میپیچد، هر روز خود را به عملکردی نیکوتر ترغیب میکند، مبارزه میکند، به زانو درمیآید، و از احساس گناهی زجرآور در رنج است، تا جایی که برخی گمان بردهاند او بار خطاهایی پنهان را بر دوش میکشیده است. کرپه \*\*، در مقدمهای که بر گلهای بدی (شر) نوشته، دربارهی زندگی او اشاره میکند:

آیا خطاهایی در زندگی او وجود داشته که زمان آنها را محـو نکـرده اسـت؟ بـا تحقیقات فراوانی که دربارهی زندگی او شده، این امر بسـیار کـم محقـق اسـت. معذلک، او خود را همچون یک جنایتکار بـه محاکمـه مـیکشــد و «از هـر سـو» مقصـر مـیدانـد. او خـویش را ایـنگونـه اعـلام مـیکنـد: «دارای حـس وظیفـه و همهی تعهدات اخلاقی که همواره آنها را زیر پا گذاشته است.»

<sup>\*</sup> Rétif

<sup>†</sup> Balzac

<sup>\*</sup> Sue

<sup>§</sup> Roger Cailois

<sup>\*\*</sup> M. Crepet

صفحه ۲۱

نه، بودلر مرتکب گناهان پنهان نشده است. آنچه میتوان به او ایراد گرفت، او را مستحق طناب دار نمیکند: خشکی قلب واقعی، و نه کامل؛ نوعی تنبلی، استفاده از مواد توهمزا، بیشک برخی اعمال غیر متعارف جنسی، عدم ظرافتهایی که به کلاهبرداری نزدیک شدهاند. اگر او فقط یک بار تصمیم میگرفت با اصولی که ژنرال اُپیک و آنسل به نام آنها وی را محکوم میکردند مخالفت کند، آسوده میشد. امّا او این کار را نمیکند. او بدون بحث، اخلاقیات همسر مادرش را میپذیرد. تصمیمات مشهوری که در حدود سال ۱۸۶۲ میگیرد و به عنوان بهداشت، سلوک، روش یادداشت کرده است، به طرز اسفباری کودکانهاند.

خلاصهی خرد: بهداشت، دعا، کار... کار، ناگزیر موجب پدیدار شدن اخلاق و رفتار درست میشود. مثلاً کـم خـوردن، پاکدامنی، و در نتیجه سلامتی، ثروت، نبوغ پیاپی و تدریجی، و نیکوکاری. پس حواست را جمع کن.

کم خوردن، پاکدامنی، کار، نیکوکاری؛ این کلمات دائماً از قلمش جاری میشوند. امّا محتوای آنها مثبت نیست. برایش یک نحوه ی رفتار درست فراهم نمیکنند. به او اجازه نمیدهند که مسائل مهمی، مثل رابطه یا دیگری، یا رابطه ی با خویش را حل کند. آنها فقط معرف یک سری دفاعیههای سختگیرانه، شدید، و منفی هستند. کم خوردن، نخوردن مواد محرّک. پاکدامنی: زیاد به سراغ دخترهای زیاده خوشمشرب جوانی که آدرسشان در دفترچه ی او هست نرفتن، کار: کار امروز را به فردا موکول نکردن؛ نیکوکاری: عصبی نشدن، تلخ نشدن، به دیگران بیاعتنا نشدن. او خود «مفهوم وظیفه» را به رسمیت میشناسد. یعنی زندگی اخلاقی را به مثابه ی یک فشار و اجبار تلقی میکند؛ مثل دهنهای که مجروح میکند دهانی چموش را، و نه هرگز جستوجویی پرتمنا یا جهش حقیقی قلبی را:

فرشتهای خشمگین، همچون عقابی، از آسمان فرود میآید، گیسوان ملحد را به چنگ میگیرد. او را تکان میدهد و میگوید: «تو قانون را به جا خواهی آورد!» (زیرا که من فرشتهی نیکی تو هستم. میشنوی؟) من این را میخواهم!

فرمانهایی از سر تندخویی و شکنجهبار، که محتوایشان به طرز خلعسلاحکنندهای ناچیز است: و این ارزشها و مقرراتی بودند که مبنای زندگی اخلاقی او را تشکیل میدادند. زمانی که مادرش یا آنسل او را به ستوه آورده بودند، ناگهان طغیان میکند. امّا نه برای این که فضایل بورژوازی وحشتناک و احمقانهی آنها را به صورتشان بکوبد. برای این که هوس لاف زدن دارد، میخواهد شیپور بزند که بدجنس تر از آن است که میپندارند:

صفحه ۲۲

گمان میکنی که اگر میخواستم، نمیتوانستم تو را بـه خـاک سـیاه بنشـانم و پیرک تو را به فقر پرتاب کنم؟ نمیدانی که به انـدازهک کـافی ترفنـد مـیدانـم و خوشسخن هستم تا بتوانم این کار را بکنم؟ امّا نمیخواهم\*...

او نمی توانسته احساس نکند که خود را این گونه در قلم روک آنان قرار دادن و مثل یک بچه ی قهرو پا به زمین کوبیدن، خطاهایش را افزون می کند و موقعیتش را بیشتر به خطر می اندازد. امّا پافشاری می کند. او می خواهد به نام همین ارزشهای اخلاقی آمرزیده شود و ترجیح می دهد که آنها وی را محکوم کنند تا این که اصول اخلاقی بازتری که خود می بایست مخترع آنها باشد، وی را مبرّی کنند. رفتار او طی دوران محاکمه، باز هم غریب تر است. حتّی یک بار هم تلاش نمی کند از محتوای کتابش دفاع کند. حتّی یک بار سعی نمی کند به قضات بگوید که اخلاقیات پلیسها و دادستانها را قبول ندارد. برعکس، مدعی آن است و بر اساس بگوید که اخلاقیات پلیسها و دادستانها را قبول ندارد. برعکس، مدعی آن است و بر اساس تکذیب معنای اصلی اثرش را می پذیرد. گاه، در واقع آن را هم چون یک سرگرمی ساده معرفی می کند و به نام هنر برای هنر، این حق را مطالبه می کند که بدون تجربه کردن شیفتگی هایی، آنها را توصیف کرده باشد و گاه آن را اثری روشینگر برای ایجاد بیزاری از هوس و خطا می نامد. نه سال بعد، او جرأت می کند به آنسل اعتراف کند که:

آیا باید این را به شما بگویم. به شما که مثل دیگران نتوانسـتید حـدس بزنیـد کـه در این کتاب وحشـتناک، همهی قلبم را نهادهام، همهی محبتم را، همـهی دیـنم را (به لباس مبدل)، و همهی بیـزاریام را؟ مسـلماً عکـس آن را خـواهم نوشـت که به همهی خدایان قسم یاد خواهم کرد که این تنها یک اثر هنـری نـاب اسـت؛ یک تقلید، یک تردستی؛ و دروغ خواهم گفت مثل کسی که مـیخواهـد دنـدانی را از ریشه درآورد!

او گذاشت قضاوتش کنند. قاضیها را پذیرفت. حتّی به امپراتوریس نوشت که «از سـوی عدالت، با احترامی شایسـته با وی رفتار کردهاند...» و حتّی بیشتر، او متقاضی اعادهی حیثیت شدو تقاضای دریافت صلیب و سپس عضویت آکادمی را کرد. علیه تمام کسـانی که آرزوی آزادی انسان را داشتند، مثل ژرژ ساند و هوگو، او جانب جلادانش را گرفت؛ مثل آنسل و پلیسهای امپراتوری و اعضای آکادمی. او شلاق آنها را خواست. از آنها خواست تا با ترس وادارش کنند تا به تقوای آنها گردن نهد: «اگر زمانی که مردی عادت به تنبلی، خیالبافی، و تنهروری میکند، تا جایی که کار مهم را هر روز به فردا باز گذارد، مرد دیگری با شـلاق او را بیدار کند و بی ترحم شلاق بزند تا جایی که اگر نمی تواند با لـذت کـار کند، از تـرس بـه کـار بیردازد. این مرد ـ شـلاقرن ـ آیا واقعاً دوست و خدمتگزار وی نیست؟» کافی بود یـک لحظـه، بیردازد. این مرد ـ شـلاقرن ـ آیا واقعاً دوست و خدمتگزار وی نیست؟» کافی بود یـک لحظـه،

<sup>\*</sup> نامەي ۱۷ مارس ۱۸۶۲

این کار را نکرد. او تمام زندگی پذیرفت که قضاوت کند و خطاهایش با حدود عمومی مورد قضاوت قرار گیرند. و این اوست، شاعر نفرینشدهی قطعات ممنوع، که روزی مینویسد:

لازم بود در همه ی زمانها و در همه ی ملتها، کدخدایان و پیامبرانی باشند تا (تقـوی) را بـه بشـریت حیـوانی بیاموزنـد و انسـان، بـه تنهـایی، قـادر نبـود آن را کشف کند.

آیا میتوان کنارهگیری کاملتری تجسم کرد؟ بودلر اعلام میکند که نمیدانسته خود به تنهایی تقوا را کشف کند. بذرش در وی نیست. حتّی معنای آن را هم در نمییافت، اگر به خودش واگذاشته میشد. آشکار شده توسط پیامبران، القا شده توسط شلاق کشیشان و وزیران؛ ویژگی اصلی این تقوا، بیرون بودن از حیطهی قدرت افراد است. آنان نمی توانستند آن را اختراعکنند و نمی توانند در آن شک کنند. فقط کافی است آن را همچون موهبتی الهی، بپذیرند.

بی شک تربیت مسیحی او را متهم خواهند کرد. و بدون تردید، این نقش او را شدیداً شکل داده است. امّا راهی را که این مسیحی دیگر پیموده است نگاه کنید ـ درست است که او پروتستان بوده است ـ آندره ژید. در تضاد بنیادی که بین غیر متعارف بودن رفتار جنسـی وی با اخلاقیات مرسـوم وجـود داشـت، او طـرف اوّلـی را گرفت. او کـمکـم هـمچـون اسـیدی اصول مستحکمی را که مانعش بودند خورد. با هزار بار افتادن، به سوی اخلاقیات خاص خودش گام برداشت. تلاش خود را کرد تا قانون جدیدی اختراع کند. معذلک، نشان مسیحیت بر او نیز به اندازهی بودلر قدرتمند بود. امّا او میخواست تا خـود را از آنچـه کـه نـزد دیگـران نیک اسـت برهاند. او نمیخواست اجازه دهد با او، همچون بز گر گله برخورد کننـد. در مـوقعیتی مشـابه، برهاند. او نمیخواست اجازه دهد با او، همچون بز گر گله برخورد کننـد. در مـوقعیتی مشـابه، رادیکال و رایگان نیک و بد میتواند خود را آزاد کند. چـرا بـودلر، کـه خـلاّق بـه دنیـا آمـده بـود و شـاعر خلاقیت بود، در آخرین لحظه منصرف شـد؟ چرا وقتی و نیرویش را صرف کرد تا مقرراتی که او را محکوم میکرد حفظ کند؟ چرا در برابر این قانون بیرونی که از ابتـدا وجـدان و ارادهی او را محکوم میکرد تا برای اید به وجدان ناآرام و ارادهی خطا تبدیل شـوند، تن در داد؟

بازگردیم به این «تفاوت» مشهور. عمل خلاقه اجازه ی لذت بردن از آن را نمی دهد. آن که می آفریند، در زمان خلاقیت از خود بی خود می شود و به بهشت ناب آزادی ورای فردیت منتقل می شود. او دیگر هیچ نیست. او می سازد. بی شک او بیرون از خویش، فردیتی عینی می آفریند. امّا وقتی روی آن کار می کند، آن فردیت جدا از خود وی نیست. و بعداً دیگر وارد آن نمی شود. در برابر آن می ماند مثل موسی در آستانه ی سرزمین موعود. خواهیم دید که بودلر اشعارش را برای این می نویسد تا در آنها تصویر خویش را بیابد. امّا نمی توانسته راضی شود. او می خواست در زندگی روزمرهاش از این دیگری بودن لذت ببرد. آزادی بزرگ خلاق ارزشها از عدم سر بر می آورد. او را می ترساند. احتمال، توجیه ناپذیری، رایگانی، بی وقف ه کسی را که می کوشد در جهان واقعیتی نو را پدیدار سازد، محاصره می کنند. اگر آن واقعیت مطلقاً نو

باشـد، در واقع هیچچیز آن را نخواهد خواسـت، هیچکس روی زمین انتظارش را نخواهد کشـید و اضافی خواهد بود؛ مثل سـازندهاش.

این در جهان تثبیت شده است که بودلر فردیت خود را ثابت میکند. او ابتدا آن را علیه مادر و همسر مادرش در حرکتی از عصیان و خشم بنا میکند. امّا دقیقاً مسألهی یک عصیان است و نه یک عمل انقلابی. فرد انقلابی میخواهد جهان را تغییر دهد. او از آن به سوی آینده فرا میرود؛ به سوی نظام ارزشهایی که خود خلق میکند. عصیانگر مراقب است تا دست به ترکیب فریبها و افراطهایی که از آنها رنج میبرد نخورد تا بتواند علیه آنها عصیان کند. در او همواره عناصری از وجدانی ناآرام باقیست. چیزی شبیه احساس گناه. او نه میخواهد تخریب کند و نه فراتر رود. تنها میخواهد علیه نظام برخیزد. هرچه بیشتر به آن حمله کند، به طور مبهمی بیشتر به آن احترام میگذارد. حقوقی که او روز روشن به آنها معترض است، در ثرفای قلبش از آنها محافظت میکند. اگر آنها از بین بروند، دلیل وجودی و توجیهپذیری او با آنها ناپدید خواهد شد. ناگهان خود را در پوچیای باز خواهد یافت که از آن می ترسد. بودلر هرگز نیاندیشید که تصور خانواده را تخریب کند. برعکس، می شود گفت او هرگز مرحله ی کودکی را ترک نگفت.

کودک والدینش را خدایان میپندارد. اعمال آنان همچون قضاوتهایشان مطلق است. آنان تجسم عقل جهانی هستند. تجسم قانون، معنا، و هـدف جهـان هنگـامی کـه ایـن موجـودات الهی به او نظر میکنند، این نگاه او را تا قلب هسـتیاش توجیـه مـیکنـد. این نگاه بـه او خصوصیتی مشـخص و مقـدس مـیدهـد. چـون آنهـا نمـیتواننـد اشـتباه کننـد، او **هسـت**؛ همانگونه که آنان او را **میبینند**. هیچ تردیدی، هیچ شکی در روحش جـا نـدارد. او از خـویش، جز جایگزینی مبهم خلقیات خویش، چیزی درنمییابد. امّا خدایان، نگهدار گوهر جاودان او هستند. میداند که این گوهر وجود دارد؛ هرچند نمیتواند آن را بشناسید. او میداند که حقیقت آن چیزی نیست که او میتواند سر خود بدانـد. بـلکـه در آن چشـمان وحشـتنـاک و مهربان که به سوی او مینگرند، پنهان شـده اسـت. ذات حقیقـی در میـان ذوات حقیقـی. او **جایگاه خود** را در جهان دارد ـ جایگاهی مطلق در جهانی مطلق ـ همهچیز پر است. همهچیز درست است. هر آنچه هست، میبایست باشد. بودلر هرگز از حسرت بهشتهای سرسبز عشقهای کودکی بیرون نیامد. او نبوغ را اینگونه تعریف میکند: «طفولیتی که به اراده بازیافته میشود». برای او، «کودک همهچیز را از نو مینگرد و همواره مست است». امّا فراموش میکند به ما بگوید که این مستی، از نوع خیلی خاصی است. در واقع همهچیز برای کودک نو است. امّا این نو، قبلاً دیده شده، نامگذاری شده، و طبقهبندی شده؛ توسط دیگران. هر شیئی که به او عرضه میشود، برچسیی دارد. این امر به راستی اطمینانبخش و مقدس است. زیرا که نگاه آدمبزرگها هنوز روی آن جا خوش کرده است. دور است از کـودکی که نواحی ناشناخته را کشف میکند، آلبومی را ورق میزند، علفی را بو میکشد، و ملکی را شناسایی میکند. این آن امنیت مطلق کودکی است که بودلر نوستالوژی آن را دارد. فاجعه زمانی آغاز میشود که کودک بزرگ میشود، از والدینش یک سـر و گـردن بلنـدتر مـیشـود و پشت آنها، ورای شانههای آنان را میبیند. پشت آنها هیچچیز نیست. وقتی از آنها عبور میکند و شاید داوری شان کند، او تجربه ی استعلای خویش را خواهد داشت. پدر و مادرش کوچک شدهاند. لاغر و میانمایه هستند. توجیه ناپذیر، توجیه نشدنی. این اندیشههای باشکوه که بازتاب جهان بودند، به مرتبه ی عقاید و خلقیات سقوط میکنند. در جا، جهان نیاز به بازسازی دارد. همه ی مکانها و حتّی نظم اشیاء زیر سؤال میروند و چون عقل الهی آن را نمی اندیشد، چون نگاهی که به او خیره شده بود تنها نوری کوچک در میان سایرین است، کودک ذات و حقیقت خویش را گم میکند. خلقیاتی مبهم، اندیشههایی مغشوش که در گذشته بازتاب شکسته ی واقعیت ماوراء الطبیعی او بود، ناگهان تبدیل به تنها نحوه ی بودن او می شروند. وظایف، آیینها، اجبارهای دقیق و محدود، ناگهان ناپدید شده اند. ناموجه، توجیه ناپذیر، دفعتاً آزادی وحشت ناک خود را تجربه میکند. همه چیز را باید دوباره آغاز کرد. او توجیه ناپذیر، دفعتاً آزادی و عدم سر بر می آورد.

این آن چیزیست که بودلر به هیچ قیمتی نمیخواهید. والدینش برای او به بـتهـای نفرتانگیزی بدل میشوند. امّا هنوز بت هستند. او در برابرشان میایستد، با احساس رنجش، و نه انتقاد. و **غیریتی** که او میطلبد، هیچ وجه اشتراکی با تنهایی بـزرگ متافیزیـک، که سهم همه است، ندارد. قانون تنهایی در واقع میتوانید به این شکل تبیین شود: هیچ انسانی نمیتواند بار توجیه هستی خویش را از گردن بردارد و به گردن دیگران بیانـدازد. و ایـن چیزیست که بودلر را به وحشت میاندازد. او از تنهایی بیزار است. در نامههایی که به مادرش مینویسد، صدها بار به این مطلب بازمیگردد، آن را «وحشـتنـاک» و «ناامیدکننـده» مینامد. آسلینو\* نقل میکند که او یـک سـاعت تنهـایی را تـاب نمـیآورد. و واضح اسـت کـه اینجا سخن از انزوای جسمی نیست. بـلکـه «ظهـور از عـدم»، کـه بهـای یکتـایی اسـت. او **دیگری** بودن را مطالبه میکند؛ مسلماً. اما **دیگری در بین دیگران**. غیریت حقارتآمیز او، پیونـد اجتماعی او با کسانیست که تحقیرشان میکند. باید او آنجا باشد تا آن را بازشناسند. این جملهی عجیب «فشفشههـا<sup>†</sup>» این مطلـب را بیـان مـیکنـد: «زمـانی کـه بیـزاری و وحشـت جهانی را برانگیخته باشم، تنهاییام را فتح کردهام...» احساس بیزاری و وحشت نسبت بـه بودلر، هنوز هم پرداختن به اوست. حتّی زیادی به او توجه کردن است! فکر کنید: از وحشت! و اگر این بیزاری و وحشت جهانی باشند، چه بهتر: همه، هر لحظه، در فکر او هستند. تنهایی، آنطور که او برداشت میکند، یک کنش اجتماعی است؛ یک نجس (پاریا) از جامعـه طرد میشود و دقیقاً به دلیل این که عملی اجتماعی با او میشود، تنهاییاش به رسمیت شناخته میشود. او حتّی برای کارکرد درست نهادها لازم است. بودلر همچنین میخواهد که ویژگی و فردیتش به رسمیت شناخته شـود و بـه آن خصوصـیتی تقریبـاً نهـادی داده شــود. در عوض، این که هر جایگاهی را در دنیا از او بگیرد و یا حق جایگاه را، مثل تنهایی بشـری کـه او آن را مشاهده کرده و پس زده است، این تنهایی، برعکس، به او جایگاه میدهد، وظایف و

<sup>\*</sup> Asselineau

<sup>†</sup> Fusées

امتیازاتی برایش قائل میشود. و او از والدینش میخواهـد کـه آن را بـه رسـمیت بشناسـند. هدف نخستین او تنبیه کردن آنان است و این حاصل نمیشود، مگر این کـه بداننـد چـه انـدازه خطایشان بزرگ بوده و در رها کردن او و سپردنش به این یکتایی حقیر و تحقیرآمیز، که او خـود به آن میبالد. او میخواهد این بیزاری را برای والدینش ایجاد کند. و این بیزاری کـه خـدایان در برابر آفریدهی خویش احساس خواهند کرد، در آن واحد، هم کیفر آنان خواهد بود و هم تقدیس وی. بیهوده نیست که گفتهاند او از عقدهی ادیب رنج میکشیده است. امّا مهـم ایـن نیسـت که او مادرش را میخواسته یا نه. من معتقدم که او نخواسته عقدهی الوهیت را که پدر و مادر را در جایگاه خدایان مینشاند حل کند. زیرا لازم بوده که برای دور زدن قانون تنهایی و یافتن داروی پوچی نزد دیگران، به این دیگران یا **برخی** از آنان، شخصیتی مقدس اعطا کند. آنچـه او میخواهد، دوستی نیست، عشق نیست، و رابطه ی دو موجود برابر نیست. او دوستی نداشت. حداکثر چند معتمد بیسروپا. آنچه او طلب میکند، قضات هستند. موجوداتی که او بتواند به اختیار خود، خارج از حیطهی امکان نخستین قرار دهد، که وجود دارند، چون حق دارند که وجود داشته باشـند و احکـام آنـان دربـارهی وی بـه خـود او نیـز «فطرتـی» ثابـت و مقـدس میبخشد. او میپذیرد که در نظر آنان گناهکار باشد. مجرم در نظر آنـان، یعنـی مجـرم مطلـق. امّا مجرم نیـز در نظـام خـداباوری، نقـش خـود را دارد؛ نقـش و حقـوق. او حـق دارد کـه مـورد سرزنش و کیفر قرار گیرد و حق دارد که توبه کند. او به نظم جهانی متوسل میشود و جرمش به او مرتبهای مذهبی میدهد؛ جایگاهی مجزا در سلسلهمراتب موجودات. او در امان است. زیر نظر چشمانی بخشنده یا خشمگین. این بیت از شعر غول $^*$  را بخوانید:

## دوست میداشتم در کنار غولی جوان زندگی کنم همچون گربهای خوشگذران در پای یک ملکه.

جلب نظر یک غول زیبار را کردن، دیده شدن توسط او همچون حیوان خانگی، گذراندن زندگی بی قیدانه، لذت بخش، و شهوتناک یک گربه در جامعهای اشرافی که در آن غولها، خدا ـ انسانها برای او و بدون او دربارهی معنای جهان و اهداف واپسین زندگی او تصمیم گرفتهاند، این عزیزترین آرزوی اوست. او میخواهد از استقلال محدود یک حیوان تجملی، کاهل و بیهوده، برخوردار باشد و بازیهایش را جدی بودن اربابانش حمایت کند. پس از این، کاهل و بیهوده، برخوردار باشد و بازیهایش را جدی بودن اربابانش حمایت کند. پس از این، بی شک رد پای خودآزاری را در این رؤیا باز میشناسیم. بودلر خود آن را شیطانی مینامید. زیرا دقیقاً همذات شدن با یک حیوان در کار است. و آیا زمانی که نیاز او به تقدیس او را وا میدارد تا در برابر وجدانهای هظیم و جدی، به یک «شیء» بدل شود، این خواسته الزاماً مازوشیستی نیست؟ بی شک خواهند گفت که بودلر، بیش از آن که بخواهد در موقعیت یک گربه باشد، حسرت نوزاد بودن را دارد، که دستانی قوی و زیبا می شویندش، به او غذا می دهند، و لباس می پوشانند. و حق خواهند داشت. امّا این زاده ی تصادفی مکانیکی نیست که موجب توقف رشد او شده باشد و نه زاییده ی ضربه ی روحی که نمی توان اثباتش کرد. اگر

<sup>\*</sup> Géante

او در حسرت دوران کودکیست، به این دلیل است که دلنگرانی بودن نداشته است. زیرا که در چشم والدینی مهربان و مراقب، و به ملایمت ملامتگر او، تماماً شیئی تجملی بوده است و آن زمان ـ و تنها آن زمان ـ میتوانسته رؤیای کاملاً دیده شدن توسط یک نگاه را متحقق کند.

اماً برای این که قضاوتی که به بودلر جایگاهش را در جهان اعطا خواهد کرد بدون استیناف باشد، باید دلایل آن حکم مطلق باشند. به عبارت دیگر، در حالی که او نمیخواهد به خصوصیت مقدس قضاتش معترض شود، بودلر از زیر سؤال بردن ایدهآل خیر، که قضاوتهای آنان بر آن مبتنی است، طفره میرود. اگر او باید مطلقاً گناه کار باشد، اگر منحصر به فرد بودن او باید متافیزیک باشد، باید خیر مطلق وجود داشته باشد. برای او خیر نه چیزیست که میتوان به آن عشق ورزید و نه ضرورتی مجرد است. او با یک نگاه درآمیخته است. نگاهی که فرمان می دهد و محکوم می کند. شاعر رابطه ی پذیرفته شده را معکوس می کند: برای او نه قانون، بل که قاضی اصل اوّل است. پس از آن، نگاهی که او را سوراخ می کند، او را به جای خود می نشاند که او را «به شیء» بدل می کند، نگاه بزرگ «حامل خیر و شر»، آیا نگاه مادرش است یا نگاه ژنرال اُپیک، یا نگاه خداوند «که همهچیز را می بیند»؟ همه یکی است. در لافانفارلو که در سال ۱۸۴۷ منتشر شد، بودلر دم از بی خدایی می زند. «چون با شدت زاهد بود، با شوق و شور بی خدا شده.» پس به نظر می رسید که ایمانش را پس از جوانی پرشور و عرفانی از دست داده است. بعد از این، به نظر نمی آید که آن را بازقافته باشد، مگر در دوران بحرانی ۱۸۶۲. در یکی از اخرین سالهای زندگی خودآگاهش در سال ۱۸۶۴، به آنسل می نویسد:

صبورانه همه کدایل بیزاری ام از نوع بشر را بیان خواهم کرد. زمانی که مطلقاً تنها خواهم بود، به جست وجوی مذهبی برخواهم خواست... و در لحظه ی میرگ، به این آخرین مذهب کافر خواهم شد، برای نشان دادن بیزاری ام از حماقت جهانی. می بینید که تغییر نکرده ام.

پس به نظر میرسد که منتقدان کاتولیک، که او را از خود میدانند، بسیار بیپروا هستند. این که ایمان داشته یا نه، اهمیت کمی دارد. اگر او وجود خدا را به عنوان واقعیتی نمیپذیرد، این وجود قطب رؤیاپردازیهای خیالبافانهی اوست. در کتاب فشفشهها مینویسد:

حتّی اگر خدا دیگر وجود نداشته باشد، مذهب هنوز هـم مقـدس و الهـی اسـت. خداوند تنها موجودیست که برای سلطنت، حتّی نیاز به بودن ندارد.

پس آنچه که مهمتر از صرف وجود است، عملکردها و طبیعت ذات این قادر متعال است. حال آن که باید اشاره کرد که خدای بودلر، هولناک است. او فرشتگانش را گسیل میکنید تا گناهکاران را شکنجه کنند. قانون او، عهد قدیم (تورات) است. بین او و انسانها، واسطهای

نیست. گویی بودلر مسیح را فراموش کرده است. ژان ماسین می می نویسد «این فراموشی فاجعهبار ناجی به مسأله این است که هدف آن قدرها نجات یافتن نیست. بل که مورد قضاوت قرار گرفتن است؛ یا حتّی نجات در قضاوت است که هر کس را در جای گاهش در جهانی منظم قرار می دهد. زمانی که بودلر شکوه می کرد که ایمان ندارد، همواره از فقدان شاهد و قاضی افسوس خورده است: «از صمیم قلب آرزو می کنم... که به موجودی بیرونی و نادیدنی، که به سرنوشت من علاقه مند است، ایمان بیاورم. امّا برای باور به او چه می توان کرد  $^{\dagger}$ .» آن چه کمبودش را حس می کند، نه عشق الهی است و نه بخشش. همانا نگاه خالص و «بیرونی» که او را در آغوش بگیرد و حمل کند. همین دیدگاه را در کتاب «قلب برهنه ی من» دارد؛ زمانی که در این طریقه ی عجیب اثبات وجود خدا، می نویسد: «ترفندی به نفع خداوند: هیچیز بودن که در این طریقه ی عجیب اثبات وجود خدا، می نویسد: «ترفندی به نفع خداوند: هیچین بودن مدف وجود ندارد. پس هستی من هدفی دارد. چه هدفی؟ نمی دانم. پس خودم آن را تعیین نکرده ام. پس شخص داناتر از من این کار را کرده است. پس باید دعا کنم که این شخص مرا روشن کند. این خردمندانه ترین کار است.»

در این نوشته، تأکید وسواسگونهی نظامی از اهداف از پیش تعیین شده را میبینیم و یک بار دیگر خواست او برای قرار گرفتن در این سلسلهمراتب، توسط نگاه یک آ**فریدگار** مشاهده میشود. امّا این خدای بدون خیرخواهی، این خـدای عـدالت، کـه کیفـر مـیدهـد و شــلاق او متبرک است، که نه عشق میدهد و نه عشق میطلبد، تفاوتی با ژنـرال اَپیـک، پـدر دیگـر شلاقزن، که به ناپسریاش ترسی نکبتبار القا میکرد، ندارد. چنین مطالب احمقانهای ارزش رد کردن هم ندارد. امّا آنچه واقعیت دارد، این است که این سختگیری را که تمام عمـر از آن نالیده است، خود میخواسته. و نقش ژنرال در روند خودکیفری که از آن سـخن خـواهیم گفت، بسیار اساسی بوده است. و همچنین حق دارد که اَپیک وحشتناک، پـس از مـرگش، در جلد مادر شاعر حلول میکند. امّا این مورد خیلی پیچیده است. خانم اُپیک، بـیشــک تنهـا موجودېست در زندگي بودلر، که وي احساسات لطيفي نسبت به او داشته. او براي شـاعر، به کودکی شپرین و آزادی وابسته است. گهگاه آن را به او پادآوری میکند؛ مالیخولیـایی: «در کودکی من دورانی بود که عاشقانه دوستت میداشتم. گوش کن، بخوان، و نترس. هیچوقت این اندازه دربارهاش با تو صحبت نکردهام. گردشتی در کالستکه را بنه پناد می آورم. تو از پیک آسایشگاه خصوصی که به آن تبعید شده بودی بیرون آمدی و برای این که به مـن ثابـت کنـی که به پسرت فکر میکردهای، طرحهایی را که با قلم برای من کشیده بودی، نشانم دادی. فکر مـیکنـی کـه مـن حافظـهی وحشــتنـاکی دارم؟ بعـداً میـدان سـنت آنـدره دزآر و نـویی، گردششهای طولانی، محبتهای دائمی! ساحل رودخانه، غمانگیز و سیاه بود. آه، برای من دوران خوب محبت مادری است... من همواره در تو زندگی میکردم. تو فقط از آن من بودی. تو در آن واحد، یک بت و یک دوست بودی.» بیشک او را بیش از آن که همچون مـادری دوسـت

<sup>\*</sup> Jean Massin

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Jean Massin: Baudelaire devant la doculeur; Collection "Hier et demain".

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> نامه به مادرش، ۶ مه ۱۸۶۱

بدارد، همچون زنی دوست داشته است. وقتی هنوز ژنرال زنده بود، بودلر دوست داشت قرار ملاقاتهای زناکارانهای با او بگذارد؛ در موزهها. و در آخرین دوران زنـدگیاش، گـاهی از لحـن جذاب و سبکی برای او استفاده میکند: «(در هنفلور ٔ) من نه خوشبخت، زیرا ناممکن است، امًا به اندازهی کافی آرام خواهم بود تا تمام روز را صرف کـار کـنم و تمـام شــب را بـه سـرگرم کردن و دل ربودن از تو بیردازم $^{\dagger}$ .» بهعلاوه، نسبت به او دچار توهم نیست. او ظریف، کلهشـق، هوسباز، «شگفتانگیز» است. هیچ ذوقی ندارد، شخصیتی در عین حال «پـوچ و بخشـنده» دارد. او کورکورانه به هر کسی، بیش از پسرش اعتماد میکند. امّا کمکم اپیک بـه او سـرایت کرده است. سختگیریاش او را تحت تأثیر قرار داده و پـس از مـرگ شــوهرش، او، علـیرغـم میل خودش، نقش خردکنندهی مجری قانون را به عهده میگیرد. زیرا بودلر نیازی مطلق به یک گواه دارد. معذلک، مادرش نه قدرت و نه میل مکافات او را دارد. امّـا او در برابـر ایـن زن کوچـک ناقابل، به لرزه میافتد. در سال ۱۸۶۰، به او اعتراف میکند ـ حالا حدود چهل سال دارد. «تـو باید چیزی را بدانی که احتمالاً هرگز حدس نزدهای. این کـه مـن هـراس شـدیدی از تـو دارم.» جرأت نـدارد بـه او نامـه بنویسـد، وقتـی «از خـودش راضـی نیسـت.» و در جیـبش هفتـههـای متمادی نامههای مادرش را، بـی آن کـه جـرأت گشودنشـان را داشـته باشـد، بـا خـود حمـل میکند: «... گاه از ترس سرزنشهای تو، گاه از ترس این که خبرهای ناراحتکنندهای دربارهی سلامتیات به من بدهی، جرأت نمیکنم نامههایت را بـاز کـنم. در برابـر پـک نامـه، مـن دلیـر نیستم...» میداند که آن سرزنشها ناعادلانـهانـد؛ کورکورانـه و ناهوشـیارانهانـد و تحـت تـأثیر آنسل، یا همسایهاش در هنفلور، یا کشیشی که بـودلر از او بیـزار اسـت، نوشـته مـیشـوند. مهم نیست. برای او این محکومیتها بدون استینافند. او علیرغم میل مادرش، قدرت متعال قضاوت را به وی سپرده است و حتّی اگر به یکیک موارد اعتراض داشته باشد، بـاز هـم حکـم باطلنشدنی میماند. او انتخاب کرده که در برابر مادرش، در موقعیت خطاکار قرار گیرد. نامههایش اعترافاتی به سبک روسها هستند. و چون میداند که او را سرزنش خواهـد کـرد، دلایل آن را برایش مهیا میکند. به او «سوخت میرساند». امّا بیش از همه، میخواهد که در نگاه مادرش بازخرید شود. یکی از سوزانترین و دائمیترین امیدهایش این است که روزی فرا خواهد رسید و مادرش رسماً قضاوتش را در مورد او تغییـر خواهـد داد. در چـهـلـویـک ســالگی، طی بحران زهد، از خداوند میخواهد که «به او نیروی لازم برای تحقق همهی وظایفش، و بـه مادرش زندگی طولانی بدهـد تـا او بتوانـد از تحـولات پسـرش لـذت ببـرد». ایـن امیـد، اکثـراً در نامـهنگـاریهـای او ظـاهر مـیشـود. احسـاس مـیشـود کـه بـرایش از ارزش اساسـی و ماوراءالطبیعه برخوردار است. این قضاوت نهایی که او انتظارش را میکشید، ت**قدیس** زندگی اوست. اگر مادرش بمیرد، بی آن که این مراسم جاری شوند، زندگی بـودلر تبـاه شــده اســت. تصادفی ادامه خواهد یافت و توسط آن پوچی یا رایگانی وحشتناکی که بودلر با تمام قوا پس میراند، اشغال خواهد شد. امّا اگر برعکس، روزی او اعلام کند که از وی راضی است، مَهر او

<sup>\*</sup> Honfleur

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Letter du 26 mars, 1860

بر این هستی آشفته خواهد خورد. بودلر نجات خواهد یافت، زیـرا بـر وجـدان بـزرگ و مـبهِم او صحه گذاشته خواهد شـد.

امّا این سختگیری که گاه آنقدر منزه میشود که تنها نگاه خداوند است و گاه بـه هیـأت یک ژنرال درمیآید، یا به هیأت پیرزنی سطحی، میتواند شکلهای دیگری هم به خود بگیرد. صاحبمنصبان دسـتگاه قضایی نـایلئون سـوم، گـاه اعضـای آکـادمی فرانسـه، از شایسـتگی نامنتظری برخوردار میشوند. ادعا کردهاند که بودلر از محکومیت کتاب گلهای بدی شگفتزده شده است. این غلط است. او منتظر آن بوده. نامههایش به پوله 🗅 مالاسی \* این را ثابت میکند. حتّی میشود گفت که طالب آن بود. و به همین نحو، زمانی کـه خـودش را برای عضویت در آکادمی نامزد کرد، بیشتر دنبال قاضی میگشت تا رأیدهنده. زیرا معتقـد بـود کـه رأی **جاودانگان<sup>†</sup> از او اعادهی حیثیت خواهد کرد. فرانس**ـوا پورشـه<sup>‡</sup>، بـه درسـتی مـینویسـد: «پس بودلر فکر میکرد که اگر از آستانهی آکادمی عبـور کنـد، شـبهاتی کـه در مـورد او وجـود دارند، ناگهان قطع مـیشـوند. مسـلماً؛ امّا ایـن منطـق، دارای دور باطـل اسـت. زیـرا همـین شــبهات، بخـت پیـروزی را از او مــیگرفتنـد.» تحریـک شــده از پرحرفـیهــای آنســل، کــه خوشذاتیاش مانع از این میشد که در جایگاه قضات بنشـیند، بـودلر از روی لـجبـازی، یـک مشاور دیگر به نام ژاکوتو<sup>§</sup> را برگزید. خودش خیلی از این موضوع راضی است: «با حالت گیج او و عشقش به لذت، به نظرم مـردی عاقـل مـیرسـد. حـداقل حـس سـازگاری دارد و ایـن را در بازپرسیهای متعدد، امّا دوستانهای که به من تحمیل کرده است، ثابت کرده.» پـس خـودش به رسمیت میشناسد که آقای ژاکوتو، با لحنی خوشآیند با وی حـرف مـیزنـد. و حـالا نگـاه کنید به مطلبی که آقای ژاکوتو دربارهی بودلر، در نامهای به مادام اُپیک نوشته است:

خیلی آرام شده و من به او نشان دادم که رفتارهای آنچنانی، نسبت به یک دوست محترم و دوست مادرش نامناسب هستند. با پذیرفتن اشتباهاتش، پافشاری کرد که نمیخواهد با او در ارتباط باشد... من به حقیقتگویی او اعتقاد دارم. زیرا به نفع اوست که رفتار درستی داشته باشد و شما را به اشتباه نیاندازد و مرا نیز.

پس ما ناچاریم بپذیریم که بودلر این لحن حمایتگرانه ی نامحسوس را دوست داشته است. خودش هم با نوعی خودپسندی و رضایت خاطر، به مادرش مینویسد که مورد سرزنش قرار گرفته:

آقای ژاکوتو ابتدا خشونت مرا به شدت سرزنش کرد...

<sup>\*</sup> Poulet - Malassis

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Immortels

Fransois Porché

<sup>§</sup> Jaquotot

بودلر ـ ژان پل سارتر

صفحه ۳۱

و میافزاید:

آقای ژاکوتو از من پرسید که آیا به نوعی مراقبت از جانـب او تسـلیم مـیشـوم، اگر او جانشین آنسل شود. به او گفتم که با کمال میل میپذیرم...

و حالا کاملاً خوشحال است که اربابش را عوض کرده است. همانطور که راست است که هر کس سرنوشتش را به هیأت خودش شکل میدهد، بودلر که از ابتدا زندگی تحت قیومیت را پذیرفته است، از جانب سرنوشت راضی شده است: وجود شورای خانوادگی برای او، سرچشمه حقارتها و دردسرهای بی شماری بوده است و او واقعاً از آن نفرت داشته است. امّا برای این آماتور، شلاق و قاضی این محکمه ضروری بوده است و برای او به نیازی پاسخ میداده. به علاوه، این ماجرا را نباید یک اتفاق تأسفبار به حساب آورد که یک مسیر شغلی را در هم شکسته؛ بلکه یک تصویر دقیقی است از آنچه که شاعر، به عنوان نهادی لازم برای تعادل خویش، مشتاق آن بوده است. از صدقه ی سر آن، وی همواره در قید بود؛ همواره در زنجیر. تمام زندگیاش این مردان جدی و باوقار که کافکا می توانست «آقایان» بنامدشان، حق داشتند که با لحنی پدرانه و سختگیر با وی سخن بگویند. او می بایست از آنها پول گدایی کند؛ همچون دانشجویی ولخرج. و هرگز جز به لطف و خیرخواهی این «پدران» متعدد، که قانون برای او در نظر گرفته بود، نتوانست پولی دریافت کند. او همواره صغیر ماند. یک نوجوان پیر که در خشم و نفرت، امّا تحت حمایت اطمینان بخش و هوشیارانه ی دیگران زندگی کرد.

و انگار که این همه قیم و سرپرست، این آقایان گندهای که بین خودشان درباره سرنوشت او تصمیم میگرفتند، کافی نبود که خودش قیّمی پنهانی، که از همه سختگیرتر بود، برگزید؛ ژوزف دومستر\*، آخرین تجسد غیریت (دیگری). بودلر مینویسد: «این او بود که به من اندیشیدن آموخت. برای احساس آسایش کردن، آیا نباید جایی را اشغال کرد که در سلسلهمراتب طبیعی و اجتماعی تعیین شده است؟ این اندیشمند خشک و با سوءنیت، استدلالات سرمستکننده ی محافظه کاری را به او میآموزد. همهچیز به هم مربوط است: در جامعهای که او میخواهد بچهی شرور آن باشد، میبایست گروه برگزیدهای از شلاق زنها وجود داشته باشد. «در سیاست، قدیس واقعی کسی است که مردم را شلاق میزند و میکشد، برای خبر کردن مردم.» او با لرزهای از لذت باید این جمله را نوشته باشد. زیرا اگر میگیرد. چه امنیتی، چون قربانی از تصمیم گرفتن درباره آن منع می شود. در میان می گیرد. چه امنیتی، چون قربانی از تصمیم گرفتن درباره آن منع می شاد در میان که دارد می میرد! همچنین باید سلسلهمراتبیدقیق و انعطاف ناپذیر از قبل وجود داشته باشد و که دارد می میرد! همچنین آن باشند. و باید امتیازات و تکفیرات، نه به علت شایستگیهای ارادی و شلاق زنان، محافظین آن باشند. و باید امتیازات و تکفیرات، نه به علت شایستگیهای ارادی و

<sup>\*</sup> Joseph de Maistre

اکتسابی، یا خطاهای عمدی اعمال شوند؛ بلکه برعکس، همچون لعنتهایی ابتدا به ساکن بر شخص سنگینی کنند. به همین دلیل است که بودلر خود را ضد یهود مینامد. نمایشنامه نوشته شده. بودلر در آن جایی دارد که در انتظارش است. او شلاقزن نخواهد بود ـ زیرا ورای شلاقزنها، خلأ هست و پوچی ـ بلکه ـ با لذتی تمام ـ نخستین شلاقخورده است.

امّا فراموش نکنیم که با اقدام به شر آگاهانه، و از طریق آگاهی و وجدانش در شر است که بودلر به خیر میپیوندد. برای او، اگر لجظات گذرا، ناگهانی، و بیثمر شـور مـذهبی را کنـار بگذاریم، قانون اخلاقی انگار برای این آنجاست کـه مـورد تجـاوز قـرار گیـرد. او بـه ایـن رضـایت نمیدهد که مغرورانه، سرنوشت پاریا (نجس) را بپـذیرد. بایـد کـه هـر لحظـه، گنـاهکـار باشـد. اینجاست که توصیفات ما، با ظهور بُعدی جدید، یعنی آزادی، پیچیده میشوند.

زیرا برخورد بودلر با منحصر به فرد بودنش، به این سادگی نیست. به یک معنا، او میخواهد همچون **دیگران**، در برابر یک شیء رفتار کند. او آرزومند است که نگاه درونی وی، این یکتایی را همچون سـپیدی زاغ سـپید، زیـر نگـاه دیگـر زاغهـا، آشـکار سـازد. بایـد کـه ایـن سـپیدی باشـد، آنجـا، مسـتقر، ثابـت و آرام هـمچـون یـک جـوهر (ذات). امّـا از سـوی دیگـر، خودیسندی وی به بدعتی که به صورت منفعلانهای پذیرفته میشود و خود آفرینندهی آن نیست، رضایت نمیدهد. او میخواهد خود خویش را آنچنان که هست ساخته باشد. و ما دیدیم که از کودکی، «جدایی»اش را خشمگینانه به عهده میگیرد، از ترس آن که به وی تحمیل شود. بیشک، چون نمیتواند در خویش به آنچه جایگزینناپذیر است دست پابـد، بـه دیگران رو میکند و از آنان میخواهد که با قضاوتهایشـان، از او **دیگـری** بسـازند. امّـا زیـر بـار نمیرود که **شیء** صرف زیر نگاه آنان باشد. همانگونه که میخواهد جریان مبهم زندگی شخصیاش را **شیئیت** بخشد، میکوشد تا این **شیء** را، که خودش باشـد، بـرای دیگـران، بـا طرحی آزاد برای خویش، درونی کند. همواره مسـأله در عمـق، همـان تـلاش دائمـی بازیـافتن است. خویش را بازیافتن، در سطح زندگی شخصی، تلاش برای ملاحظه کردن آگاهی خویش، همچون شیء، برای این که بتواند بهتر آن را احاطه کند. امّا وقتی موضوع وجـودیسـت کـه برای دیگران هستیم، شخص زمانی خود را بازمییابد که بتوانـد **شـیء** را بـه یـک وجـدان آزاد تبدیل کند. این تناوب متناقض ناشـی از ابهـام، مفهـوم **مالکیـت** اسـت. انسـان مالـک خـویش نیست؛ مگر این که خود را بیافریند و اگر خود را بیافریند، از دسترس خویش میگریزد. انسان فقط میتواند یک **شیء** را تصاحب کند. و اگـر آدمـی در جهـان بـه شـیئی تبـدیل شـود، آزادی خلاقهای را که بنیاد مالکیت است، از دست میدهد. و بعد، بودلر که حس و تمایل بـه آزادی داشت، زمانی که به برزخ آگاهی خویش فرو رفت، از آن ترسید. دید که چهگونـه آزادی، الزامـاً به تنهایی مطلق و مسؤولیت کامل منجر میشود. او میخواهد از این اضطراب انسان تنها که خود را مسؤول میبیند، بدون توان توسل به دنیا و به خیر و به شر، بگریزد. او میخواهـد آزاد باشد؛ بیشک. امّا آزاد در چهارچوب جهانی از پیش آماده. همانط ور کـه ترتیبـی داده تـا یـک تنهایی متبرک و همراهی شده داشته باشد، همانطور هم میکوشید تا به یک آزادی با مسؤولیت محدود دست پابد. مسلماً او میخواهد خود را بیافریند. امّا آنگونه کـه دیگـران او را

می ایند. او می خواهد این طبیعت متضاد آزادی ـ شیء باشـد. او از این حقیقت هـواناک می گریزد که تنها چیزی که آزادی را محدود می کند، خود آزادی ست و او در تلاش است تا آن را در چهارچوبهای بیرونی مهار کند. از آن می خواهد فقط تا آنجا قدرت منـد باشـد که او بتوانـد تصویری را که دیگران از وی دارند مطالبه کنـد. آرمـان او ایـن اسـت کـه علـت وجـودی خـویش باشد؛ آنچه که خودپسندی اش را ارضا می کند و این که خود را مطابق بـا طـرح الهـی آفریـده باشد، برای آرام کردن اضطرابش و بـرای ایـن کـه هسـتی اش را توجیـه کنـد. در یـک کـلام، او می خواهد هم آزاد باشد، یعنی رایگان و توجیه ناپذیر در اسـتقلال خـویش، و هـم مـی خواهـد میبرک باشد، یعنی جامعه شغل، جایگاه، و حتّی طبیعت او را تعیین کند.

اعلام نمیکند آن که در جهان ژوزف دومستر آزادیاش را میخواهد. راهها از پیش تعیین شدهاند؛ هدفها مشخص، فرمانها صادر. برای انسان خوب، فقط یک راه وجود دارد: همرنگی با جماعت، سازگاری. و دقیقاً اینجاست آنچه که بودلر میخواهد. آیا دینسالاری، آزادی انسان را برای انتخاب وسایل در جهت تحقیق اهداف مسلم، محدود نمیکند؟

امّا از سـوی دیگر، او **سـودمند**ی و عمـل را تحقیـر مـیکنـد. و دقیقـاً هـر عملـی را کـه از وسایلی استفاده میکند تا به هدفی مشخص برسد، سودمند توصیف میکند. بودلر زیـاده از حد حس خلاقیت دارد تا این نقش فروتنانهی کارگری را بپذیرد. اینجا میتوان معنای رسـالت شاعرانهی او را دریافت. اشعار او جایگزین آفرینش خیر میشوند؛ خیری که به خود منع کرده است. آنها تجلی پوچی و **رایگانی** آگاهی هستند؛ کاملاً غیر سـودمند. و در هـر بیـت آنهـا چیزیست که وی خود، سورناتورالیسم مینامد. و با این همه، در قلمروی خیال میماننـد و مسألهی آفرینش نخستین و مطلق را پیش نمیکشند. به نوعی تولیدات جـایگزینی هسـتند. هر کدام ارضای نمادین میل بـه خودمختـاری کامـل، عطـش آفـرینش مصـدری هسـتند. از ایـن فعالیت فرعی و به نوعی مزوّرانه، بـودلر مـیتوانـد رضـایت کامـل بـه دسـت آورد. پـس در ایـن موقعیت متناقض قرار میگیرد: او میخواهد ارادهی مختار خود را متجلی کند با اقدام به عمل، فقط در جهت اهداف خویش، امّا از سوی دیگر میخواهید بیه ودگی را بپوشیاند و مسلؤولیت خود را محدود کند با پذیرش اهداف از پیش تعیین شدهی دینسالاری. برای آزادی او، تنها یـک راه هست: انتخاب شر. منظور این نیست که ما میوههای ممنوع را بچینیم، **علیرغم** ایـن کـه ممنوع هستند. بلکه ب**ه این دلیل** که ممنوع هستند. زمانی که انسان جنایت را انتخاب میکند، به دلیل منافعش در توافق کامل با خویشتن، ممکن است صدمهزننده یا وحشتناک باشد. امّا او واقعاً شر را به خاطر شر انجام نمیدهد. او هیچ مخالفتی بـا کـاری کـه مـیکنـد ندارد. تنها دیگران میتوانند از بیرون، در مـورد او قضـاوت کننـد و او را بـد بداننـد. امـا اگـر مجـاز بودیم تا در وجدان او گردشی کنیم، در آنجا سلسله دلایل هرچند پیشپاافتادهای مییافتیم. شر را به خاطر شر انجام دادن، یعنی دقیقاً و عمداً، برعکس آنچه را که خیر میدانیم عمل کردن. یعنی خواستن آنچه نمیخواهیم ـ چون هنوز شـخص از نیروهـای شـرَ بیـزار اسـت ـ و نخواستن آنچه میخواهیم ـ زیرا که خیر، همواره بـه عنـوان قصـد و هـدف ارادهی ژرف مطـرح است. این دقیقاً رفتار بودلر است. بین اعمال او و یک خطاکار مبتذل، تفاوتی هست که بین

عبادت شیطان و عدم اعتقاد هست. کسی که به خدا ایمان ندارد، به او نمیاندیشد. زیرا یک بار برای همیشه تصمیم گرفته که خدا نیست. امّا کشـیش شـیطانپرسـتان از خداونـد متنفـر است، چون او دوستداشتنی است. او را تحقیر میکند، چون شایستهی احترام است. او ارادهاش را صرف نفی نظام مستقر میکند. امّا در عین حال، آن نظام را حفظ و بیش از همیشه ثابت میکند. حتّی اگـر پـک لحظـه از تأییـد آن دسـت بـردارد، وجـدانش بـا خـود از در موافقت در خواهد آمد، شر به ناگهان به خیر بدل خواهد شد و با فرا رفتن از همهی نظامهای خارج از خویش، او در عدم، ظهور خواهد کرد؛ بـیخـدا، بـیبهانـه، بـا مسـؤولیتی کامـل. پـس نفاقی که توصیفگر «وجدان در شر» میباشد، به روشنی در متنی که بـالاتر نقـل کـردیم، در مورد اصول مضاعف «در هر انسان، در هر ساعت، دو اصل همزمان وجود دارد؛ یکی بـه سـوی خداوند و دیگری به سوی شیطان». باید دریافت که در واقع، این دو اصل مستقل نیسـتند ـ دو نیروی متضاد و خودمختار که آزادی سرگیجهآور باشد ـ باید بپـذیرد کـه در دنیـای دیـنسـالاری، بینهایت در اشتباه است. زیرا که او در این جهان تماماً متعهد به خیر، **منفرد** است. پـس بایـد کاملاً به خیر تعلق یابد، آن را حفظ و تقویت کند تا بتواند خود را به سـوی شــر پرتـاب کنـد. و آن که خود را نفرین میکند، به تنهایی دست مییابد که تصویر ضعیف تنهایی بزرگ انسان حقیقتاً آزاد است. در واقع او تنهاست، تا حدی که خودش میخواهد، نه بیشتر. دنیا در نظم میماند، اهداف مطلق و نقضناشدنی، سلسلهی مراتب در هم نمیریزد. به محض این که او توبه کند و از خواسـتن شـر دسـت بکشـد، بـه ناگهـان در شـایسـتگی خـویش دوبـاره مسـتقر میشود. به یک معنا، او خلق میکند. باید ظاهر شـد، در جهانی کـه هـر عنصـر خـود را فـدا میکند برای پاری رساندن به عظمت کل. منحصر به فرد بودن، یعنی طغیان یک بخش، یک جزء. از اینجا چیزی به وجود آمده است که قبلاً وجود نداشته. که هیچچیز نمیتواند محو کنـد که ابداً آماده نشده بود توسـط اقتصـاد موشـکافانهی دنیـا. ایـن یـک اثـر تجملـی، بـیفایـده، و پیشبینی نشده است. در اینجا به رابطهی بین شرّ و شعر اشاره میکنیم. زمانی که عـلاوه بر اینها، شعر شرّ را به عنوان موضوع برگزینیم، دو نوع آفرینش با مسؤولیت محـدود، بـه هـم میپیوندند و در هم حل میشوند و ما در جا، با گل شر روبهرو میشویم. امّا آفرینش عمـدی **شر**ّ، یعنی خطا، پذیرش، و اقرار به **خیر** است. آن را محترم میدارد و با تعمید خـویش بـه نـام بد، اعتراف میکند که نسبی و منحرف است که بدون **خیر** نمیتواند وجود داشته باشد. پس به طور غیر مستقیم، به پیروزی قانون یاری میرساند. حتّی بیشتر. زیرا اعلام میکند که عدم است. چون هر چه هست، در خدمت خیر است، پس شـر وجـود نـدارد. همـانطـور کـه کلودل ٔ میگوید: بدترین همواره مسلم نیست. و خطاکار این احساس را دارد کـه خطـای او، همزمان هم چالشی نسبت به وجود اتست و هم شیطنتی است که روی وجـدان مـیلغـزد، ولی آن را خدشـهدار نمیسازد و نتیجهای در بر ندارد. گناهکار کودک شیطانیست که اصـلش خوب است و خودش هم این را میداند. او خودش را کودک اسرافکاری میدانید کیه پیدرش همواره در انتظارش خواهد ماند. با نفی **سودمند** با صرف تلاشها و مراقبتها برای رشد دادن

<sup>\*</sup> Claudel

نابهنجاریهای بیتأثیر و حتّی بدون وجود حقیقی، او میپذیرد که هـمچـون نوجـوانی کـه بـه بازی مشغول است، به حساب آید. این حتّی چیزیست که در میان وحشتها، به او امنیتی کامل میبخشد. او بازی میکند و اجازه میدهند که این کار را بکند. به عبـارتی، حتّـی آزادی او، آزادی شر به او داده شده است. بیشک عذاب الهی وجود دارد. امّا گناهکار آنقدر رنج میکشد او در میان خطاهایش آنچنان احساس شدیدی از خیر دارد که در بخشوده شدن تردیدی ندارد. دوزخ برای رذالتهای زمخت و ارضاء شده است. امّا روح آن که شر را برای شـر میخواهد، گلی بینظیر است. حضور این روح در جماعت مبتذل گناهکاران، همانقدر نابهجاست که حضور یک دوشس، در جمع دختران سینلازار. بهعلاوه، بودلر، که به این اشرافیت شر تعلق دارد، به اندازهی کافی به خدا اعتقاد ندارد که از دوزخ بترسد. برای او، عذاب همین جا روی زمین است و هرگز نهایی نیست؛ سرزنش **دیگری** است، نگاه ژنرال اُپیک است، نامهی مادرش است که در جیب او بـاز نکـرده مانـده اسـت، شـورای خـانوادگیسـت، پرحرفیهای حمایتگرانهی آنسل است. امّا روزی خواهید آمید کیه بیدهیهای او پرداخت خواهنـد شـد، کـه مـادرش او را خواهـد بخشـید. او در رسـتگاری نهـایی تردیـدی نـدارد. حـال میشود دریافت که چرا قضات سختگیر میخواهد. اغماض، مدارا، و گذشت، که خطای او را تخفیف دهد، آزادیاش را هم تضعیف خواهد کرد. و اینجاست که او منحط بـه نظـر مـیرســد. ژول لومتر دربارهی او، به درستی مینویسد: «چون هیچچیز در شدت و عمق، با احساسات مذهبی برابری نمیکند (به دلیل ترس و عشقی که در بر دارند) آدمی آنها را برمیگیرد و در خویش زنده میکند و این کار را در جسـتوجـوی هیجانـاتی مـیکنـد کـه باورهـای موجـد آن احساسات، به شدت و مستقیماً، محکوم کردهاند. از این راه، شخص به چیزی میرسد که به طور شگفتانگیزی مصنوعی است\*...»

شک نیست در واقع که بودلر از خطاهایش لذت برده است. ولی باید طبیعت این لذت را توضیح داد. زمانی که لومتر میافزاید که بودلریسیم «تلاش متعالی اپیکوریسیم انتلکتوئل و احساساتی است»، کاملاً در اشتباه است. در مورد بودلر این درسیت نیسیت که به عمد، لذتهایش را تشدید کند. حتّی میتوان با حسن نیت اعلام کرد که برعکس، آنها را مسیموم کرده است. و حتّی تصور جستوجوی اپیکوری لذت از او، بسیار دور است. امّا زمانی که خطا به لذت منتهی میشود، لذت از خطا سهم میبرد. لذات، ابتدا برگزیده یه همه و خطاهاست. زیرا منع شده، بیهوده است، تجملی است. بهعلاوه، چون بر علیه نظام مستقر از طریق آزادی، که خود را عذاب میدهد تا موجب تولد آن شود، لذت مشابه یک آفرینش به نظر میرسد. لذتهای خشن، ارضاء شهوات ساده، هم ما را به طبیعت وابسته میکنند و هم به ابتذال میکشانند. امّا آنچه که بودلر لذت میشود، آن لذتخود لحظه و یگانه و ممتاز تعهد است. لحظه و بعد از آن در پشیمانی غوطهور میشود، آن لذتخود لحظه و یگانه و ممتاز تعهد است. توسط آن، او خود را گناهکار میکند و در حالی که تسلیم آن میشود، نگاه داوران او را ترک

<sup>\*</sup> Jules Lemaitre: Journal des Débats, 1887

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Volupté

نمیکند. او در **ملأ عام** گناه میکند، در حی که امنیت هولناک تبدیل شدن به یک شیء را با محکومیت اخلاقی که مستحق آن است، میشناسد، احساس غرور میکند از این که خلاق و آزاد است. این بازگشت به خود، که الزاماً همراه خطاست، مانع از این میشود که تا دل لذت فرو برود. هرگز اجازه نمیدهد تا آنجا فرو برود که حواسش را از دست بدهد. برعکس، در تلخترین لذتهاست که او خود را **مییابد**. او آنجاست به تمامی، آزاد و محکوم، خلاق و خطاکار. و این لذت بردن از خویش، تحقق فاصلهای برای تماشا بین خود و لذتش را فراهم میکند. لذت بودلری با منع همراه است. بیشتر دیده میشود تا احساس. در آن فرو نمییروی، از کنارش رد میشوی. بهانهای است همان اندازه که مقصدیست. آزادی و پشیمانی آن را معنوی میکنند. ظریف است و شرّ آن را از جوهرش خالی کرده است.

من، میگویم: لذت یگانه و متعالی عشق در اطمینان به انجام شرّ است. و مـرد و زن، از زمان تولد میدانند که در شر، همهی لذت نهفته است.

و میشود حال و تنها حالا، معنای این جملهی بودلر را فهمید:

به هنگام کودکی، در قلب خود دو احساس متضاد را حـس کـردم؛ بـی.زیـاری از زندگی، و خلسـهی زندگی.

اینجا هم نباید این بیزاری و این جذبه را مستقل از یکدیگر تصور کرد. بیزاری از زندگی، بیزاری از طبیعت است. بیزاری از کثرت و فراوانی خودبهخود طبیعت است. و همچنین، بیزاری از بـرزخهـای زنـده و سـسـت اگـاهی. بعـد پیوسـتن بـه محافظـهکـاری محـدود و خشـک ژوزف دومستر، با علاقهاش به اجبار و طبقـهبنـدېهـای مصنوعی. امّـا جذبـهی زنـدگی بعـداً متولـد میشود؛ محفوظ از همهی این موانع. این مخلوط بودلری تماشا و لـذت، ایـن لـذت معنـوی شدهای که او خوشی مینامد، این شکستن محتاطانهی شاخ شر، زمانی کـه جسـم تمامـاً دور میایستد و نوازش میکند بیتماس. گفتهاند که او ناتوان بوده است. و بیشک، تملک جسمانی، زیاده نزدیک به لذت طبیعی، اختصاصاً او را جذب نمیکرده است. در قلب برهنـهی من، اعتراف میکند که «شوق زیادی به زندگی و لذت دارد». یعنی زندگی تهنشـین شـده بـا فاصله، بازآفریده شده در آزادی، لـذت معنـوی شـده توسـط رنـج. بـرای بیـان مطلـب بـا وضـوح بیشتر، باید گفت که او بیشتر اهل لذت حـواس اسـت تـا نیـاز شــهوانی. مـرد شــهوتران، در مستی حواس غرق میشود. بودلر هرگز خود را فراموش نمیکنید. عمل جنسی، سیب بیزاری اوست. چون او هم طبیعی است و هم خشن، و نهایتاً رابطهای است با **دیگـری**. «ایـن عمل، یعنی شوق به درون دیگری رفتن. و هنرمند هرگز از خود بیرون نمیرود». امّا لـذتهـای از راه دور هم هست: دیدن، لمس کردن، بوییدن تن زن. بیشک اینها لذاتی هستند که به خود روا میداشت. او تماشاگر و بتباز ٔ بود. چون این هوسها شهوت را سبک میکننـد. زیـرا

<sup>\*</sup> Fetichieste

تصاحب را از راه دور ممکـن مـیسـازند. بـه نـوعی، بـه صـورت نمـادین. تماشــاگر خـودش را نمیدهد. لرزهای پنهان و شرمآور را در مینوردد زمانی که با لباس کامـل، برهنـهای را تماشــا میکند، بـی آن کـه وی را لمـس کنـد. او کـار بـد مـیکنـد و مـیدانـد. او از راه دور، دیگـری را تصاحب و خود را حفظ میکند. پس از آن مهم نیست که آیا نیازی بـه تسـکین هسـت یـا نـه. حتّی در جماع، او یک منزویست. زیرا نهایتاً از گناهش لـذت مـیبـرد. مهـم ایـن اسـت کـه او «زندگی» را میپرستید. امّا زندگی در بند را، مفید را، به زحمت لمس شـده را. و ایـن عشـق ناخالص، مثل یک گل بدی، بر خاکبرگ وحشت میروید. اینگونه است که وی در کل، گنـاه را بدواً به شکل رابطهی عاشقانه در نظر میگیرد. هزاران شکل دیگر شر، مثل خیانت، پستی، حسـادت، خشـونت، خسـّت، و بسـپاری دیگـر، بـرای او بیگانـه ماندنـد. او گنـاهی باشـکوه و اشرافی را برمیگزیند. با معایب واقعیاش، تنبلی، و «تولید مثل». او شـوخی نمـیکنـد. از اینها نفرت دارد. متأسف است. چون علیه آزادی او هستند و نه علیه از اهداف از پیش تعیین شده. و این مازوشیست، پاک یک روسپی را که به او سیلی میزند و از او پـول مـیخواهـد و شاید هم او را بکشد، میبوسد. این یک بازی بیسرانجام است. بازی با زندگی، بازی با **شرّ**. امًا دقیقاً چون بازی در خلأ است، بودلر از آن خوشش میآید. اعمال پوچ و سترون، بیدنبالـه، شرّ شبحوار، تصور شده، فرض شده پیش از آن که واقع شده باشند. هیچچیز این اندازه احساس آزادی و تنهایی نمیدهد. همزمان، از حقوق **خیر** پاسداری شده است. فقط لرزیدن، لغزیدن، اماً قاطی نشدن. میگویند بوفون ٔ موقع نوشتن، از سرآستین استفاده میکرده. بودلر هم موقع عشق بازی، دستکش دست می کرده است.

با رجوع به اصول دوگانه، اقلیم درونی بودلر به آسانی قابل توصیف می شـود. این مرد در تمام زندگی، به دلیل غرور و کینه، کوشیده است تا در نظر دیگران و خودش، به شـیء بـدل شود. مایل بوده که در کنار جشن عمومی بایستد همچون یک مجسمه، شکل گرفته، مات، غیر قابل تشبیه. در یک کلمه می گوییم که او می خواست موجود باشـد و منظورمان حضور یکدنده و کاملاً مشخص یک شیء است. امّا این موجودیتی که می خواست دیگران بپذیرند و یکدنده و کاملاً مشخص یک شیء است. امّا این موجودیتی که می خواست دیگران بپذیرند و خودش از آن استفاده کند، بودلر نمی توانست تحمل کند که این موجودیت فعل پذیری و ناآگاهی یک ابزار را داشته باشد. او می خواست یک شیءی عینی باشد؛ امّا نه یک محصول تصادف. این شیء واقعاً از آن او خواهد بود. او نجات خواهد یافت اگر بتوانیم ثابت کنیم که خودش را آفریده و خود وجود خویش را حفظ می کند. باز هم برگشتیم به نحوه ی حضور آگاهی (وجدان) و آزادی که ما هستی (existence) می نامیم. بودلر نه می تواند و نه می خواهد که بودن یا هستی را تا فرجام زیست کند. به محض این که خود را به یکی وا می گذارد، بلافاصله به سوی دیگری می رود. خودش را شیء حس می کند ـ و شیئی گناه کار ـ در چشـم قضاتی به سوی دیگری می رود. خودش را شیء حس می کند ـ و شیئی گناه کار ـ در چشـم قضاتی که برای خویش تعیین کرده است، بلافاصله آزادی اش را علیه آنها ثابت می کند؛ خواه توسـط که برای خواه با هزار ترفند دیگر که به زودی خواهیم دید. امّا اگر در قلم رو آزادی پا گذارد، از می می دهد، خواه با هزار ترفند دیگر که به زودی خواهیم دید. امّا اگر در قلم رو آزادی پا گذارد، از

<sup>\*</sup> Buffon

بیهودگی آن به وحشت میافتد. در برابر حدود آگاهی خویش، خود را بـه جهـان پـیشسـاخته درمیآویزد که در آن نیک و بد از پیش حضور دارند و جایگاه ویژهی خود را اشغال مـیکننـد. او انتخاب کرده است که آگاهی دائماً شـقه شـده و وجـدانی معـذب داشـته باشـد. اصـرار او بـر نشان دادن دوگانگی ابدی در انسان، دوگانگی اصول مسـلم روح و جسـم، نفـرت از زنـدگی و نشئهی حیات، بیانگر گسستگی روان او هستند. چون او خواسته که در آن واحد هم باشد و هم حضور داشته باشد. زیرا که او بیوقفه از هستی به سوی بودن میگریزد و از بودن به سوی هستی. او زخمی با لبههای باز است و همهی اعمالش، هر یک از اندیشههایش، معنا دارند. دو قصد متضاد که بـه هـم فرمـان مـیدهنـد و یکـدیگر را نـابود مـیکننـد. او خیـر را نگـه میدارد تا بتواند شرّ را محق کند و اگر بد میکند، بـرای احتـرام بـه خیـر اسـت. اگـر از هنجـار بیرون میرود، برای بهتر احساس کردن اقتـدار قـانون اســت. بـرای ایـن کـه نگـاهی او را مـورد قضاوت قرار دهد و علیرغم او وی را در سلسلهمراتب جهانی طبقهبندی کند، امّا اگر رسـما این **نظام** و این قدرت متعال را به رسمیت میشناسد، برای این است که بتواند از آن بگریزد و تنهاییاش را در گناه احساس کند. هیولاهایی که او میپرستد، اوّل از همه در آنان است کـه قوانین زوالناپذیر جهان را بازمییابد، به معنایی که «استثناء قانون را تأیید میکند». امّا آنها را در دنیا زیر پا گذاشته میبیند. هیچچیز نزد او ساده نیست. او خود را گم میکند و سرانجام در ناامیدی مینویسد: «چنان روح خاصی دارم که خود را در آن بازنمیشناسـم». این روح منحصر به فرد و خاص در سوءنیت زندگی میکند. در واقع چیزی در آن هسـت کـه در گریـزی مدام از خویش پنهان میکند؛ این که انتخاب کرده است که **خیر خویش** را برنگزینـد، ایـن کـه آزادی ژرفش با اعتراض به خود، در بیرون از خویش، به اصولی آماده درمیآویـزد. نبایـد ماننـد لومتر گمان کنیم که این پیچیدگیها به روشنی و وضوح از جانب او خواسـته شـدهانـد و بـودلر تنها به یک تکنیک اپیکوری دست یازیده است. در این صورت، همه ک ترفندهایش بیه وده بودهاند. زیاده خودش را میشناخته. برای این که خودش را گول بزند، انتخابی که برای خویش کرده در عمقی ژرفتر جا دارد. متوجه آن نمیشود، چون با آن یکی است. امّا نباید چنین گزینش آزادی را با شیمی تیرهای که روانکاوها به ناخودآگاهی نسبت میدهند، اشتباه کرد. این گزینش بودلر، آگاهی او، وجدان او، و طرح اصلی اوست. پس به یک معنا، او آنچنان به آن آمیخته است که شفافیتش از آن است. نور نگاهش و ذوق اندیشهاش از آن است. امّا در این گزینش نیز او قصد دارد از خود نگوید، همهی دانش را در بر گیرد و خود را نشناساند. به عبارت دیگر، این انتخاب اصلی، بدواً ناشی از سوءنیت است. به هیچیک از اندیشههایش، هیچیک از حسهایش، هیچیک از رنجهایش، هیچیک از شـهوات شعلهورش، بودلر کاملاً باور ندارد. شـاید رنج حقیقی او اینجاست.اما اشتباه نکنی. کاملاً باور نداشتن، به معنای نفی کردن نیست. ایمان بد، باز هم ایمان است. بیشتر باید درک کرد که احساسات بودلر، دارای خلایـی درونـی هستند. او با هیجانی دائمی، با عصبیتی فوقالعاده، میکوشد تا کافی بـودن آنهـا را جبـران کند. امّا بیهوده، صدای خالی میدهند. او ما را یاد آن رواننژندی میانـدازد کـه چـون اطمینـان داشت زخم معده دارد، روی زمین میغلتید، عرق میریخت، فریاد میزد و میلرزید. اما درد نداشت. اگر مـیتوانسـتیم خزانـهی لغـات اغـراقآمیـزی را کـه بـودلر از آن بـرای توصـیف خـود

استفاده میکند، کلماتی مثل «وحشتناک»، «کابوس»، «هولناک»، که در تمامی صفحات گلهای بدی هستند، کنار بزنیم و به عمق قلب او برویم، شاید در آنجا زیر اضطرابها و پشیمانیها، زیر لرزه کاعصاب، در آنجا، آرام و غیر قابل تحملتر از همه که دردهای رنجآور، بی تفاوتی را بیابی. نه یک بی تفاوتی ملول و بی حال که معلول عدم توانایی جسمانی است، بلکه این عدم امکان عمیق خود را کاملاً جدی گرفتن، کع معمولاً همراه سونیت هست. همه کی خطوطی که تصویر او را می سازند، همه را باید تحت تأثیر عدمی ظریف و نهفته ادراک کرد. و کلماتی که ما برای تصویر کردن او به کار می بریم، نباید گول آنها را بخوریم. زیرا بیان گر و القاءکننده ی چیزی خیلی بیش از آنچه او بود هستند. اگر بخواهیم مناظر قمری این روح غمگین را ببینیم ـ باید به خاطر آوریم که این مرد، شیادی بیش نیست.

با انتخاب شـرّ، او انتخاب کـرد کـه مجـرم باشــد. او از طریـق پشــیمانی، یگـانگی و آزادی گناهکارانهی خویش را متحقق میکند. در تمام زندگیاش احساس گناه ترکش نخواهـد کـرد. این، نتیجهی نابهجای انتخاب او نیست. پشیمانی برای او از اهمیتی کاربردی برخوردار است. آن است که از عمل، یک گناه میسازد؛ جرمی که از آن توبه نکنی، جرم نیست. حـداکثر یـک بدشانسی است. به نظر میرسد که نزد او، پشیمانی قبل از خطا میآید. در سن هیجده سالگی به مادرش مینویسد که «جرأت نکرده خودش را به آقای اُپیک، به این زشـتی نشـان دهد.» خودش را متهم میکند به داشتن «معایب بیشماری که دیگر خوشآیند نیسـتند.» در حـالی کـه بـه طـور زیرکانـهای از لازگ $^*$  شــکایت مـیکنـد کـه نـزد او پانسـیونش کـرده بودنـد، میافزاید: «شاید خیری در این باشد که آدم را برهنه کننـد و شـاعرانگیاش را بگیرنـد. حـالا بهتر میفهمم چـی کـم داشـتم<sup>†</sup>.» و از آن بـه بعـد، هرگـز از محکـوم کـردن خـویش دسـت بـر نخواهد داشت و بیشک صادق است ـ یا بهتر است بگوییم سوءنیتش آنقـدر زیـاد اسـت کـه دیگر بر آن مسلط نیست. او آنچنان نفرت شدیدی از خود دارد که میتوان زندگیاش را سلسلهی طولانی از تنبیهاتی در نظر گرفت که به خود روا میدارد. با خودکیفری، خود را بازخرید میکند و به اصطلاحی که خودش دوست میدارد، خود را «جوان» میسازد. و در عین حال، خود را محکوم میسازد. او خطایش را خلع سلاح میکنـد و آن را بـرای ابـد متبـرک میسازد. او قضاوت خود دربارهی خویشتن را به قضاوت دیگری مشتبه میسازد. انگار از آزادی گنـاهکـار خـویش عکـس مـیگیـرد و آن را بـرای ابـد پایـدار مـیسـازد. بـرای ابـد، او جایگزینناپذیرترین گناهکاران است. امّا در همان حال، از آن به سوی آزادی جدید فرا میرود. از آن به سوی خیر میگریزد، همانگونه که از خیر به شـرّ مـیگریخـت. و بـیشـک، ورای گنـاه حاضر، مجازات بسیار ژرفتر و بسیار تاریکتر، همان سوءنیت را هدف قرار میدهد که خطای حقیقی اوست که نمیخواهـد بپـذیرد و بـا ایـن همـه، مـیخواهـد کیفـر دهـد. امّـا او بیهـوده میکوشد تا از این دور باطل که خود را در آن محبوس کرده است، بیرون بیایـد. زیـرا کـه جـلاد، همان اندازه سوءنیت دارد که قربانی. کیفر نیز همچون جرم، نوعی خوشخدمتی است. هدف

<sup>\*</sup> Laségue

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Letttre du mardi 16 juillet 1839

آن خطاییست که مختارانه مرتکب شده به عنوان خطا نسبت بـه هنجارهـای از پیش تعیین شده. نخستین کیفر و دائمیترین آنها که به خویش روا میدارد، بیتردید روشنبینی است. سرچشمهی این روشـنبینی را ملاحظـه کـردیم کـه در سـطح تأمـل اجـرا مـیشـود. زیـرا او **میخواهد** غیریت خویش را دریابد. امّا حالا به عنوان یک شـلاق از آن اسـتفاده مـیکنـد. ایـن «آگاهی به شرّ»، که مدح آن را میگوید، میتواند گاه لـذتبخـش باشــد و بـیش از هـر چیـز، مانند توبه عذابآور است. این نگاه متوجه به خود، دیدیم، کـه او آن را بـه نگـاه **دیگـری** تشـبیه میکند. او آنگونه که خود را میبیند، یا میخواهـد ببینـد، کـه گـویی دیگـریســت. و مطمئنـاً ناممکن است دیدن خویش با چشمان دیگری. ما زیاده از حد به خود نزدیکیم. امّا اگر به لباس قاضی فرو رویم، اگر آگاهی بازتابدهندهی ما ادای بیزاری و غضب را نسبه بـه آگـاهی بازتـاب یافتـه درآورد، اگـر بـرای توصـیف آن، از اخـلاق اکتســابی مفـاهیم و مقیـاسهـا را وام بگیـرد، میتوانیم لحظهای این توهم را داشته باشیم که **فاصلهای** بین بازتاب و بازتاباننـده ـ متفکر و تفکر ـ ایجاد کردهایم. توسط روشنبینی خود کیفردهنده، بودلر میکوشد تا از خـویش شـیئی بسازد در برابر چشمان خویش. او به ما توضیح میدهد که علاوه بر این، روشنبینی بیترحم، با ترفندی ماهرانه، میتواند نقش بازخرید را بازی کند. «این عمل مسخره، زشت یا پست، که خاطرهی آن لحظهای مرا مشوش کرد، کاملاً با طبیعت حقیقی من در تضاد است. طبیعت فعلی من و نیرویی که برای نگریستن به آن دارم، دغدغهی خاطر بازجویانهای که برای تحلیل و قضاوت آن دارم، قابلیتهای والا و الهی مرا برای تقدس ثابت میکننـد. در جهـان چنـد مـرد وجود دارد که اینگونه ماهرانه خویش را قضاوت کنند و اینگونه سختگیرانه محکوم\*؟» درست است که اینجا از افیون سخن میگوید. امّا مگر به ما نگفته است که مستی مخدر، تغییر مهمی در شخصیت فرد نمیدهد؟ این اوست، کستی که افیون کشیده که خود را محکوم میکند و خود را میبخشد. این مکانیسم پیچیدهی بودلری است. از لحظهای کـه مـن خـود را به شیء بدل میکنم، به دلیل سختگیری اجتماعی که نسبت بهخود دارم، بلافاصله تبدیل به قاضی میشوم و آزادی از شبیء مورد قضاوت قرار گرفته میگریزد و به متهمکننده میپیوندد. از این راه، توسط ترکیبی جدید، بودلر یک بار دیگر میکوشد تا وجود و هستی را به هم پیوند زند. این آزادی سختگیرانه خود اوست که از هر محکومیتی میگریزد و باز هم خـود اوست این موجود ساکن در خطای خویش کـه مـورد تماشـا و قضـاوت قـرار مـیگیـرد. بیـرون و درون، در آن واحد، شیء و شاهد، او نگاه دیگران را به خویش راه میدهد تا خـود را هـمچـون دیگری دریابد. و در لحظهای که خود را میبیند، آزادیاش تثبیت میشـود. از همـهی گنـاههـا میگریزد. زیرا دیگر چیزی نیست، مگر یک نگاه. امّا مجازاتهای دیگری هـم هسـت. و حتّـی میتوان گفت که کل زندگی او، یک مجازات بود. من در آن هیچ تصادفی نمیبینم. هـیچیـک از بدبختیهایش را نمیتوان نامنتظر و ناشایست لقب داد. به نظر میرسد که همهچیز، تصویر او را به خودش بازمیگرداند. هر واقعهای، به کیفری اندیشیده میماند. او شـورای خـانوادگی را خواسته و به دست آورده. محکومیت اشعارش را خواسته و بـه دسـت آورده. شکسـتش در

<sup>\*</sup> Les Paradis artificiels

آکادمی را و این نوع شهرت آزاردهنده که آنقدر از افتخـار رؤیـایی دور بـود. او عمـد داشــت کـه نفرتانگیز باشد، برای دور کردن و دلسرد کردن. او اجازه میداد دربارهاش حرفهایی بزنند که تحقیرآمیز بودند؛ مخصوصاً همه کار میکرد تا او را همجنسیاز بداننـد. بویسـون $^st$  مـینویسـد: «بودلر به عنوان کمک ناوبر در کشتی تجاری که به هند میرفت استخدام شد. با وحشت از بلاهایی که سرش آمده بود حرف میزد. و زمانی که محسم میکنیم که این نوجوان ظریف، خوشلباس، و تقریباً زنانه، چهگونه بوده و ملوانان چهگونه، احتمال زیادی دارد که راست گفته باشد. ما با شنیدن حرفهایش به لرزه میافتادیم.» سوم ژانویهی ۱۸۶۵، از بروکسل به مادام یل موریس ٔ مینویسـد: «ایـنجـا مـن را بـه جـای پلـیس گرفتنـد (خـوب اسـت!)... و بـه جـای هموسکسوئل. خودم این شایعه را درست کردم و باور کردند!» بدون شک، او خود باعث شایعات خائنانهایست که شارل کوزن<sup>‡</sup> دربارهی او گفته که به همین دلیل از مدرسهی لـویی لوگران<sup>§</sup> اخراج شده است. امّا او فقط بـه خـودش نسـبت هرزگـی نمـیدهـد. خـودش را مـورد تمسخر هم قرار میدهد. آسلینو\*\* میگوید: «هر کس دیگری به جای او بود، از این مسـخرهبـازیهاییکه عمـداً مـیکـرد، از خجالـت مـیمـرد. امّـا او از آنهـا لـذت مـیبـرد.» در داستانهای کسانی که او را شیناختهاند، یک لحن حمایتگر و خندانی هست که برای خوانندهی امروزی، غیر قابل تحمل است و به میل به جلب توجه با کارهای عجیب و غریب شبیه است. خودش در فشفشهها مینویسد: «زمانی که نفرت و وحشت جهانی را برنگیزم، تنهایی را تسخیر کردهام.» و مسلماً باید برای این تمایل بـه ایجـاد نفـرت در نـزد دیگـران، مثـل سایر رفتارهای بودلر، کلیدهای متعددی یافت. امّا تردیدی نیست که آشکارتر از همه، تمایل او به خودکیفری است. انگار سفلیس او هم خودخواسته است. حداقل آگاهانه در ابتدای جوانی این خطر را پذیرفته. چون همانگونه که خودش میگوید، مفلوکوترین زوسیپیان، او را بـه خـود جذب میکردهاند. کثافت، فلاکت جسمانی، بیماری، بیمارسـتان، چیزهـایی هسـتند کـه او را مجذوب میکنند. این آن چیزیست که او در سارا «پهودی وحشتناک» دوست میدارد.

> نقص بزرگتر آن که او کلاهگیس دارد، همهی موهای سیاه زیبایش گردن او را ترک گفتهاند؛ و این، بوسههای عاشقانه را مانع نمیشود که چون باران فرو میبارند بر پیشانی جذامی او...

او تنها بیست سال دارد، با سینههای افتاده آویزان از هر سو همچون کدو قلیانی با این همه، هر شب مرا بر پیکر خویش میکشد

<sup>\*</sup> Buisson

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Mme Paul Meurise

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> Charles Cousin

<sup>§</sup> Louis Legrand

<sup>\*\*</sup> Asselineau

بودلر ـ ژان پل سارتر صفحه ۴۲

همچون نوزادی، شیر میخورم و دندان میگیرم ـ

و هرچند بیشتر اوقات حتّی پشیزی ندارد برای شستن و چرب کردن شانههایش در سکوت میلیسمش، با شوری بیشتر از مجدلیههای آتشین پاهای ناجی را ـ

مخلوق بیچاره، از نفس افتاده از لذت، سکسکههای دورگه سینهاش را متورم میکنند و از نفس پرصدایش، حدس میزنم که بارها نان بیمارستان را خورده است\*.

لحن شعر، تردیدی باقی نمیگذارد. از یک سو، بیشک به اعلان غرورآمیز بودن بودلر در آخر عمرش شبیه است. «آنان که دوستم داشتند، آدمهای تحقیرشده، یا اگر بخواهم تملق آدمهای شریف را گفته باشم، آدمهای حقیری بودند.» این اعترافی بیشرمانه است. توسلی ضمنی به خواننده ی ریاکار ـ مشابه خودش، برادرش. امّا فراموش نکنیم که این، بیان یک واقعیت مسلم است. آنچه مسلم است، این که بودلر از طریق تن فلاکتبار لوشت أی کو واقعیت مسلم است، این که بودلر از طریق تن فلاکتبار لوشت در جهشی خوراهد بیماری، انحطاط، و کراهت را از آن خود کند. میخواهد آنها را به دوش بگیرد؛ نه در جهشی خیرخواهانه، که برای سوزاندن چشم خویش. وقاحت و گستاخی شعر، بیانگر واکنشی بازتابی است. هرچند بدنی در شهوات کثیف آلوده تر باشد، بیمار تر و لطمه دیده تر باشد، بیشتر مورد نفرت خود بودلر خواهد بود و هرچه شاعر خود را بیشتر نگاه و آزادی احساس کند، روحش بیشتر از این ژنده ی بیمار سرریز خواهد کرد. این سفلیسی که تمام عمر او را شکنجه کرده است، آیا اگر بگوییم عمر او را شکنجه کرده است، که او را به فساد روح و مرگ هدایت کرده است، آیا اگر بگوییم آن را خواسته بود، گزاف گفته ایم؟

مطالبی که عنوان کردیم، به ما اجازه میدهد که این «رنجپرستی» مشهور بودلری را بهتر بفهمیم. منتقدان کاتولیک، دوبس<sup>‡</sup>، فومه<sup>§</sup>، ماسن<sup>\*\*</sup>، این مسأله را در تاریکی پوشاندهاند. آنان صدها نقل قول آوردهاند تا ثابت کنند که بودلر برای خویش، خواهان بدترین رنجها بوده است. به ابیاتی از تبرک<sup>††</sup> اشاره کردهاند:

### متبارک باشید، خداوندا، که رنج را دادهاید

<sup>\*</sup> اشعار جوانی، چاپ شده در La Jeune France

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Louchette

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> Du Bos

<sup>§</sup> Fumet

<sup>\*\*</sup> Massin

<sup>\*\*</sup> Benediction

بودلر ـ ژان پل سارتر صفحه ۴۳

همچون دارویی الهی بر ناخالصیهای ما.

امّا از خود نپرسیدهاید که آیا بودلر واقعاً رنج میکشیده است یا نه. در این مورد، شهادتهای بودلر بسیار گوناگونند. در سال ۱۸۶۱، به مادرش مینویسد:

... مـن ـ خـودم را بکشـم، احمقانـه اسـت، نـه؟ خـواهی گفـت، مـادر پیـرت را میخواهی تنها بگذاری؟ ـ اگر رنجهایی که حـدود سـی سـال اسـت مـیکشـم کاملاً این حق را به من ندهند، حداقل مرا معذور میدارند.

در آن زمان، او چهل سال دارد. یعنی آغاز رنجهایش را به سن ده سالگی نسبت میدهد. در زندگینامهاش میخوانیم: «پس از سال ۱۸۳۰، مدرسه یا لیون، زد و خورد، دعوا با معلمها، همشاگردیها، مالیخولیای سنگین...» این همان «شکست» یا «گسست» معروف ایجاد شده توسط ازدواج مادرش است و نامههایش به فراوانی از شکایتهای گوناگون در مورد موقعیتش نشان دارند. امّا باید دانست که اینها نامههایی به خانم اُپیک خستند. شاید نباید این گواهیها را مطلقاً صادقانه ارزیابی کنیم. در هر حال، مقابله ی دو متن زیر، نشان میدهد که او میتوانسته نظری کاملاً متفاوت نسبت به موقعیت خویش داشته باشد؛ به اقتضای این که مخاطب نامه ی او چه کسی بوده است. ۲۱ اوت ۱۸۶۰ به مادرش مینویسد:

من خواهم مرد، بی آن که در زندگیام کاری کرده باشـم. بیسـت هـزار فرانـک بدهکار بودم. حالا چهل هـزار فرانـک بـدهکارم. اگـر بدبختانـه مـدت طـولانی:تری عمر کنم، شاید بدهیام دو برابر این بشود.

در اینجا تم زندگی بر باد رفته را باز میشناسیم؛ چارهناپذیر، و همچنین ایرادهای ضمنی به شورای خانواده. مردی که این سطرها را نوشته، باید ناامید بوده باشد. در حالی که در همان سال ۱۸۶۰، یک ماه دیرتر، به پوله ـ مالاسـی مینویسـد:

اگر مردی را یافتید که آزاد باشد در سن هفده سالگی، با علاقهای بیش از حد به لذّات زندگی، همواره بدون خانواده که با ۳۰۰۰۰ فرانک بدهی وارد زندگی ادبی بشود و پس از ده سال فقط ۱۰۰۰۰ فرانک به این بدهی افزوده باشد و مهمتر این که اصلاً احساس منگی نکند، او را به من معرفی کنید. زیرا به عنوان برابر، به او ادای احترام خواهم کرد.

این بار لحن او حاکی از رضایت است. مردی که اعلام میکند «اصلاً احساس منگی نمیکند»، اصلاً هم احساس نمیکند که زندگیاش بی ثمر خواهد بود. در مورد بدهیها، در نامه ی ماه اوت، نگار که خودبه خود افزایش یافته بودند، همچون نفرینی. در نامه ی ماه سپتامبر، آگاه می شویم که افزایش آنها در محدوده ای معین، توسط اقتصادی هوش مندانه، کنترل شده است. حقیقت کجاست؟ مسلماً نه این است و نه آن. قابل توجه است که بودلر،

وقتی پس از سال ۱۸۴۳ برای مادرش نامه مینویسد، بدهیها را متورم میکند و وقتی به پوله ـ مالاسی نامه مینویسد، آنها را تقلیل میدهد. امّا میتوان دریافت که او طالب آن است که در نظر مادام اُپیک، همواره همچون قربانی جلوه کند. نامههایی که به مادرش مینویسد، همواره آمیختهای از اعترافات و ایرادهای مبدل هستند. در اکثر اوقات، معنای آنها تقریباً چنین است: این است وضعیت خفتباری که تو مرا به آن دچار کردهای. در مدت بیست سال نامهنگاری، او خستگیناپذیر، همان مشکلات را برمیشمارد: ازدواج مادرش و شورای خانوادگی. اعلام میکند که آنسل «برای او مصیبت کامل بوده و مسؤول دو سوم تصادفات زندگی وی است». از تربیتی که دریافت کرده شکوه میکند، از رفتار مادرش که هرگز «یک خوشبخت جلوه کند. اگر اتفاقاً لحن شادی داشته باشد، بلافاصله میافزاید:

# این نامه را کمتر از سایر نامهها غمگین خواهی یافت. نمیدانم از کجـا شــهادت به سـویم آمده اسـت. معذلک، مناسبتی ندارد که از زندگی راضی باشم.

در یـک کـلام، ایـن پافشــاری در رنـج بـردن، آشــکارا هــدفی مضـاعف دارد. اوّل تســکین کینههایش، میخواهد مادرش را دچار پشیمانی کند؛ دومی پیچیدهتر است. مادام اَپیک معرف قاضی است؛ معرف خیر. در برابر او، خودش را حقیر میکند ـ در عین حال، خواهان محکومیت و بخشش است. امّا این **خیر**ی که او به زور مثل یک پرده در برابر مادرش میگیرد، هم از آن بیزار است و هم به آن احترام میگذارد. از آن بیزار است، چون مانعی است در برابـر آزادی او. چون او خودش آن را انتخاب کرده تا مانع باشــد. ایـن قـوانین وجـود دارنـد بـرای ایـن کـه **زیـر پـا گذاشته شوند** و در عین حال، برای ایجاد احساس پشیمانی در کسی که آنها را زیر پا ميگذارد. صد بار آرزو كرده كه از آنها آزاد شود. امّا اين آرزو، كاملاً صادقانه نبوده است. زيرا اگر از آنها آزاد میشد، همزمان، مزایای قیمومیت را هم از دست میداد. پس چون نمیتواند آنها را رو در رو بنگرد و زیر نگاه خویش محوشان کند، میکوشــد آبزیرکاهانـه، ارزش آنهـا را کاهش دهد، از زیر، آنها را مخرب جلوه دهد، بی آن که از ارزش مطلق آنها بکاهد. نسبت به **خیر** دچار احساس کینه میشود. این فراینـد در تنبیـه خـود، مکـرر اتفـاق مـیافتـد. آلکسـاندر موردش مشابه را یادآوری میکند: مـردی کـه از عشـقی پنهـان نسـبت بـه مـادر خـویش رنـج میبرد، نسبت به پدر احساس گناه میکند. پس اجازه میدهد که جامعه، در جایگاه اقتـدار پدرانه، او را تنبیه کند تا رنجهای ناعادلانهای که متحمل میشـود، اقتـدار جامعـه را در نظـرش تقلیل دهد و به همین مناسبت، از قصور وی بکاهد. زیرا اگر **خیر** کمرتر **خوب** باشد، **شـر** کـم*رت*ر **بد** خواهد بود. رنجهایی که بودلر از آنها شـکایت مـیکنـد، در عـین حـال، خطـای او را سـبک میکنند. نوعی رابطهی متقابل بین گناهکار و قاضی برقرار میکند. گناهکار بـه قاضـی تـوهین میکند، امّا قاضی به طور ناعادلانهای خطاکار را آزار داده است. این رنجها، به صورت نمادین، گذر ناممکن از **خیر** به سـوی آزادی را مـینماینـد. آنهـا بـدهیهـای بـودلر نسـبت بـه جهـان خدامداریست که او انتخاب کرده در آن زندگی کند. در این صورت، آیا بیشتر از آن که رنج برده

باشد، ادای رنج بردن را در نیاورده است؟ و بیشک، آنقدرها تفاوت بین احساسی که به آن تظاهر میکنیم و رنجی که حس میکنیم، وجود ندارد. معذلک، در این رنجهای همراه با سوءنیت، نوعی عدم کفایت ذاتی وجود دارد. اینها اشباحی آزاردهندهاند و نه واقعیتها؛ و زاییده ویدادها نیستند؛ بل زاده تصمیمات زندگی درونی هستند. تغذیه شده از مه، همواره مهآلود میمانند. و زمانی که زیر ضربه شلاق ناگهانی، بودلر در سال ۱۸۴۵ تصمیم میگیرد خودش را بکشد، ناگهان از هر شکوهای دست میکشد. او به آنسل توضیح میدهد که بررسی بیطرفانه موقعیتش، وی را به خودکشی هدایت کرده و نه رنجهایی که اعتراف میکند که احساس نمیکرده است.

یک وجه دیگر درد بودلری هم هست، و آن یکی بودن با غرور وی است. این که او در ابتدا انتخاب کرده که رنج بکشد و بیش از همه رنج بکشد، نامهی فوقالعادهای که میخواسته به ژ.ژانن\* بنویسد و در سطح پروژه باقی مانده، این مطلب را روشن میکند؟

شما یک مرد خوشبخت هستید. دلم برایتان میسوزد آقا که این اندازه آسان خوش این اندازه آسان خوش بخت هستید. باید یک مرد خیلی پایین سقوط کرده باشد تا خود را خوشبخت بپندارد!... آه، شما خوشبخت هستید، آقا. بله! اگر میگفتید من متقی هستم، میفهمیدم که منظور این است: من کمتر از دیگران رنج میکشم. امّا نه، شما خوشبخت هستید. پس آسان راضی میشوید! دلم برایتان میسوزد و بدخلقی خودم را متشخصتر از سعادت شما میبینم. تا آنجا پیش میروم که از شما بپرسم آیا مناظر زمین برایتان کافی هستند. بله! هرگز دلتان نخواسته که آن را ترک کنید؛ حتّی برای تغییر چشمانداز! من دلایل جدی دارم که دلم بسوزد برای آن کسی که مرگ را دوست نمیدارد أ.

این متن خیلی آگاهکننده است. نخست به ما میآموزد که رنج برای بودلر، آشفتگی شدید پس از یک ضربه یا یک فاجعه نیست. بلکه موقعیتی دائمی است که هیچچیز نمی تواند افزایش دهد یا از آن بکاهد. و این موقعیت تناسب دارد با نوعی تنش روانی. درجه یاین تنش است که سلسلهمراتب بین انسانها را شکل میدهد. مرد خوشبخت، تنش روح خود را از دست داده است. او سقوط کرده. بودلر هرگز سعادت را نخواهد پذیرفت، چون غیر اخلاقی است. به طوری که بدبختی یک روح، بازتاب طوفانهای بیرونی نیست. بلکه از خود روح ناشی میشود. و این نادرترین صفت آن است. هیچچیز بهتر از این نشان نمیدهد که بودلر رنج را انتخاب کرده است. او میگوید که درد «شرافت» است. و دقیقاً چون باید شریف بودلر رنج را انتخاب کرده است. او میگوید که درد تاسط فریاد و اشک بیان شود. زمانی باشد، مناسب نیست که وجه عاطفی به خود بگیرد و توسط فریاد و اشک بیان شود. زمانی که بودلر برای ما توصیف میکند مردی را که قلباً رنج میکشد، به گذشته ی دور برمیگردد تا دلیل رنجهایش را در آن جا دهد. «مرد حساس مدرن»، که همدردی او را دارد و در شعر

<sup>\*</sup> J. Janin

<sup>ٔ</sup> آثار چاپ شده پس از مرگ بودلر ـ انتشارات کرپت (Edit J. Crépet).

بهشتهای مصنوعی به او اشاره میکند، «قلبی رئوف دارد، خسته از بدبختی، اما هنوز آماده که جوان شدن. تا آنجا میرویم، اگرمایل باشید که خطاهای گذشته را بپذیریم...» در شعر fusées مینویسد: سری زیبا «سرشار از چیزی سوزان و غمگین است ـ نیازهای معنوی، جاهطلبیهای پسرانده شده در ظلمت ـ تصور بیاحساسی منتقم... و بالأخره (برای معنوی، جاهطلبیهای پسرانده شده در ظلمت ـ تصور بیاحساسی منتقم... و بالأخره (برای این که شهامت اعتراف به این مطلب را داشته باشیم که تا چه حد در زیباشناسی، مدرن هستم) بدبختی». از اینجاست «همدردی مقاومتناپذیرش برای پیرزنها، این موجوداتی که بسیار رنج کشیده اند از دست معشوقهایشان، فرزندانشان، و همچنین از دست خطاهای خودشان.» چرا وقتی جوان هستند و رنج میکشند دوستشان نداشته باشیم؟ زیرا که تعادلی در اندوه، جانشین درخششهای نامنظم میشود. و این، آن چیزیست که بودلر بیش از همه ارج مینهد. این عاطفهای که به جای رنج، شایسته است آن را مالیخولیا بنامیم، در نظر او نوعی آگاهی از شرایط انسانی جلوه میکند. به این معنا، رنج وجه عاطفی، روشن بینی است. «تا آنجا پیش میروم که از شما بپرسم آیا چشماندازهای زمین شما را کفایت میکنند.» این روشن بینی در مورد موقعیت بشری برای انسان، آشکارکننده ی تبعید اوست. انسان رنج میکشد، زیرا نارا ناراضی است.

نارضایی، همان چیزیست که رنج بودلری موظف است بیان کند. «انسان حساس مدرن» به این یا آن دلیل خاص رنج نمیکشد؛ بلکه به طور کلی، رنج میکشد چون هیچچیز در این جهان نمیتواند خواستههایش را ارضاء کند. برخی خواستهانید اینجا نشانهای از دعـوت بـه آسمان ببینند. امّا ما دیدینم که بودلر هیچوقت ایمان نداشته، مگر در دورانی کـه بیمـاری او را تضعیف کرده بود. نارضایی، بیشتر نتیجهی خودآگاهی است که او خیلی زود از تعـالی بشــر درمییابد. شرایط هر چـه باشـند، و لـذت در دسـترس هرچـه باشـد، انسـان بـه طـور مـداوم فراسوی آن است. او آنها را به سوی اهدافی دیگر، و نهایتاً به سـوی خویشـتن، پشـت سـر میگذارد. فقط در مورد تعالی در عمل، انسان در شتاب خویش، پرتاب شده در فعالیتی درازمدت، به زحمت متوجه شرایطی که پشت سر میگذارد هست. آن را تحقیر نمیکند. خود را ناراضی اعلام نمیکند. از آن همچون وسیلهای سود میجوید، با نگاهی خیره بـه هـدفی که دنبال میکند. بودلر، ناتوان از عمل کردن و در اقدامهای کوتاهمـدت و جهشـیای کـه رهـا میکند تا در نوعی رخوت فرو افتد، در خویش، اگر بشود گفت به نوعی فراروی منجمد دست میپابد. آنچه وی در مسیرش به آن برمیخورد، از آن میگذرد، مسلماً و نگاهش بـه جـایی ماورای آنچه میبیند دوخته است. امّا این پشت سر گذاشتن، فقط حرکتی اعتقادیست. هیچ هدفی آن را وصف نمیکند. در رؤیا گم میشود، یا اگر ترجیح میدهید، خود هدف خویش میشود. نارضایی بودلری پشت سر میگذارد برای این که پشت سر گذاشته باشـد. رنج است، چون هیچچیز آن را ارضاء نمیکند. هیچچیز تشنگیاش را فرو نمینشاند.

«هر جا باشد! مهم نیست کجا! فقط خارج از این جهان ٌ.» امّا ناامیـدی دائمـی او بـه ایـن دلیل نیست که به اشیایی برمیخورد که مطابق مدل تصوری او نیستند یا ابزاری مناسب وی نمیباشند. چون آنها را در خلأ پشت سر میگذارد. آنها او را ناامید میکنند، چون هسـتند. آنها هستند، یعنی آنجا هستند تا بشود به ماورای آنها نگاه کرد. بـه ایـن دلیـل، رنـج بـودلر تمرینی است در خـلأ از تعـالی، در حضـور آنچـه هسـت. توسـط رنـج، او در جـایگـاهی قـرار میگیرد که گویی از این جهان نیست. این هم نوعی انتقـام علیـه **خیـر** اسـت. در واقـع در آن حدی که او مختارانه خود را مطیع قانون الهـی، پدرسـالار، و اجتمـای قـرار داده اسـت، **خیـر** او میفشارد و له میکند. او در عمـق خیـر، هـمچـون در عمـق چـاهی قـرار دارد. امّـا تعـالی او انتقامش را میگیرد. حتّی له شده، حتّی پرتاب شده توسط امواج **خیر**، انسـان همـواره چیـز دیگریست. فقط اگر این را تا انتها میزیست، به نفی **خیر** هدایت میشد؛ به سوی اهدافی که واقعاً از آنسـو بودنـد. امّا ایـن را رد مـیکنـد. جهـش مثبـت آن را مـانع مـیشــود. او فقـط میخواهد وجه منفی نارضایتی را زندگی کند که مانند یک مخزن روانی دائمی است. توسط رنج، دایره بسته میشود، سیستم بسته میشود. بودلر تسلیم **خیر** شده تا آن را زیر پا بگذارد. و اگر آن را زیر پا میگذارد، برای این است که قدرتش را بهتر احسـاس کنـد. بـرای ایـن است که به نام آن محکوم شود، طبقهبندی شود، و تبدیل شود به **شیئی** خاطی. امّا از طریق رنج، او دوباره از محکومیت خویش میگریزد. خود را اندیشـه و آزادی مـییابـد. بـازی خطرنـاک نیست. او در **خیر** شک نمیکند. ماورای آن نمیرود. فقط از آن راضی نیست. او حتی نگران هم نیست. او در تصور جهانی دیگر با قواعدی دیگر، در ماورای جهانی که میشناسد نیست. او عدم رضایت خود را به همین عنوان زندگی میکند: وظیفه، وظیفه است. تنها این جهـان بـا قواعدش وجود دارند. امّا مخلوقی که اوست، با رؤیای گریزهای ناممکن، توسط مالیخولیای دائمی خویش، فردیت خود، حق خود و ارزش متعالی خود را تثبیت مکند. راهحلی نیست و دنبال راهحلی هم نیست. فقط سرمست از این یقین است که خودش از این جهان لایتناهی باارزشتر است، چون از آن راضی نیست. هر آنچه هست، باید باشد. هیچچیز نمیتوانست جز آنچه هست باشد. این نقطهی آغاز اطمینانبخشی است. انسان در رؤیای چیزیست که نمىتوانست باشد. آنچـه قابـل تحقـق نيسـت، متنـاقض اسـت. ايـنهـا نشـانهى شـرافت او هستند. این آن معنویت منفی است که توسط آن، مخلوق به عنوان سرزشی در برابر آفرینش قرار میگیرد و از آن فراتر مـیرود. و ایـن اتفـاقی نیسـت کـه بـودلر در شـیطان، الگـوی کامـل زیبایی رنجآور را میبیند. شکستخورده، رانده شده، خطاکار، لو رفته توسط تمـامی طبیعـت، تبعید شده از جهان، با بار خاطرهی خطای نابخشودنی در عذاب از جاهطلبی ارضانشده سوراخ شده توسط نگاه خداوند که او را در ذات شیطانیاش منجمـد کـرده اسـت، مجبـور بـه پذیرش برتری **خیر** تا اعماق قلبش. شـیطان حتّـی از خـدا جلـو مـیزنـد. اسـتادش و فـاتحش، توسط رنج، توسط این شعلهی نارضایی اندوهگین، در لحظهای که این لهشدگی را میپذیرد، همچون سرزنشی نابخشودنی میدرخشد. در این بازی، «بازنده برنده است». این بازنده

<sup>ً</sup> در شعر بهشتهای مصنوعی: Anywhere out of the world، هرجایی خارج از جهان.

است که به عنوان بازنده، پیروز میشود. مغرور و شکستخورده، سرشار از احساس و حسرتش در برابر جهان، بولر در نهان قلبش با شیطان همانندسازی میکند. و شاید غرور انسان هرگز دورتر از این نرفته است که در این فریاد همواره خاموش همواره کنترلشده، که در تمام آثار بودلر زنگ میزند: « من شیطان هستم!» امّا در واقع شیطان چیست، جز نماد فرزندان طغیانگر و عاصی، که از نگاه پدرانه میخواهند آنان را در ذات مفردشان، در چهارچوب خیر منجمد کند و بد میکنند برای تأیید فرد بودنشان و برای این که به رسمیت شناخته شوند؟

این چهرهپردازی، بیشک کمی ناامیدکننده است. ما تا اینجا کوششی برای توضیح، یا حتّی اشاره به خصوصیات برجسته و مشهور شخصیتی که ادعای توصیفش را نداریم، نکردهایم. نفرت از طبیعت، ستایش «سرما»، داندیگری\*، و این زندگی پسرو که پیش میرود، با سری چرخیده به سوی گذشته، یا نگاهی که گذر زمان را همچون گذر جادهای در آینهی اتومبیل مینگرد. بیهوده به دنبال روشناییهایی بودهاند تا این زیبایی ویژه که او برگزیده و جادوی پنهانی که اشعارش را غیر قابل تقلید میکند، بتابانند. برای بسیاری، در واقع بولر تنها خالق گلهای بدی است؛ همین و همین. و به نظر آنها، هر جستوجـویی که در صدد نزدیک کردن ما به «واقعیت شاعرانه»ی بودلری نباشد، بیهوده است.

امّا واقعیتهای شخصیت تجربی، اگر نخست با آنها مواجه شویم، اوّل از همه شکل نگرفتهاند. آنان تجلی تغییر و تبدیل شرایط، توسط انتخابی نخستین هستند. آنها پیچیدگیهای برگزیدهای هستند و در واقع، در هر یک از آنها، تناقضاتی حضور دارند که او را پیچیدگیهای برگزیدهای هستند و در واقع، در هر یک از آنها، تناقضاتی حضور دارند که او را پاره میکنند و توسط ارتباط با تنوع اشیاء جهان تکثیر و تقویت میشوند. انتخابی که توصیف کردیم، این نوسان دائمی بین هستی و وجود، مخملی ندارد مگر این که در رفتار ملموس و ویژهی او نسبت به ژان دووال، مادام ساباتیه أن آسلینو أن باریه دورویلی أن یک گربه، یا لژیون دونور، یا شهری که بودلر آغاز کرده است، تجلی یابد. امّا در تماس با واقعیت، این امر بینهایت پیچیده میشود. هر اندیشه، هر خو، انگار مارهای درهمپیچیدهای، آنچنان سرشار از معنای متفاوت و متناقض است، آنقدر هر عمل میتواند زاده یدلایلی باشد که یکدیگر را نابود میکنند. به این دلیل، مناسب بود که پیش از بررسی رفتارهای او، انتخاب بودلری را روشن میکردیم.

بیزاری بودلر از **طبیعت**، بارها توسط زندگینامهنویسان و منتقدان وی تصریح شده است. معمولاً میخاهند علت آن را در تربیت مسیحی و تأثیر ژوزف دومستر بیابند. تأثیر این عوامل قابل انکار نیست و خود وی نیز برای توضیح آن، از همین دلایل استفاده میکند:

<sup>\*</sup> Dandysme

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Mme Sabatier

<sup>\*</sup> Asselineau

<sup>§</sup> Barbey d'Aurevilly

اکثر اشتباهات مربوط به زیبایی، زاده ی مفهـوم غلطـی است که در قـرن هیجدهم، از اخلاق داشتهاند. در آن زمان، طبیعت را به عنوان پایه، سرچشـمه و نمونه ی هر آنچـه نیکـو و زیباسـت در جهـان ممکـن مـیپنداشـتند. نفـی گناه نخستین، نقشی کوچک در کوری عمومی آن دوران نداشـت. اگـر تنهـا بخـواهیم به امر مشـهود اشـاره کنیم و بـه تجربـه ی همـه ی زمـانهـا و نشـریه ی ویـژه ی دادگـاههـا، مـیبنـیم کـه طبیعـت آمـوزش نمـیدهـد، یـا تقریبـاً هـیچ آموزشـی نمیدهـد. یعنـی او انسـان را وا مـیدارد کـه بخوابـد، بنوشـد، بخـورد، و خـود را کمابیش محافظت کند بر علیه بلاهای طبیعـی. ولـی بـاز هـم طبیعـت اسـت کـه کمابیش محافظت کند بر علیه بلاهای طبیعـی. ولـی بـاز هـم طبیعـت اسـت کـه آدمی را وا میدارد تا دیگری را بکشد، او را بـدزدد، او را بـه بنـد بکشـد، شـکنجه کند... جنایت که جانور بشری ذوق آن را از شکم مـادر بـا خـود آورده اسـت، ذاتـاً طبیعی اسـت. زیـرا کـه در طبیعی اسـت. زیـرا کـه در همـه ی ملـتهـا، لازم بـوده کـه خـدایان و پیـامبران آن را بـه بشـریت جانورخو بیاموزند و انسان، به تنهـایی، نـاتوان از کشـف آن بـوده اسـت. شرّ بـی تـلاش اتفـاق مـیافتـد؛ بـه طـوری طبیعـی، گریزناپـذیر. و خیـر، همـواره محصول یک هنرمند اسـت\*.

امّا این متن، که در نخستین مطالعه به نظر صریح و مسلم میآید، وقتی دوباره خوانده شود، کمتر قانعکننده است. بودلر در اینجا، شرّ و طبیعت را یکی میداند. و این سطور، میتوانست به امضای مارکی دوساد باشید. امّا برای این که کاملاً قابل باور شوند، باید فراموش کرده باشیم که شرّ واقعی بودلری، شرّ شیطانی که او صدها بار در آثارش به آن اشاره کرده است، محصول اختیاری اراده و مصنوع است. پس اگر یک شرّ متشخص وجود داشته باشد و یک شرّ مبتذل، این ابتذال است که او از آن نفرت دارد و نه جنایت. و ب موضوع پیچیده تر میشود: اگر طبیعت، در متون متعدد، به نظر میرسید که با گناه نخستین یکی میشود، بخشهای فراوانی در نامههای بودلر هستند که در آنها، اصطلاح «طبیعی»، به معنای مشروع و «درست»آمده است. به طور اتفاقی، به یکی از آنها اشاره میکنم و صدها مورد دیگر هم وجود دارد. او در چهارم اوت ۱۸۶۰ مینویسد:

### این تصور، ناشی از طبیعیترین و موروثیترین مقاصد بود.

پس باید نوعی دوگانگی در مفهوم طبیعت را نزد او نتیجهگیری کنیم. بیزاری که بودلر از آن دارد، آنقدرها قوی نیست که نتواند برای توجیه یا دفاع خود، به آن اشاره کند. در بررسی دقیق تر، درمی یابیم که مراتب معنایی بسیار متفاوتی برای شاعر موجودند و نخستین آنها، که در متن هنر رمانتیک به آن اشاره شد، معنای ادبی و توافق شده ی آنست (تأثیر مستر بر

<sup>\*</sup> L'Art romantique: Le Penitre de la vie moderne. XI: Eloge du maquillage هنر رمانتیک: نقاش زندگی مدرن. بخش یازدهم، در ستایش آرایش.

بودلر بیشتر ظاهری است. پیوستن به آن را نوعی «تشخص» میداند) و آخرین و پنهانیترین معنا را فقط میتوان در خلال تناقضاتی که به آنها اشاره کردیم دریافت.

آنچه به نظر میرسد بسیار عمیقتر از مطالعهی شبهای پترزبورگ بـر اندیشـهی بـودلر تأثیر گذاشته است، جریان ضد طبیعتگرایانهی وسیعی است که از سنسیمون $^*$  تا مالارمه $^\dagger$  و هویسـمن<sup>‡</sup> را در بـر مـیگیـرد و کـل قـرن نـوزده را تحـت تـأثیر دارد. تـأثیر مشــترک طرفـداری سـنسـیمون، پوزیتویسـتها<sup>§</sup> و مارکس، باعث ایجاد رؤیـای **ضـد ـ طبیعـت** در سـال ۱۸۴۸ شــد. حتّی اصطلاح ضد ـ طبیعت، به آگوست کنت \*\* تعلق دارد. در مکاتبات مارکس و انگلس، اصطلاح Antiphysis را داريم. دكترينها متفاوت هستند؛ ولي آرمـان آنهـا يكـي اسـت: ايجـاد نهادی از سلسلهمراتب انسانی، مستقیماً در تقابل با اشتباهات، بیعـدالتیها، و مکانیسمهای کور **جهان** طبیعی. آنچه این سلسلهمراتب «شهر هدفها» را که کانت در آخر قرن هفدهم تصور کرده، که او نیز در تضاد با نقط می مقابل جـزمگرایـی مطلـق مـیدانسـته، متفاوت میسازد، عامل جدیدی است به نام کار. تنها از طریق انوار **عقل** نیست که انسان نظم خوش را به **جهان** تحمیل میکند. بلکه توسط کار، به ویژه کار صنعتی است که این امر صورت میگیرد. مبنای این ضد ـ طبیعتگرایی، خیلی بیش از یک دکترین از مـد افتادهی موهبت، انقلاب صنعتی قرن نوزدهم و ظهور ماشینیسـم اسـت. بـودلر نیـز توسـط ایـن جریـان جذب شدہ است. بیشک، کارگر اصلاً برایش جالب نیست؛ امّا کار چـرا. چـون بـه مثابـهی اندیشـهایسـت چـاپ شـده در مـاده. او همیشـه مجـذوب ایـن تصـور بـوده کـه اشـیاء، همـان اندیشههای عینی و جامد هستند. اینگونه، او میتوانست خود را در آنان بیابد. امّا حقایق طبیعی، برای او هیچ معنایی ندارند. هیچ حرفی برای زدن ندارند. و بیشک، یکی از نخستین واکنشهای ذهن او، همان بیزاری و ملالی است که در برابر یکنواختی میهم، خاموش، و بینظم چشمانداز به او دست میدهد.

شما از من ابیاتی برای کتاب کوچکتان میخواهید؛ ابیاتی درباره طبیعت. مگر نه؟ درباره حنگل، بلوطهای بلند، سرسبزی، حشرات، و بیشک خورشید؟ امّا خوب میدانید که من از احساس لطیف نسبت به گیاهان بیبهرهام و روح من در برابر این مذهب جدید و غریب، عصیان میکند؛ که به نظر مین، برای هر موجود معنوی، نمیدانم چه چیز شوکهکنندهای دارد. مین هرگز باور نخواهم کرد که روح خدایان در گیاهان ساکن است و حتّی اگر هم در آن ساکن باشد،

<sup>\*</sup> Saint Simon

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Mallarmé

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> Huysmans

<sup>§</sup> Positivistes

<sup>\*\*</sup> Auguste Comte

برای من خیلی کم اهمیت خواهـد داشـت و روح خـودم را بسـیار پربهـاتر از روح این سبزیجات مقدس خواهم دانسـت\*.

گیاهان، سبزیجات مقدس: این دو کلمه، بـه انـدازهې کـافي، تحقیـرې را کـه او نسـبت بـه جهان نباتی روا میدارد، نشـان مـیدهنـد. انگـار او دلآگـاهی عمیقـی نسـبت بـه ایـن اجبـار بیشکل که زندگی است دارد ـ و مخصوصاً نسبت بـه کـار ـ و از آن بیـزار اسـت. چـرا کـه در چشم او، بازتاب بیهودگی وجدانش را مینمایاند. آنچه میخواهد به هر قیمتی پنهان سـازد، شهرنشین، او به شیئی هندسی علاقه دارد که مطیع منطق آدمیست. شـونارد $^{\dagger}$  از او نقـل میکند: «آب آزاد را نمیتوانم تحمل کنم. میخواهم که زندانی باشد، در دیوارهای هندسـی یک ساحل.» حتّی در مورد مایع هم میخواهد که کار اثرش را بر آن بگذارد و چون نمیتوان آن را جمود بخشید، به دلیل روانی سرگردان، میخواهد آن را در دیوارهـایی حـبس کنـد و شـکل هندسی به آن بخشد. یاد یکی از دوستانم میافتم که وقتی بـرادرش داشـت لیـوان را از آب شیر پر میکرد، پرسید: «تو آب حقیقی را ترجیح نمیدهی؟» و رفت از داخل گنجه، یک تَنـگ آب آورد. آب حقیقی، آبی بود محدود شده، و انگار اندیشیده شده توسط ظرف شفابخش، کـه به همین دلیل، حالت آشفته و آلودگیهای نزدیک با شـیر آب را از دسـت داده بـود و چیـزی از خلوص کروی و شفاف یک اثر انسانی داشت! آب دیوانـه نبـود. آب مـبهم، آب کثیـف، مانـده یـا جـاری؛ بـلکـه فلـز تـه ظـرف، بـه آن شـکلی انسـانی مـیبخشـید. بـودلر پـک شـهرنشـین واقعیست. برای او، آب **حقیقی**، نور **حقیقی**، گرمای **حقیقی**، مال شهرها هستند. نوعی آثار هنـری، متحـد توسـط اندیشــهی حـاکم. انگـار کـه کـار بـه آنهـا وظیفـه و جـایگـاهی در سلسلهمراتب انسانی بخشیده است. یک واقعیت طبیعی، وقتی که رویش کار میشود و به سطح ابزار ترقی پیدا میکند، توجیهناپذیری خود را از دست میدهد. ابزاربرای آدمی که به آن نگاه میکند، یک زندگی حقوقی دارد. یک درشکه در خیابان، یک ویترین، دقیقاً به همان شـکلی «هسـتی» دارنـد کـه بـودلر مـیخواهـد «هسـتی» داشـته باشــد. آنهـا تصـویر واقعیتهایی هستند که به دلیل وظیفهشان هستی یافتهاند و آمدهاند تـا خلائـی را پـر کننـد؛ فراخوانده توسط همان خلاً که باید پر کنند. اگر انسان در قلب طبیعت به وحشت میافتد، بـه این دلیل است که حس میکند در هستی عظیم بیشکل و بیهودهای به دام افتاده است که او را از بیه ودگی خویش میآکنـد. او دیگـر هـیچجـا جـای نـدارد. روی زمـین گذاشـته شــده، بیهدف، بدون دلیل وجودی مثل یک بوتهی خلنگ یا یک دسته گل طاووسی در وسط شهرها. برعکس، با وجود اشیاء دقیقی که هستیشان توسط نقششان مشخص شده است، که همگی هالهای از ارزش یا قیمت دارند، او احساس امنیت میکند. آنها بازتابی بـه او میفرستند که دوست دارد باشد؛ واقعیتی **توجیهشده**. و دقیقاً بودلر به همان اندازهای کـه میخواهد شیء باشد، در جهان ژوزف دومسـتر، در رؤیـای ایـن اسـت کـه در سلسـلهمراتـب

<sup>\*</sup> نامه به فلسفه دنوایه (F. Denoyers)، ۱۸۵۳

<sup>†</sup> Schaunard (خاطرات)

صفحه ۵۲

اخلاقی نیز با وظیفه و ارزشی خاص وجود داشته باشد؛ درست مثل یک چمدان لوکس یا آب مهر شده در پارچ، که در سلسلهمراتب اشیاء و وسایل جایگاهی دارد.

امّا قبـل از همـه، آنچـه او طبیعـت مـینامـد، خـود زنـدگی اسـت. او همـواره از گیاهـان و حیوانات سخن میگوید وقتی از طبیعت حرف میزند. **طبیعت** تأثیرناپذیر وینیی\*، مجموعـهای فیزیکی شیمیایی است. ولی طبیعت برای بودلر، معنایی خدعـهآمیـز دارد؛ نیرویـی عظـیم، ولرم، و فراوان، که همهجا نفوذ میکند. از این ولرمی مرطوب، از این فراوانی، او بیزار است. این فراوانی طبیعی که از هر الگویی میلیونها نسخه میسازد، بیشک به مـذاق او، کـه بـه کمیابی عشق میورزد، سازگار نیست. او هم میتواند بگوید: «من دوست میدارم آنچـه را که هرگز دوباره دیده نمیشود.» و اینجا او میخواهد از ناباروری مطلق ستایش کند. آنچه او در پدر شدن نمیتواند تحمل کند، این تداوم زندگی بین پدر و فرزندان است که موجب میشـود پـدر، بـه دلیـل سـازش بـا فرزنـدان، بـه زنـدگی تیـره و تحقیرشــدهای در آنهـا ادامـه میدهد. این ابدیت بیولوژیک، به نظر او تحملنایذیر است. انسان نادر راز ساخته شدنش را با خود به گور میبرد. او میخواهد کاملاً نابارور بماند. این تنها راهیست که با آن به خـود ارج و قیمت میبخشد. بودلر تا آنجا این احساسات را پر و بال داده است که حتّی از پذیرش پدرسالاری معنوی هم اجتناب کرده است. او به تروبا ٔ، بـه سـال ۱۸۶۶، پـس از یـک سـلسـله مقالهی تحسین آمیز در مورد ورلن، می نویسد: «این جوانان، مسلماً بی استعداد نیستند. امّا چه جنونی! چه عدم دقتی! چه مبالغههایی! برای این که حقیقت را گفته باشـم، از آنهـا بـه شدت میترسم. من هیچچیز را به اندازهی تنها بودن دوست ندارم!» **آفرینشی** کـه او بـه اوج میبرد، نقطهی مقابل سازش است. نباید خود را قاطی کرد. بیشک این هم نوعی روسپیگری است. امّا در اینجا، علت، اندیشه بیپایان و بینهایت پس از ایجاد معلول خود تغییرنایافته میماند. در مورد شیء آفریده شده، باید گفت که زندگی نمیکند. نابودشــدنی و بيجان است؛ مثل يک سنگ، يا يک حقيقت جاودان. همچنين، نبايد خيلي فراوان آفريد. چون خطر نزدیک شدن به طبیعت وجود دارد. بودلر اکثراً از بیزاریاش نسبت به پرکاری هوگو سخن گفته است. اگر خودش کم نوشته است، به دلیل ناتوانی نیست. اشـعارش بـه نظـرش کـمرتـر نایاب میآمدند اگر محصول فعالیتهای استثنایی ذهن نبودند. تعداد کم آنها، همـانطـور کـه کمالشـان، بایـد کـاراکتر «فراطبیعـی» آنهـا را مشـخص کنـد. بـودلر در تمـام زنـدگیاش، در جستوجوی **ناباروری** بود. و در جهان اطراف او، اشکال خشن و نابارور معدنی در چشم او ارزش یافتهاند. او در اشعار به نثر مینویسد:

<sup>\*</sup> Vigny

<sup>†</sup> Troubat

این شهر در کنار آب است. میگویند که از مرمر ساخته شده و مردمش چنان نفرتی از گیاه دارند که همهی درختها را از ریشـه درمـیآورنـد. ایـنجـا منظـره مطابق میل من است. منظرهای از نور و کانی، و مایع برای بازتاباندن آنها\*.

ژرژ بلن<sup>†</sup>، درست میگوید که او «از طبیعت، به عنوان مخزنی از شکوه باروری، میترسد و جهان تخیل خود را جانشین آن میسازد؛ جهانی فلزی، یعنی سرد و نابارور و نورانی.»

چون فلز، و به طور کلی کانیها، تصویر اندیشه یا ذهن را به او برمیگردانند. به دلیل محدودیتهای قدرت تخیل ما، همه آنان که خواستهاند اندیشه و زندگی یا جسم را در تضاد با هم قرار دهند، ناچار شدهاند تصویری غیر بیولوژیک برگزینند و الزاماً به قلمرو بیجان دست یازیدهاند؛ نـور، سـرما، شـفافیت، سـترونی همانطور کـه بـودلر در «حیوانـات نفـرتانگیـز» اندیشههای بد خود را متحقق و متجلی میبیند. درخشانترین فلز، صیقلی ترین، آن که کمتر از دیگران تسخیرپذیر است، که به نظر او بهترین وسیله یعینی کردن دقیق اندیشه، به طور کلی است. اگر نسبت بـه دریا علاقـه دارد، چـون آن را فلـزی متحـرک مـیبینـد. درخشـان، کلی است. اگر نسبت بـه دریا علاقـه دارد، چـون آن را فلـزی متحـرک مـیبینـد. درخشـان، دستنایافتنی، و سرد، با این حرکت خالص و گویی غیر مادی، اشکالی کـه تکـرار مـیشـوند، این تغییر بی تغییر و گاه این شفافیت، بهترین تصویر اندیشـه یا خود ذهن است. پـس بـه دلیـل نفرت از زندگی، بودلر به ناچار در مادیت خالص، نمادهای غیر مادی را انتخاب کرده است.

این باروری عظیم و نرم، او بیش از همه نفرت دارد که آن را در خود احساس کند. معذلک، طبیعت حضور دارد. نیازها هستند که ناچار است آنها را ارضاء کند. کافیست متنی را کـه در بالا ذکر کردیم، دوباره بخوانیم تا ببینیم که او بیش از همه، از این ا**حبار** نفرت دارد. یک زن جوان روس وقتی خوابش میگرفت، قرصهای محـرّک مـیخـورد. نمـیتوانسـت تسـلیم ایـن دعوت آبزیرکاه و مقاومتنایذیر شود. ناگهان غرق شدن در خواب، تبدیل شدن به حیوانی که خوابیده است. بودلر هم همینطور. وقتی احساس میکنید طبیعت در او بیدار میشود، طبیعت همگانی، مثل یک سیل بالا میآید، منقبض میشود، سعی میکند سـرش را بیـرون از آب نگه دارد. این جریان عظیم، عین ابتـذال اسـت. بـودلر برآشــفته مـیشــود وقتـی امـواج چسبندهای احساس میکنـد کـه ایـن انـدازه کـم شـبیه هسـتند بـه نوسـانات ظریفـی کـه او دررویای آنهاست. مخصوصاً بیشتر برآشفته میشود وقتی احساس میکند کـه ایـن نیـروی مقاومتناپذیر و شیرین، او را وا خواهد داشت «که مثل همه عمل کند». زیرا طبیعد در ما، متناقض با کمیاب و نایاب است. طبیعت یعنی همه: خوردن مثل همه، خوابیدن مثل همه، عشق بازی مثل همه؛ چه حماقتی! هر یک از ما در خود، از این مجموعـه چیزهـایی را انتخـاب میکند و میگوید این من هستم. دیگران؟ از آنها چیزی نمیدانـد. بـودلر برگزیـده اسـت کـه طبیعت نباشد. انکار دائمی و منقبض طبیعت خویش باشد. این سری که از آب بیرون میمانـد و به اطراف نگاه میکند و میبیند که موج بالا میآید، با آمیزهای از وحشت و بیاعتنایی. این

<sup>\*</sup> Anywhere out of the world

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> George Blin

انتخاب که به اجبار و آزادانه، در خود انجام میدهیم، بیشتر اوقات همان چیزیست که به آن، «نحوهی زندگی» میگوییم. اگر با جسـم خـود کنـار بیاییـد و خـود را بـه آن تسـلیم کنیـد، اگـر دوست داشته باشید در خستگی خوشآیندی غـرق شـوید، یـا در نیازهـا، در عـرق، یـا در هـر آنچه که شما را به سایر آدمیان متصل میکند، اگر نوعی بشردوستی طبیعی داشته باشید، حرکات شما نوعی انحنا و سخاوت، نوعی راحتی و رهـایی خواهنـد داشــت. بـودلر از تسـلیم نفرت دارد. از صبح تا شب، حتّی یک لحظه خود را رها نمیکنید. کوچیکترین هوسهایش، جهشهای خودبـهخـودش هـم کنتـرل مـیشـوند، از صـافی عبـور مـیکننـد، و بـیشتـر بـازی میشوند تا زیسته ـ زمانی اجرا میشوند که کاملاً مصنوعی شده باشند. از ایـنجاسـت کـه مراسم آرایش و لباس پوشـیدن، بـرای پوشـاندن برهنگـی طبیعـی و برخـی فـانتزیـهـای گـاه مسخرہی او، مثل رنگ کردن موھاپنش بـه رنـگ سـبز، نشــأت مـیگیرنـد. حتّـی الهـام نـزد او پذیرفته نیست. بیشک تا حدی به آن اعتماد میکند: «در هنر، مطلبی هست که زیـاد مـورد توجه واقع نشده؛ بخشیی که به ارادهی انسان سپرده شده، بسیار کمرتر از آن است که گمان میرود.» امّا الهام هم از طبیعت ناشی میشود. هر وقت میخواهید میآیید و خودبـهخـود مــیآیـد. شــبیه نیازهاســت. بایـد آن را تغییـر داد. روی آن کـارکرد. او مــیگویـد: «فقـط بـه کـار صبورانه، به حقیقتی که به زبان فرانسهی خوب بیان شده باشد و به جادوی کلمهی درست، ایمان دارم.» پس الهام تبدیل میشود به زمینهای ساده که شاعر به اراده، فنون شاعرانه را بر آن پیاده میکند. در این جنون یافتن کلمهی درست، به گفتهی لئون کلادل ٌ، مقـدار زیـادی کمدی و ذوق برای مصنوع هست: «از نخستین سطر، چه میگویم. از نخستین کلمه باید آن را شکافت! آیا این کلمه دقیق هسـت؟ آیا نوسـان مـورد نظـر را کـاملاً بیـان مـیکنـد؟ مراقـب باشید! کلمهی دوستداشتنی را با خوشآیند اشـتباه نکنیـد. ملـیح را بـا جـذاب، مهربـان را بـا خونگرم، برانگیزاننده را با محرک، پرلطف را با دلنشین، هی۱ این کلمات مترادف نیستند. هر کدام از آنها معنی کاملاً ویژهای دارند. آنها کموبیش در یک قلمرو ذهنی هستند و نـه دقیقـاً مشابه! نباید، هرگز، هرگز، آنها را به جای هم به کار برد... ما، کارگران ادبی، خـالص ادبی، باید دقیق باشیم. باید **همیشه** کلمه یا اصطلاح مطلق را پیدا کنیم، یا از قلم به دسـت گـرفتن پرهيز كنيم... بگرديم، جستوجو كنيم! اگر كلمه وجود نداشته باشد، اختراعش كنيم. امّا اوّل ببینیم که آیا وجود دارد! و فرهنگهای گویشهای زبان خودمان به وقت ورق زده شوند؛ با شیفتگی، با عشق... و بعد فرهنگهای زبانهای دیگر. دیکسیونر فرانسه به لاتین، و بعد لاتین به فرانسه. جستوجویی پایانناپذیر، و اگر هیچ نزد قدیمیها نیافتیم، به سراغ مدرنها برویم. این است معنای ریشهشناس سـمج! کـه بـیشتـر زبـانهـای زنـده بـرایش آشـنا بـوده؛ همانطور که بسیاری از زبـانهـای مـرده. و سـرش را درون فرهنـگهـای انگلیسـی، آلمـانی، ایتالیایی، اسپانیایی فرو میکرده و ادامه میداده... اصطلاح یاغی و بهدستنیامدنی را همواره میآفریده، اگـر آن را در زبـان خودمـان پیـدا نمـیکـرده اسـت.» پـس بـی آن کـه عمـل شاعرانه را مطلقاً نفی کند، شاعر ما در رؤیای این است که تکنیک خالص را جایگزین آن

<sup>\*</sup> Leon Cladel

سازد. در تلاش و کار است که این تنبل، سهم نویسنده را میبیند و نه در خودبهخودی خلاق. این ذوق، به موشکافی در مصنوع اجازه میدهد که بفهمیم چهگونه ساعتهای متمادی را صرف تصحیح کردن یک شعر میکرده، حتّی اگر خیلی قدیمی بوده و یا با خلق آن لحظهاش بسیار فاصله داشته، به جای این که شعری بنویسد.

زمـانی کـه کـاملاً تـر و تـازه و مثـل پـک بیگانـه، بـه اثـری نوشـته شـده مـیپرداختـه کـه نمیتوانسته به آن نفوذ کند، وقتی شادی کارگری تعویض یک کلمه فقط برای لـذت مرتـب کردن را به دست میآورده، آنوقت حس میکرده کـه از همیشـه، بـیشتـر بـا طبیعـت فاصـله دارد. کارش بیهودهتر است و چون زمان او را از اجبارهای عاطفه و شرایط رهانیده بـوده ـ حـس میکرده که آزادتر است. در آنسوی مشغولیتها او، درست در پایین سلسلهمراتب میشـود به دلیل بیزاری از نیازهای طبیعی، علاقهی ناموفق او به هنر آشـپزی را توضیح داد کـه بـه آن مباهات میکرده، در حالی که هیچ سررشتهای از آن نداشته. گویی میبایست گرسنگیاش را هم لباس مبدل بیوشاند. او رضایت نمیداد که برای تسکین گرسنگی غذا بخورد. بـلکـه برای لذت دندانها، زبان، و سق، نهایتاً نوعی لذت آفرینش شاعرانه. حاضرنم شرط ببنـدم کـه غذاهای گوشتی با سس را به کباب، و کنسروها را به سبزیجات تازه ترجیح میداده است. کنترل مداومی که بر خود اعمال میکرده، میتواند موجب درک تأثیرات ضد و نقیضی شود که بر افراد به جا میگذاشته. حالت آرام و حسابشـدهی مـردان کلیسـا، کـه اکثـرا بـه او نسـبت دادهانـد، زادهی مراقبـت دائمـی او نسـبت بـه جسـمش اسـت. امّـا رفتـار شـکننده، خشـک و محدود، و یا کشیدهاش، که خیلی از آرامش یک کشیش به دور است نیز سرچشمهی دیگری ندارد. در هر صورت، او با طبیعت جر میزند. لطیف و متبرک، زمانی کـه آن را خفتـه مـی.ابـد و منقبض، زمانی که حس میکند طبیعت دارد بیدار میشود. او مردیست که **نه** میگوید، کـه بدن بیچارهاش را در پوشیش ضخیم پنهان میکنید و خواسیتهای بیچارهاش را پشت دستگاهی منظم. مطمئن نیستم که نتوانیم این را سرچشمهی هوسهای منحـرف انحرافـات بودلر ندادیم. به نظر میآید که زنها او را برمیآشوبند؛ زمانی که پوشـیدهانـد. نمـیتوانسـته برهنگیشان را تاب آورد. در شعر **چهرهی معشوقان**، به خود میبالد «پس از این که مـدتهـا بود به مرتبهی سوم بحرانی رسیده بود که زیبایی دیگر در آن کافی نیست، اگر با عطـر یـا یوشش و غیره تقویت نشود»، به نظر میرسد که او از ابتدا به این دورهی بحرانی وارد شده است؛ به بخشی از فانفارلو، که در جوانی نوشته شده و به اعتراف شبیه است، توجه کنید:

ساموئل\* دید که الههی قلبش به سوی او میآید. در شکوه درخشان و مقدس برهنگیاش. کدام مرد نمیخواهد که حتّی به قیمت نیمی از زندگیاش، رؤیای خود را، رؤیای حقیقی خود را، بیپرده در برابرش ببیند و شبح پرستیدنی خیالش یکبهیک پوششهایی را که برای محافظت از نگاه ابتذال بر تن دارد، رها کند؟ امّا ساموئل، با هوسی غریب، شروع کرد به فریاد زدن مثل یک بچهی

<sup>\*</sup> Samuel

لوس. من کلومبین\* را میخواهم ـ کلـومبین را بـه مـن پـس بـده. او را بـه همـان شکلی که در اوّلین شب مـرا دیوانـه کـرد، بـه مـن بـازگردان؛ بـا لبـاس عجیـب و بالاتنهی دلقکش!

فانفارلو که اوّل تعجبکرده بود، پذیرفت که خود را تسلیم خودمحوری مـردی کنـد که برگزیده بودنش و فلور<sup>†</sup> را فراخواند... خدمتکار بیرون رفته بود کـه کرامـر<sup>‡</sup>، بـا اندیشهای جدید، خود را به زنگ آویخت و فریادی مهیب کشید:

ـ آی، سرخ را فراموش نکنید!

اگر این متن را با بخش مشهور مادموازل بیستوری مقابله کنیم:

«دلم میخواست که او با پیشبندش به دیدنم میآمد؛ حتّی کمی هم خون روی آن بود!»

او این جمله را با حالتی کاملاً صادقانه میگوید. همانطور که یک مرد حساس، به هنرپیشهای که دوست دارد، میگوید: «دلم میخواست شما را در لباس آن نشق مشهوری که آفریدید می دیدم به نظرم تردیدی نیست که بودلر لعبتباز بود. آیا خودش در Fusée که آفریدید میکند «دوق پیش از موقع نسبت به زنان، من بوی پالتوپوست و بوی زن را با هم اعلام نمیکند «دوق پیش از موقع نسبت به زنان، من مادرم را با شیکیاش دوست اشتباه میکلردم. به خاطر دارم... بالأخره مین مادرم را با شیکیاش دوست داشتم.»گوشتعای تغییر شکل یافته، پوشیده از سسهای پر از ادویه، آب در حوضچههای هندسی، برهنگی زن پوشیده در پوستهای گرانقیمت یا لباسهای تئاتر، که هنوز کمی عطر روی آنهاست، کمی از درخشش صحنه و الهام تصحیح شده توسط گار: همهی وجوه بیزاری او از طبیعت و آنچه مردمی است، حالا دیگر ما خیلی از تئوری گناه نخستین او دور شده ایم. و زمانی که بودلر به دلیل بیزاری از برهنگی، به دلیل ذوق به لذات پنهانی، به نیمهعشق بازی، لباس بر تن کند، می توانیم مطمئن باشیم که به شبهای سینترزبورگ نمی نیمهاندی است.

امّا همانطور که گفتیم، مفهوم طبیعت نزد او، دوگانه است. زمانی که دارد از هدفش دفاع میکند و میخواهد مقاصدش متأثرکننده باشند، احساسات خود را طبیعی ترین و مشروع ترین می نمایاند. این جا قلمش به او خیانت میکند. آیا حقیقت دارد که او، در عمق وجودش، طبیعت و گناه را یکی میداند؟ آیا واقعاً صادق است زمانی که طبیعت را سرچشمه جنایتها معرفی میکند؟ بیشک بیش از هر چیز، سازشکار است. و دقیقاً به همین دلیل، مخلوق خداوند، یا اگر ترجیح میدهید، مخلوق خیر است. طبیعت نخستین حرکت، خودبه خودی، بیواسطگی، خوبی مستقیم و بدون حسابگری است؛ مخصوصاً همهی آفرینش است؛ سرودی که به سوی خالقش پرواز میکند. اگر بودلر طبیعی بود،

<sup>\*</sup> Colombine

<sup>†</sup> Flore

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> Cramer

<sup>§</sup> اشعار کوچک به شکل نثر

بیشک در جماعت مردمان گم میشد و در عین حال، احساس راحتی وجدان میکرد. بدون تلاش، فرمانهای الهی را اجرا میکر، خودش را در خانهاش احساس میکرد و در دنیا احساس راحتی میکرد. مسأله این است که نمیخواهد اینگونه باشـد. او از **طبیعـت** نفـرت دارد و میکوشد آن را نابود کند چ**ون از جانب خدا آمده است**؛ همانطور که شیطان میکوشد تـا آفـرینش را تخریـب کنـد. توسـط رنـج، نارضـایی و هـوس انحـراف، مـیکوشــد تـا در جهـان جایگاهی ویژه برای خود بسازد. او جاهطلبی تنهایی دیـو، ملعـون، و «ضـد طبیعـت» را دارد؛ دقیقاً به این دلیل که طبیعت هم ه چیز است و هم ه جا هست. و رؤیای مصنوعی او، هیچ تفاوتی با میل به الحاد ندارد. او دروغ میگوسد. او به خودش دروغ میگوید وقتی تقوی را بـه ساختاری مصنوعی تشبیه میکند. برای او **طبیعت، خیر** متعال است، دقیقاً به این دلیـل کـه **موهبت** است؛ واقعیتی که او را در بر گرفته و بی آن که بخواهد، به آن نفوذ میکند. طبیعت، تجلی آبهام **خیر** است. ارزش مطلق به این عنوان که **هست**، بی آن که می آن را برگزیده باشم. و بیزاری بودلر از طبیعت، با کششی عمیق نسبت به آن همـراه اسـت. ایـن دوگـانگی رفتاری شاعر، نزد همهی کسانی یافت میشود که نه پذیرفتهاند تا با انتخاب خود ورای همهی قواعد و قوانین بروند، و نه این که کاملاً بـه اخـلاق بیرونـی گـردن مـینهنـد. اطاعـت از خیر، به عنوان وظیفه، بودلر آن را رد میکند و به عنوان صفتی موجود در جهان، آن را بیاعتبار میسازد. معذلک، خیر هم این است و هم آن. چون بودلر، بی آن که استینافی باشد، انتخاب کرده است که انتخاب نکند.

این ملاحظات، اجازه میدهد که آیین بودلری سـتایش سـردمزاجی را درک کنـیم. اوّل ایـن که سرما، به خودی خود، نابارور است، بیه وده است، و خالص. در تضاد با نرمی و شکلی زندگی، هر شیء سرد، تصویر او را باز میتاباند. عقدهای در اطراف سرما، در او شـکل گرفتـه است. سرما با فلز صیقلی و همچنین با سنگ قیمتی، همانند شناخته شده است. آنچه سرد است، سرزمینهای وسیع و صاف و بدون سرسبزی، و این کویرهای صاف شبیه سطح مکعبی از فز هستند، یا تراشی از یک جواهر. سرما و رنگیریدگی در میآمیزنـد. سـفید رنـگ سرماست، نهتنها چون برف سفید است، بلکه چون این فقدان رنگ خیلی خوب، ناباروری و باکرگی را متجلی میکند. به این دلیل است که ماه، نشانهی سردمزاجی میشود. این سنگ قیمتی، منزوی در آسمان، سرزمینهای گچی خود را بـه مـا مـینمایانـد و در سـرمای شب، نور خورشید تغذیهکننده است، طلایی است، غلیظ، مثل نان، گرما میدهد. نور مـاه بـه آب خالص شبیه است. توسط آن، شفافیت ـ تصویر روشنبینـی ـ بـه سـردمزاجی مـیپیونـدد. باید افزود که ماه، بـا نـور قرضـی خـودش، و مخالفـت دائمـیاش بـا خورشــید کـه او را روشــن میکند، نمادی پذیرفتنی از بودلر شیطان است؛ روشن شده از خیر، که شرّ را پس میدهـد. به این دلیل است که در خودِ این خلوص، چیز ناسالمی وجود دارد. سرمای بـودلری، محیطـی است که در آن نه اسپرماتوزوئید، نـه بـاکتری، و نـه هـیچ نشـانهای از حیـات، نمـیتوانـد زنـده بماند. هم یک نور سفید است و هم مایعی شفاف، خیلی نزدیک به بـرزخ آگـاهی، کـه در آن، مولکولهای حیوانی و جامد حل میشوند. مهتاب است و هوای مایع، این اقتدار عظیم کـانی

که ما را مبدل میکند؛ زمستان در قلهی کوهستانها، خست است و تأثیرناپذیری. فابرلوس\* در نوشتههای زندان، خیلی درست میگوید که ترحم، همواره میخواهد گرم کند. به این اعتبار، سرمای بودلری بیترحم است. او هر آنچه را که لمس میکند، منجمد میشود.

بودلر در رفتارش، از این نیروی عنصری استفاده میکند. با دوستانش سرد است. «دوستان بسیار، دستکشهای بسیار». با آنها رفتاری ادبی، رسمی، و یخزده دارد. بیشک باید نشانههای همدلی گرم را بکشد. این جریانات زندهای که میکوشند از آنان به او منتقل شود. او به عمد، خود را در سرزمینی no man's land، که هیچکس نمیتواند از آن عبور کند، محبوس میکند و سرمای خود را در چشمان نزدیکانش میبیند. او را تصور کنیم که مسافریست که یک شب زمستانی وارد یک مهمانخانه میشود. تمام یخ و برف بیرون، روی لباس اوست. او میبیند و هنوز فکر میکند. ولی جسمش را احساس نمیکند. بیحس شده است.

با حرکتی کاملاً طبیعی، بودلر این سرمازدگی را که در آن غوطهور است، روی **دیگری** منعکس میکند. و اینجاست که این فرایند پیچیده میشـود. زیـرا حـالا **دیگـری** ـ ایـن آگـاهی بیگانه که تماشا میکند و قضاوت ـ همان دیگری است که شـخص ناگهـان وی را دارای اقتـدار سرمازا کرده است. نور ماه تبدیل میشود به نگاه. نگاه مـدوزا کـه منجمـد مـیکنـد و سـنگ. بودلر نمی تواند از آن شیکوه کند. وظیفهی نگاه **دیگری** مگر این نیست که به شـیء بـدل کنـد؟ معذلک، تنها زنان هستند ـ و یک دسته از زنها ـ که او دارای این سـردمزاجی کـرده اسـت. از جانب مردها نمیتوانسته تحمل کند. چون میبایست برایشان یک برتری نسبت به خود قائل میشد. اما زن یک حیوان پست است. بودلر میتوانید بـودن خطـر، از آن وسـیلهای بـرای یـک آیین بسازد. در هیچ شرایطی، زن با او برابری نخواهد کرد. او خود شدر دام قدرتهایی که بـه زن میدهد، نمیافتد. بیشک، همانطور که رویر<sup>†</sup> گفته است، زن برای او «فراطبیعت زنـده» است. امّا خوب میداند که او بهانهای برای رؤیاهایش بیش نیست. نفوذناپذیر. پس در اینجا ما در قلمروی بازی هستین. بهعلاوه، بودلر هرگـز بـا زن سـرد روبـهرو نشـده اسـت. ژان سـرد نبوده، اگر شعر Sed non Satiata را باور کنیم. و نه مادام ساباتیه، که بودلر بیش از حـد شـاد بودنش را سرزنش میکرد. برای تحقق خواستههایش، میبایست آنها را بـه طـور مصـنوعی در وضعیت سرما قرار میداد. او انتخاب میکند که ماری دِبُرن را دوست داشته باشد، چون او مرد دیگری را دوست دارد. پس این زن پرشور، حداقل در روابطش با او، از موضع بـیتفـاوتی و پخزدهای استاده میکند. میبینیم که بازی میکند. از قبل، در نامهای که در سال ۱۸۵۲ برای او مینویسد:

مردی که میگوید دوستتان دارم و تقاضا میکنید و زنی که پاسخ میدهید دوست داشتن شما؟ من ٔ هرگز! عشق من به میرد دیگری تعلق دارد. بیچاری

<sup>\*</sup> Fabre - Luse

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Royère

کسی که پس از او بیاید. او فقط بیتفاوتی و تحقیر نصیبش خواهد شد! و همان مرد، برای لذت بردن بیشتر از نگاه کردن در چشـمهای شـما، مـیگذارد که با او از مرد دیگری حرف بزنید، فقط از او حرف بزنید، فقط بـرای او بـه شـوق بیایید، و فقط به او بیاندیشید. از همهی این اعترافات، واقعیت دیگری زاده شـده است و آن این که برای من، شما فقط زنی نیستید که خواستنی باشـید. بـلکـه زنـی هسـتید کـه بـرای صـداقتش، شـورش، جـوانیاش، شـجاعتش، و بـرای جنونش، دوستش میدارند!

با این توصیحات خیلی باختم. چون شما آنقدر قاطع بودید کـه ناچـار شـدم بعـداً بپذیرم. امّا شما مادام، شما خیلی بردید. شما در مـن احتـرام و سـتایش زیـادی برانگیختید. همواره اینگونه بمانید و این شور عاشقانه را حفظ کنید کـه شـما را اینگونه زیبا میسازد و اینگونه سعادتمند.

خواهش میکنم برگردید و من در خواستههایم متواضع و لطیف خـواهم بـود... به شما نمیگویم که مرا بدون عشق خواهید یافت... امّـا آسـوده باشـید. شـما برای من، یـک شــیء مقـدس هسـتید و بـرایم نـاممکن اسـت کـه شــما را آلـوده سازم.

این نامه، مطالب زیادی را فاش میکند: اوّلاً در مورد قلّت صداقت بودلر. این عشق پرشوری که از آن دم میزند، سه ماه بیشتر نمیپاید. چون همان سال شروع میکند به فرستادن یادداشتهایی همان اندازه پرشور و بینام، برای مادام ساباتیه\*.

این فقط یک بازی اروتیک است و هیچچیز دیگری نیست. در مورد این دو عشق بودلر، خیلیها هیجانزده شدهاند. امّا برای کسی که نامه به ماری دُبرن و سپس یادداشتهای او به مادام سباتیه را میخواند، تکرار این پرستشهای افلاطونی، وجهی بیمارگون (مانیاک) دارد. چیزی که آشکارتر میشود، اگر به شعر معروف شبی که در کنار یک یهودی نفرتانگیز گذراندم نگاهی بیاندازیم، که به نظر پرارُن<sup>†</sup>، مربوط میشود به دوران لوشت، وقتی بودلر نه ماری را میشناخته و نه مادام سباتیه را، در این نامه تم دوگانگی زنانمه مطرح میشود که در کنار شیطان پرشور در رؤیای فرشتهی سرد است:

## به یاد میآورم در کنار این پیکر افروخته

<sup>\*</sup> در این مورد هم همان فرایند تکرار میشود: اوّل بودلر به دقت زنی را انتخاب میکند که سیعادتمند است، دوست داشته میشود، و آزاد نیست. در هر دو مورد، او برای معشوق رسمی احترام فراوانی قائل است. هر دو را میپرستد «همچون یک مسیحی معشوق رسمی احترام فراوانی قائل است. هر دو را میپرستد «همچون یک مسیحی خدایش را». امّا چون مادام سباتیه به نظرش آسانتر میآید، و نهایتاً ممکن است در آغوش او بیافتد، پس ناشناس ماندن را انتخاب میکند. اینگونه، او میتواند سر فرصت از بت خود لذت ببرد، او را در خفا دوست بدارد، و از بیتفاوتی و بیلطفی او، نهایت حظ را ببرد. به محض این که زن تسلیم او شود، او خواهد رفت. دیگر برایش جالب نیست و دیگر برمی تواند این بازی را ادامه دهد. مجسمه یزده شدن، زن سرد، گرم شده، حتّی ممکن است که نتوانسته باشد او را تصاحب کند. پس سرمایی را که ناگهان دیگر در او نمی دیده، با ناتوانی خویش جبران کرده است.

<sup>†</sup> Prarond

بودلر ـ ژان پل سارتر

صفحه ۶۰

زیبایی غمگینت را که میل من از آن محروم است... زیرا با شور میتوانستم پیکر شریف تو را ببوسم... اگر شبی، با اشکی که به سهولت به دست میآمد، میتوانستی فقط، آه ملکهی سنگدلان تیره کنی درخشش پلکهای سردت را.

پس یک چشمانداز ابتدا به ساکن از حساسیت بودلری وجود دارد که مدتها در خلأ میچرخیده و سپس آموخته که تحقق عینی و بیرونی بیابد. زن سرد، تجسد جنسی قاضی است:

وقتی کار احمقانهای میکنم، با خود میگویم: خدایا! اگر او بفهمد! و وقتـی کـار خوبی میکنم، میگویم: این کاریسـت که مرا به او نزدیک میکند ـ در روح.

سرمای او، نشانه خلوص اوست. زنی که از گناه نخستین رهایی یافته است. همزمان، او را با وجدان غریبهاش یکی میکند که به معنای فسادناپذیری، بیطرفی، و عینیت است. و در عین حال، نگاه است؛ این نگاه خالص آب زلال و برف آب شده که در شگفت نمی شود، رنج نمی کشید، آزرده نمی شیود، بیل که همه چیز را در جای خود قرار می دهد، که جهان را می اندیشد و بودلر جهان را. مسلم است که این سرمای خواستنی، ادای جدیت یخزده مادری ست که فرزندش را در حین «ارتکاب عمل احمقانهای» غافل گیر میکند. امّا همان طور که دیدیم، این عشق به محارم نیست که موجب می شود اقتدار مادرانه را نزد زنانی که می خواهد بجوید؛ برعکس، نیاز او به اقتدار موجب شده که مادرش، ماری دُبرن و مادام ساباتیه را به عنوان قاضی و موضوع خواسته انتخاب کند. در مورد خانم ساباتیه مینویسد:

هیچچیز با لطافت اقتدار او برابری نمیکند.

و به رسمیت میشناسد که توسط تعادلی ویژه، در موقع هرزگیهایش به او میاندیشد:

زمانی که نـزد هرزگـان سـحرگاه سـپید و سـرخ وارد جامعـهی جونـدهی آرمـانی میشود،

با عمل رازی منتقم

در خشن خفته، فرشتهای بیدار میگردد.

میبینیم که عملی صورت میگیرد. در بخش دیگری مکانیسم آن را روشن میکند:

آنچه که معشوقه را عزیزتر میکند، هرزگی با زنان دیگر است. آنچـه کـه او در لـذات حسـی از دسـت مـیدهـد، آن را در پرسـتش بـه دسـت میآورد. آگاهی از نیاز به بخشیده شدن، مرد را مهربانتر میکند. در اینجا، به خصوصیتی از عشق افلاطونی بیمارگون برمیخوریم: بیمار، که از دور زنی قابل احترام را ستایش میکند، تصویر او را فرا میخواند، زمانی که به پستترین اعمال میپردازد. وقتی در توالت است، وقتی اعضای تناسلیاش را میشوید. او ظاهر میشود و در سکوت، با چشمان جدی، به وی مینگرد. بودلر این وسواس را با لذت حفظ میکند. زمانی که در کنار یک «یهودی نفرتانگیز» خوابیده است ـ زنی کثیف، کچل، و آبلهرو ـ در خود تصویر یک فرشته را میآفریند. فرشتهی حقیقی امّا، هر زنی که برای انجام این کار انتخاب کرده باشد، همواره حاضر است و او را مینگرد ـ بیشگ در لحظهی اوج لذت. به طوری که او دیگر بنمیداند که آیا این چهرهی پرهیزکار و جدی را فراخوانده تا از بودن با فاحشهها بیشتر لذت ببرد یا این که روابط سریعش با دخترها، فقط به این درد میخورد که زن برگزیده را ظاهر کند و جود را در رابطه با وی قرار دهد. در هر صورت، این شکل بزرگ سخت، ساکت و ساکن، تجلی اروتیک تنبیه اجتماعی برای بودلر است. مثل آینهای که برخی برای بازتاب تصویر لذتهایشان انتخاب میکنند، آن زن به او اجازه میدهد که موقع عشقبازی، خودش را ببیند.

امّا به طور مستقیمتر، او مقصر است که زن را دوست میدارد، در حالی که زن دوستش نمیدارد. و گناهکارتر است اگر او را بخواهد و او را آلوده کند. او تجسم ممنوعه است، به دلیل سردیاش. و اگر او با انواع سوگندها قسم یاد میکند که محترمش بدارد، برای این است که هوسهایش جنایتهای بزرگتری باشند. باز برگشتیم به خطا و الحاد. زن آنجاست، به شیوه باشکوه و بیحالی که بودلر دوست میدارد راه میرود؛ شیوهای که به تنهایی، به معنای بی تفاوتی و آزادیست. او بودلر را تقریباً نادیده میگیرد. اگر اتفاقاً به او توجه کند، به نظرش فرقی با دیگران ندارد. او از میان نگاهش میگذرد.

### همانگونه که شیشه از میان آفتاب میگذرد.

دور از او، لال، خود را بیمعنی و شفاف میپندارد، مثل یک شیء. امّا در لحظهای که نگاه آن مخلوق زیبا او را در جایگاهش در جهان قرار میدهد، که نگاهش بدون شوق به او فرمان میدهد، او میگریزد، او را میخواهد، به سوی گناه میرود. او گناهکار است. او متفاوت است. هر «دو فرض همزمان»، ناگهان روحش را لبریز میکنند. او در حضور مضاعف این دو جدانشدنی قرار دارد: خیر و شر

در عین حال، سردمزاجی زن محبوب، خواستههای بودلر را معنوی میکند و به لذت بدل می می می کند و به لذت بدل می می ازد. دیدیم که او چه نوع لذت کنترلشده، سبکشده توسط روح را جستوجو می کند. گفتیم که منظور تماس است. این همان لذتی است که در نامه به ماری دُبرن، به خودش وعده می دهد. او را در سکوت خواهد خواست و شهوتش از دور، او را به تمامی در آغوش خواهد گرفت؛ بی آن که اثری بر وی بگذارد، بی آن که حتّی متوجه شود.

صفحه ۶۲

نمیتوانیـد مـانع شـوید کـه اندیشـهام در اطـراف بازوهـا و دسـتهـای زیبایتـان سـرگردان شـود، در چشـمانتن کـه همـهی زنـدگیتـان در آن اسـت، سـرگردان همهی وجود پرستیدنی مادیتان.

از طریق تحقق سرمای شیء مـورد علاقـه، بـودلر بـه آنچـه مـیخواهـد دسـت مـییابـد: تنهاییِ خواستن. این میل یا هوس، که بر بدنهای زیابی بیتفاوت مـیلغـزد، از دور، کـه تنهـا نوازش چشمهاست، همین که از خود لـذت مـیبـرد، زیـرا بـه رسـمیت شـناخته نمـیشـود، دانسته نمیشود. او به شدت نابارور است. هیچ برآشفتگی در زن محبوب برنمیانگیزد. ما این هوس مسری را که پروست در مورد سوان\* از آن سخن میگوید، میشناسیم، که با چنان درخششی تجلی میکند که زن خواسته شده را برمیآشوبد. این دقیقاً چیزګست کـه بودلر از آن بیزار است. زیرا آشفته میکند، جان میبخشد، و کمکم برهنگی یخزدهی شیء خواسته شده را گرم میکند. این هوسی بارور است؛ مسـری و گـرم، کـه بـه فراوانـی ولـرم طبیعت نزدیک است. هوس بودلر شدیداً نابارور و بینتیجه است. از ابتدا او بر خویش حاکم است. زیرا «شکوه سرد زن نابارور»، تنها موجد عشق ذهنی میشود؛ عشقی که زیسته نمیشود و فقط نمایانده میشود. این ارادهی میل است؛ شبح میل، بیش از آن که واقعیت باشد. و از این هیچ مرموز است که بودلر در ابتدا لذت میبرد. زیرا او را به سازش وا نمیدارد. و چون شيء خواسته شده هيچ اهميتي به آن نميدهد، اين آشفتگي مصنوي، كـه بـيشـتـر بازی است تا احساس، او را متعهد نمیکند. بودلر تنها میماند؛ محبوس در خسّت ناتوانی خویش. اگر میہایست با یکی از این زیبارویان دسـتنیـافتنی عشـقبـازی کنـد ۔ کـه او حتـی نمیخواست، چون تحریک عصبی میل را به فرو نشاندن آن ترجیح میداد ـ بـا ایـن شــرط لازم بود که او تا انتها یخزده باقی بماند. او نوشته است: «زنی که دوست میداریم، زنیست کـه لذت نمیبرد.» از دادن لـذت بیـزار بـود. بـرعکس، اگـر مجسـمهی مرمـری بـاقی بمانـد، عمـل جنسی به نوعی **خنثی** تبدیل میشود. بودلر تنها با خودش رابطه برقرار میکنید. تنها، مثل نوجوانی که به خودارضایی میپردازد. شهوت احساس شده، سرچشمهی یک رویداد بیرونی نیست. او هیچچیز **نداده** است. او با یک حجم یخی، عشقبازی کرده است. مادام سـاباتیه، چون یخزده نمانده بود، چون بدن حساس و خلقی سخاوتمند نشان داده بـود، در یـک شــب، معشوق را از دست داد.

امّا اینجا هم دوگانگی هست؛ همانطور که برای «طبیعی» دوگانگی وجود داشت. عمل جنسی با زن سردمزاج، بیشک عملی ملحدانه است. آلودگی خیر، که خیر را در همان پاکی نخستین و باکرهاش باقی میگذارد؛ گناه سفید نابارور، بدون خاطره و بدون اثر، که در هوا گم میشود، درست در لحظهای که اتفاق میافتد، و همزمان موجب تحقق جاودانگی محض قانون و جوانی ابدی و آمادگی ابدی گناهکار میگردد. امّا این جادوی سفید، عشق جادوی سیاه را حذف نمیکند. دیدیم که بودلر چون نمیتواند ماورای خیر قرار گیرد، زیرکانه میکوشد

<sup>\*</sup> Swan

تا خیر را بیارزش کند. پس مازوشیسـم (خودآزاری) سـردمزاجی با سادیسـم (دیگرآزاری) همره میشود. قاضی ترسناکی، که همان زن سردمزاج است، یک قربانی هم هسـت. اگر عمل عاشقانه برای بودلر سه نفری انجام میپذیرد، اگر بت، در زمان پرداختن به هوسها، به همراه یک روسپی ظاهر میشود، برای این نیسـت که او فقط به یک تماشـاچی و شـاهد سختگیر نیاز دارد. بلکه به این دلیل هم هست که میخواهد آن بت را تحقیر کند. از طریق همراهش که پول گرفته اسـت، با آن زن ارتباط برقرار میکند، به او خیانت میکند، او را میآلاید. انگار بودلر به دلیل بیزاری از عمل مسـتقیم در جهان، در جسـتوجـوی تأثیرات جادوییسـت، یعنی از راه دور. زیرا کمتر او را درگیر میکنند. آنوقت زن سـردمزاج تبیدل میشود به زن شـریف، که شرافتش هم کمی مسخره است و شوهرش با زنهای دیگر، به او خیانت میکند. این همان مطلبی است که در فانفارلوری عجیب میتوان مشـاهده کرد. در اینجا سردی تبدیل میشود به عـدم مهـارت و بـیتجربگی، و زمـانی کـه بـرای نگـه داشـتن اشوهری که دوسـت میدارد به حرکـات عاشـقانهای میپردازد کـه از آنهـا بیزار اسـت، ایـن سـردی تهوعآور میشود...

بعد از این مطالب، چیز کمی درباره کداندیسم معروف بودلر برای گفتن میماند. خواننده، خود رابطه کی بین ضد له طبیعت بودن، مصنوع پرستی، و سردمزاجی را درمی یابد. چند مطلب دیگر؛ اوّل این که بدولر خود در جایی نوشته که داندیسم، نوعی اخلاقیات تلاش است:

برای آنان که در آن واحد، هم کشیش هستند و هم قربانی، تمام شـرایط مـادی پیچیدهای که به آن گردن مینهنـد، از لبـاس و آرایـش بـیعیـب و نقـص در تمـام مدت روز و شب، تا مهارتهای خطرناک ورزشـی، همگـی تمـرین هسـتند بـرای تقویت اراده و انتظام روح.

و او خود در این مورد، از کلمه ی رواقی گری استفاده می کند. این قواعد دقیق و وسواسگون را ابتدا برای ایجاد مانعی در برابر آزادی بی حدش، به خود هموار می کند. توسط اجبارهای دائمی تکراری، ورطه ی عمق خود را از خود پنهان می کند. او داندی است، چون از خودش میترسد. این عمل رواقیون بدبین است. اشاره کنیم که داندیسم، به دلیل بیهودگی اش، به دلیل آزادی اعمال ارزشها و وظایف، به یک انتخاب اخلاقی شبیه است. به نظر می رسد که در این زمینه، او موفق شده به تعالی، که از ابتدا در خویش یافته بود، تحقق بخشد. امّا این رضایت قلابی است. داندیسم، تصویر تضعیف شده ی انتخاب مطلق ارزشهای نامشروط است. در واقع، او در محدودیتهای خیر سنتی می ماند. بی شک، بیهوده و رایگان نامشروط است؛ امّا در عین حال، کاملاً بی خطر است. هیچکدام از قوانین ثابت را به هم نمی ریزد. می خواهد بی فایده باشد و بی شک، به دردی نمی خورد. امّا ضرر هم ندارد و طبقه ی حاکم، همواره یک داندی را به یک انقلابی ترجیح می دهد؛ همان طور که بورژوازی لویی فیلیپ، همواره یک داندی را به یک انقلابی ترجیح می دهد؛ همان طور که بورژوازی لویی فیلیپ، مبالغه های هنر برای هنر را به ادبیات متعهد هوگو، ساند، و پیر لورو\*، ترجیح می دهد. این یک

<sup>\*</sup> Hugo Victor , Sand Georges , Pierre Leroux

بازی بچگانه است که بزرگترها، با گذشت به آن نگاه میکنند. اینها وظایف اضافی است که بودلر، علاوه بر وظایف جامعه، به خود تحمیل میکند. با طمطراق از آن سخن میگوید؛ با بیاعتنایی و همچنین با لبخندی بر گوشهی لب. دلش نمیخواهد خیلی او را جدی بگیرند.

امًا در عمق، این قوانین دشوار و بیهوده، آرمان تلاش و سازندگی برای او هستند. شرافت و عظمت انسانی بودلر، بیش از همه، مدیون این بیزاری او از رها کردن خویش است. سستگیری، رها کردن خود، شل بودن، برای خطاهایی نابخشودنی هستند. باید به خود لگام زد، خود را مهار کرد، متمرکز کرد. پـس از امرسـون ٔ، او مـینویســد کـه «قهرمـان کســی است که همواره متمرکز است.» او نزد دلاکروا $^{\dagger}$ ، آنچه ستایش میکند: «ایجاز و نوعی شدت بدون تظاهر، که نتیجهی عادی تمرکز همهی قوای ذهنی به سوی نقطهای معین میباشد.» ما حالا بودلر را آنقدر میشناسیم که معنای این جملات را بفهمیم: او به دلیل تولد در دورانی جبرگرا، این دلآگاهی را داشت که زندگی معنوی داده نمیشود؛ بـلکـه سـاخته مـیشـود و هوشیاری و روشنبینی بازتابیاش به او اجازه دادند که آرمان تسلط بر خود را شکل دهد: مرد واقعاً همان مرد سا، در خیر یا شرّ، در نهایت تنش. همواره مسأله، همـان تـلاش اســت بـرای دستیابی به «تفاوت». تسلط بر خود و مهار خود، یعنی آفریدن با دستهای خود، زیـر لگـام، **خود**ی که شخص میخواهـد داشـته باشــد. از ایـن دیـدگاه، داندیســم دورهای از تـلاش دائمـاً ناموفق بودلر است ۔ نارسیسی که میکوشد در چشمهای خود، تلألؤ یابد و بازتاب خود را در آنجا به دست آورد. روشنبینی، داندیسم، شکلهای مختلفی هستند که این زوج «جـلاد ـ قربانی» به خود میگیرد که در آن، جلاد بیهوده میکوشـد از قربانی خود جدا شود و خود را در خطوط بههـمریختـهی او بازیابـد. تـلاش بـرای مضاعف شـدن، در ایـنجـا واضحتـرین شـکل را می یابد: شیء بودن برای خویش، خود را آراستن، خود را نقاشی کردن مثل یک صندوق اشیاء متبرکه، برای این که بتوان صاحب شیء شد، آن را به تفصیل تماشا کرد و در آن حل شد. این آن چیزیست که به بودلر، این وجد دائماً پرتنش را میدهـد. او خـود رهـا کـردن را نمـیدانـد؛ همانطور که خودبهخودی را نمیشناسد. هیچچیز به اندازهی اندوه، با Splean فرق ندارد. برعکس، در اینجا عـدم رضایتی مردانـه وجـود دارد؛ یـک فـراروی عمـدی و پرشــور. بلـن<sup>‡</sup>، بـه درستی مینویسد: «شاپستگی بودلر در این است که به نارضایی پژواکی صحیحتر داده و آن را از کلیشههای متحجر بیرون آورده است... آنچه نو است، ادامهی الهام به عنوان «تنش بین نیروهای معنـویسـت» و نـه بـه عنـوان راهحـل... آنچـه کـه نهایتـاً بـودلر را از رمانتیسـم جـدا میکند، این است... که او نارضایی را به اصلی برای پیروزی بدل میکند<sup>و</sup>.» پس تحول روانی، نزد او چیزی نیست، مگر عمل مداوم به **کار روی خود**، ناراحت شدن، خود را واداشتن برای ایـن کـه همـواره در بـالاترین حـد در دســترس بـودن قـرار داشــته باشــد. زیـرا کـه نـزد او، در

<sup>\*</sup> Emerson

<sup>†</sup> Delacroix

<sup>‡</sup> Blin

<sup>&</sup>lt;sup>§</sup> بلن: بودلر، ص۸۱ ـ ۸۲؛ متن فرانسه.

دسترس بودن، به معنای خود را رها کردن ژیدگونه به زمان حال نیست. بـلکـه یـک موقعیت مبارزه است. فقط این عملیات درونی نم.تواننـد انجـام یـک فعالیـت مفیـد را هـدف قـرار دهنـد. میبایست بیهوده باشـند. و در ضمن، نباید منجر به زیر سـؤال بـردن اخلاقیـات الهـی شـودند. پس باید خود را در بیهودگی مطلق داندیسم، محدود کنند.

بهعلاوه، داندیسم یک آیین است. بودلر بارها بر این مسأله پافشـاری کـرده. او مـیگویـد آیین من، و خود را هم «کشیش و هم قربانی» میداند. امّا در عین حال، و در تضادی آشـکار، مدعی است که با داندیسم در اشرافیتی بسـته وارد مـیشـود کـه «گسسـتن از آن، بسـیار دشوار است. زیرا مبتنی بر گرانبهاترین صفات و نابودشـدنیترین آنهاسـت و هـمچنـین، بر موهبتی آسمانی اسـتوار اسـت کـه کـار و پـول نمـیتواننـد ارائـه دهنـد.» و داندیسـم، تبـدیل میشود به «نهادی خارج از قوانین، که دارای قوانین سختگیرانهایست که همهی پیـروانش مطیع آناند.»

کاراکتر **جمعی** این نهاد، نبایـد مـا را بـه اشــتباه بیانـدازد. چـون اگـر از سـویی، بـودلر آن را ناشی از **طبقهی اجتماعی** معرفی میکند، از سوی دیگر، بارها به این مطلب اشاره میکنـد که در واقع، یک داندی، موجود خارج از طبقهایست و در واقع، داندیسم بـودلری، واکنشــی شخصی به مسألهی موقعیت اجتماعی نویسنده است. در قرن هیجدهم، وجود یک اشرافیت موروثی، همهچیز را ساده میکرد: نویسندهی حرفهای، هر اصلیتی که داشت، چه نامشروع، چه فرزند یک چاقوکش، روابط مستقیم با اشرافیت داشت، ورای بورژوازی. یا توسط اشرافیت پانسیون دریافت میکند، یا به فرمان آن تنبیه میشود، یا مستقیماً به آن وابسته است، درآمد و شایستگی اجتماعیاش را از آن دریافت میکند، «شـرافت» و «مانـا»ی خـود را از آن مـیگیـرد، در بـیکـارگی آن شـرکت مـیکنـد و افتخـاری کـه مـیخواهـد کسـب کنـد، بازتـاب جاودانگی است که یک خـانوادهی سـلطنتی، از طریـق وراثـت مقـام دارد. زمـانی کـه طبقـهی اشراف فرو ریخت، نویسنده توسط سقوط حامیانش کاملاً گیج شد و ناچار شد توجیهات جدیدی برای خود بیابد. ارتباطی که او با کاست مقدس کشیشها و اشراف داشت، واقعاً او را بیطبقه میکرد. یعنی از طبقهی بورژوازی که از آن آمده بود، جدا میکرد. نسب او یاک میشد و توسط اشرافیت تغذیه میگردید، بی آن که معذلک، بتواند وارد آن شود. چون توسط کارش و زندگی مادیاش به یک جامعهی والا و دستنیافتنی وابسته بود، جامعـهای کـه خـود بیکاره و انگل بـود و کـار وی را بـا هـدایای بوالهوسـانه و نامتناسـب بـا اثـر، پـاداش مـیداد و معذلک، هنرمند توسط خاندان، دوستان، نوع زندگی روزمرهی خود، محصور در بـورژوازیای میماند که توان توجیه او را از دست داده بود. میدانست که جداست، در هـوا و بـیریشـه، یک Ganymède که چنگالهای عقاب آورده است و همواره خویش را از محیطی برتر احسـاس میکند. اما بعد از انقلاب، طبقهی بورژوا قدرت را در دست میگیرد.حالا این اوست کـه منطقـاً باید موقعیت و احترام هنرمند را تعیین کند. امّا این امر در صورتی ممکن است که او بپذیرد وارد بورژوازی بشود. در حالی که این امر اصلاً قابل طرح نیست. اوّلاً دویست سال عنایت شاهانه، به هنرمند آموخته است که بورژوازی را تحقیر کند و بهعلاوه، انگل یک طبقهی انگل، آموخته

که خود را مثل یک کشیش بداند و تنها به تقویت اندیشه ناب و هنر ناب بپردازد. اگر به طبقه ی خود برگردد، کارکردش به کلی تغییر میکند. بورژوازی، اگرچه طبقه ی ستمگری است، امّا انگل نیست. اگر پوست کارگر را میکند، خودش هم همراه او کار میکند. آفرینش یک اثر هنری در درون یک جامعه ی بورژوازی، تبدیل به تعهد خدمت میشود. شاعر باید استعدادش را در خدمت طبقه ی خود قرار دهد؛ مثل مهندس یا وکیل. باید کمکش کند که نسبت به خود، آگاه شود و به تولید توسعه ی افسانههایی بپردازد که ستم به طبقه ی کارگر را موجه میکند. در عوض، جامعه ی بورژوازی او را تقدیس میکند. امّا در این معامله، او بازنده است. چون هم استقلالش را از دست میدهد و هم برتریاش را. بدون شک، هنوز به گروهی برگزیده تعلق دارد. امّا پزشکان و دفترداران هم گروههای برگزیدهای هستند. سلسلهمراتب در درون طبقه ی بورژوا، به تناسب بازده اثر اجتماعی، تعیین میشود و جماعت هنرمندان، جایگاهی ثانوی دارد؛ کمی پایینتر از دانشگاهیان.

این چیزیست که اکثر نویسندهها نمیتوانند بپذیرند. در برابر کسی مثل امیل آژیه\*، که به قرارداد عمل میکند، چند نفر ناراضی و سرکش وجود دارد. چه باید کرد؟ هیچکس، مسلماً به فکرش نمیرسد که از طبقه کارگر، تقاضای توجیه کند ـ که بدون شک، موجد تغییر طبقه ی واقعی میشود؛ امّا در جهت برعکس. هیچکس هم شجاعت این را ندارد که تنهایی آزاد بزرگ را مطالبه کند. انتخاب خویشتن خویش در اضطراب، یعنی سرنوشت و سهم لوترآمون ٔ، رمبو ٔ، و وانگوگ ٔ. برخیها مثل برادران گنکور ٔ\*\*، یا مریمه ٔ ٔ ، خواهند کوشید مورد عنایت اشرافیت تازه به دوران رسیده قرار بگیرند و بدون رضایت واقعی، تلاش خواهند کرد که نزد اشرافیت ناپلئونی، همان نقشی را ایفا کنند که هنرمندان گذشته، در دربار لویی پانزدهم داشتند. امّا بیشتر آنها خواهند کوشید که نوعی تغییر طبقه ی نمادین انجام دهند. مثلاً فلوبر ٔ به در حالی که مثل یک بورژوای ثروتمند شهرستانی زندگی میکرد، ابتدا به ساکن، خود را خارج از بورژوای اعلام میکند. نوعی گسستن اسطورهای از طبقه ی خودش، که شبیه تصویر رنگپریده ی گسستنهای حقیقی است که در قرن هیجدهم پذیرش یک نویسنده بورژوا در سالن وی میکرد. این گستت، در بورژوا در سالن وی می ادام دولامبر \*\*\*، دوست دوک دوشوازول ٔ ابا ایجاد میکرد. این گستت، در بورژوا در سالن وی می ادام دولامبر نادرا نمان نواد نمادین اجرا خواهد شد: لباس، غذا، عادات، سخنان، و لحظهای از آرامش، توسط رفتارهای نمادین اجرا خواهد شد: لباس، غذا، عادات، سخنان، و

<sup>\*</sup> Emile Augier

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Lautréamont

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> Rimbaud

<sup>§</sup> Van Gogh

<sup>\*\*</sup> Goncourt

<sup>&</sup>lt;sup>††</sup> Merinée

<sup>\*\*</sup> Flubert

<sup>§§</sup> Salon

<sup>\*\*\*</sup> Mme du Lambert

ttt Duc de Choiseul

سـلائق، اجباراً ادای این جدایی را درمیآورند. این نقش، باید با تداومی هوشیارانه اجرا شـود. اگرنه، قابل مشاهده نخواهد بود. در این معنا، آیین بودلری **تفاوت**، نزد فلوبر و گوتیه\* هم دیـده میشود. امّا جابهجایی طبقهی اجتماعی به صورت نمادین ۔ کـه ممکـن اسـت خطـر آزادی و جنون را در پی داشته باشد ـ باید با پیوستن و پذیرش اسطورهای به جامعهای همراه باشد که یادآور اشرافیت از دست رفته است. یعنی اجتماعی که هنرمنید وارد آن خواهید شید، بایید خصوصیات طبقهی انگلی که در گذشته او را تقدیس میکرد، داشته باشید و به طور قطع، خارج از چرخهی تولید و مصرف، در سطحی از فعالیت نابارور و بیثمر قرار داشته باشد. فلـوبر موفق شد که در ورای قرون، به سروانتس<sup>†</sup>، رابله<sup>‡</sup>، و ویرژیـل<sup>§</sup> بپیونـدد. او مـیدانـد کـه در صـد سال یا هزار سال بعد هم نویسندگانی خواهند آمـد و بـه او خواهنـد پیوسـت. او سـادهدلانـه، آنها را همچون خالق دونکیشوت میپندارد. انگل اسپانیای سلطنتطلب، یا نویسندهی گارگانتوا، انگل کلیسا و مثل آفرینندهی انهاید، انگل امپراتوری روم، حتّی به فکرش هـم خطـور نمـیکنـد کـه نقـش نویسـنده، ممکـن اسـت در قـرون آینـده عـوض شـود و بـا خـوشبینـی سادهلوحانهای، که تیرهترین اظهارات او را همراهی میکند، نوعی برادری فراماسونری میپرورد که مطمئن است از نخستین انسان تا آخرین آن را در بر خواهد گرفت. این جامعـهی پنهانی، که بیشترین اعضای آن، مردگان و کودکـان هنـوز زاده نشــدهانـد، بـرای هنرمنـد کـاملاً رضایتبخیش است. نخست آن کیه روی الگیویی سیاخته شیده کیه دورکهایم \*\*، آن را «همبستگی مکانیک» مـینامـد. در واقـع، هنرمنـد زنـده، کـل ایـن جامعـه را در هـر لحظـهی زندگیاش، به طور خلاصه، به همراه دارد؛ مثل آدم با اصل و نسـبی کـه همـهجـا و در حضـور همهکس، خانواده و اجداد خود را به همراه دارد و معرف انهاست. امّا افتخار در اینجا، از پیونـد همبستگی اورگانیک تشکیل شده است. یک اشرافزاده، وظایف دقیقی نسبت بـه مردگـان و یا نوهی نتیجههایش دارد. چون آنها توسط او هسـتی خواهنـد یافـت، او مسـؤول آنهاسـت. ميتواند آمادهشان سازد، يا باعث درخششان گردد. بـرعكس، ويرژيـل هـيچ نيـازي بـه فلـوبر ندارد. افتخار او، به هیچ کمک فردی احتیاج ندارد. در جامعهی اسطورهای که نویسـنده انتخـاب کرده است، همهی اعضا همسایهی یکدیگر هستند، بی آن که در راهی مشترک باشند. باید گفت آنها در کنار هم هستند، مثل مردگان در یک قبرستان. و این هیچ تعجبی ندارد. چون همه مردهاند. امّا این جامعهی بدون تعهد، فلوبر را با هدایایش سـرخوش مـیکنـد. در واقـع او فعالیت ادبی را تا سطح کارکرد یا عملی اجتماعی بالا میبرد. این مردگان بزرگ، که در واقع، بیشتر در تنهایی، نگرانی، و شگفتی زیستهاند، که نمـیتوانسـتند بـه خـود کـاملاً بـه عنـوان نویسنده یا هنرمند بیاندیشند و حالا مردهاند، مثل هـر کســی، نـامطمئن، از بیـرون بـه آنهـا ـ چون رفتهاند و زندگیشان به مثابهی سرنوشت جلوه میکند ـ این عنوان شاعر را، کـه شـاید

<sup>\*</sup> Gautier

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Cervantes

<sup>\*</sup> Rablais

<sup>§</sup> Viraile

<sup>\*\*</sup> Durkheim

آرزویش را داشتند بی آن که از داشتنش مطمئن باشند، به جای این که به عنوان هدف تلاشهایشان بپنداریم، به عنوان ویژگی شخصیت آنها تلقی میکنیم. آنها برای نویسنده شدن ننوشتهاند. بلکه چون نویسنده بودهاند، نوشتهاند. به محض این که شخص خود را از آنان میداند و به صورت اسطورهای در مصاحبت آنان زندگی میکند، اطمینان مییابد که این کاراکتر را دارد. آنوقت، مشغولیات فلوبر، مثلاً به جای این که نتیجه انتخابی مخاطره آمیز و رایگان باشد، به نظرش همچون تجلیات این طبیعت میرسند. امّا چون علاوه بر این، منظور، پیوستن به یک جامعه ی برگزیده است، یک انجمن زاهدانه، این طبیعت نویسنده هم مانند اجرای یک عمل آیینی میشود. هر کلمه که فلوبر بر کاغذ مینویسد، لحظهای از ارتباط با قدیسان است. برای او، ویرژیل، رابله، سروانتس، دوباره زنده میشوند و با قلم او مینویسند. از طریق داشتن این صفت غریب، که همزمان استعداد است و مقام مقدس، طبیعت و عمل تقدس، فلوبر از طبقه ی اجتماعی خود جدا میشود و به یک اشرافیت انگلی میپیوندد که او را تقدیس میکند.

او پوچی خود را میپوشاند؛ آزادی غیر قابل توجیه انتخابش را. او یک جامعه معنوی را جایگزین اشرافیت از دست رفته میکند و توانسته مأموریت مذهبی خود را حفظ کند.

بدون هیچ تردیدی، بودلر هم انتخاب کرده که وارد این جامعـه بشـود. صـد بـار هـزار بـار در آثارش از «شاعر» و «هنرمند» سخن میگوید. او خود را توسط نویسندگان گذشته، توجیه و تقدیس میکند. او حتّی دورتر هم میرود؛ چـون بـا مـرگ، رابطـهی دوسـتی برقـرار مـیکنـد. رابطهی طولانی او با ادگار آلنپو، هدف اصلیاش این است که وی را به این نظام عرفانی وارد کند. گفته شده که تشابهات گیجکنندهای که زندگی این شاعر آمریکایی با زنـدگی او داشــته، وی را جذب میکرده. این راست است. امّا این شباهت سرنوشت، به این دلیل برایش جـذاب بود که **پو مرده بود**. اگر زنده بود، مؤلف اورکا فقط یک جسم مبهم بود؛ مثل خـودش. چـهگونـه میشد دو پوچی توجیهناپذیر را به یکدیگر تکیه داد. در حالی کـه بـه عنـوان مـرده، چـهـرهی او شکل میگیرد و مشخص میشود. عناوین شاعر و شهید، به طور طبیعی، به او اطلاق میشوند. هستیاش تبدیل بهسرنوشت میشود. بدبختیهایش گویی نتیجهی تقدیری مقدرند.اینجاست که تشابهات، ارزش خود را به دست میآورند. ادگار پو، تصویری در گذشته از بودلر دارد. چیزی مثل یحیی، تعمیددهنده، نسبت به این مسیح لعنتی. بـودلر بـه سـالهـای عمیق نگاه میکند؛ به این آمریکای دوردست و نفرتانگیز. و ناگهان بازتاب خویش را در آبهای تیرهی گذشته کشف میکند. این همان اوست. در جا هستیاش متبرک میشود. در ایـنجـا او با فلوبر متفاوت است و نیازی به انجمن کامل هنرمندان ندارد (هرچند که در شعر فـانوسه ٔ ا به نظر میرسد اجتماع معنوی خود را معرفی میکند). فردگرایی خشـمگـین او، ایـنجـا هـم **انتخاب** میکند و برگزیدهی او، معرف همهی برگزیدگان میشود. در این که رابطهی بودلر با پو هم چیزی از اتحاد قدیسان دارد، مطالعهی دعـای معـروف شـعر فشـفشــههـا، بـرای اثبـات آن كفايت مىكند:

<sup>\*</sup> Phares

صفحه ۶۹

هر روز صبح به درگاه خداوند دعا کنم، منبع همـهـی نیـرو و همـهـی عـدالت، و بـه پدرم، ماریت، و یو، به عنوان شفیعانم.

این بدانمعناست که در روح عارفانه ی بودلر، جامعه ی لامذهب هنرمندان ارزشی، عمیقاً مذهبی یافته است و به کلیسا بدل شده. انگل بودنی که بودلر در حسرت آن است و میکوشد دوباره ایجاد کند، از نوع اشرافیت کلیسایی است. و عر عضو این اشرافیت، در دیگری (و یا به تناسب خلقوخوی او، در همه ی اعضای دیگر) تصویر مقدس خود و یک فرشته ی نگهبان را میبیند.

امّا این جامعه ی معنوی نمی تواند کاملاً نویسنده ی ما را راضی کند. اوّلاً، به دنبال تضاد ذاتی انتخاب نخستینش، به محض این که عنوانی را که میخواهد، به دست می آورد، از آن ناراضی است. او هم شاعر است و هم نیست. اگر خود را تنها و بی چاره و خردشده زیر بار مسؤولیت عظیم انتخاب خویش می یابد، بلافاصله می خواهد وارد یک نظام رهبانی شود. امّا به محض این که در صومعهای که خود ساخته پذیرفته می شود، می خواهد از آن بگریزد. نمی پذیرد که در آن نظام، راهبی مثل دیگران باشد. به نوعی فعالیت هنرمندانه، به نظرش به اندازه ی کافی بیه وده (گراتویت) نیست. نزد نقاش و نویسنده شور دیدن و توصیف کردن هست که به نظر او عوامانه است. این مطلب را می توان آشکارا در بخشی از تحقیق او درباره ی کنستاتن گی\* ملاحظه کرد:

به شما گفتهام که اکراه دارم او را یک هنرمند مطلق (ناب) بنامم و او خودش هم با تواضعی آمیخته به شرم اشرافی، از پذیرفتن آن سر باز میزند. با کمال میل، او را یک داندی مینامم و برای این کار، چند دلیل خوب دارم. زیرا کلمه ی داندی، متضمن جوهر شخصیت و هوشی ظریف در قلمرو کارکرد اخلاق جهان است. از سوی دیگر، داندی در سودای بیاحساسی و بیتفاوتی است. در حالی که آقای گی، مقهور شوری سیریناپذیر است؛ شور دیدن و احساس کردن. و اینجاست که او شدیداً از داندیسم فاصله میگیرد.

برای کسی که بین سطور را میخواند، روشن است که داندیسم، آرمانی والاتر از شعر است. اینجا سخن از جامعهای است که در مرتبه ورم مدل جامعه هنرمندان فلوبر، گوتیه، و تئوریسینهای هنر برای هنر شکل گرفته است. از مدل آنها، آرمانهای بیهودگی، همرستگی مکانیک، و انگل صنعتی را وام گرفته است. ولی این جامعه، روی دست آن یکی بلند شده، از نظر شرایط پیوستن، یعنی خصوصیات ذاتی هنرمند، در آن مبالغه شده و به نهایت رسیدهاند. به جای پرداختن به شغل هنری، که زیادی مفید تلقی میشود، آیین آرایش، و به جای ستایش زیبایی، که آثار ثابت و پایدار پدید میآورد، عشق به ظرافت و خوشلباسی، که ناپایدار است و میرا و نازا، عمل خلاقانهی شاعر یا نقاش از جوهر خود تهی

<sup>\*</sup> Constantin Guys

میشود و شکلهای عملی کاملاً بیهوده به خود میگیرد، به معنای «ژید»ی آن، و حتّی پوچ، ابداع زیباشناسانه تبدیل به فریب و اغفال و شور خلاقه در بیاحساسی منجمد میگردد. همزمان، ذوق مرگ و تباهی که بودلر در آن پیشدرآمد بارس\* است و نزد او همراه با تشویش فردگراییست، وی را وادار میکند تا آنچه را که فلوبر میخواست، رد کند. او نمیخواهد که این جامعه، به عنوان نوع بشری، پایدار باشد. برای این که مُهر نایابی و یکتایی داشته باشد، باید که در میان نوع بشر محکوم به نابودی باشد. برای این است که داندیسم، «آخرین در خشش قهرمانی در تباهی است... خورشید غروب کننده».

در یک کلام، ورای جامعه اشرافی، امّا غیر مذهبی هنرمندان، بودلر نظامی میآفریند که معرف معنویت خالص باشد. او مدعیست که همزمان، به دو اجتماع تعلق دارد، که دومی جوهر اوّلی است. از این راه، این مرد تنها که از تنهایی میترسد، مسأله ی روابط اجتماعی را این طور حل میکند: روابطی جادویی، موجوداتی منزوی را به هم مرتبط میکند که اکثر آنها مردهاند. او انگل انگلها را آفریده است. داندی، انگل شاعرست، که خود انگل طبقه ی ستمگر است. در ورای هنرمند، که هنوز در جستوجوی آفرینش است، او ایدهآل اجتماعی ناباروری مطلق را مجسم میکند که در آن، ستایش من، با حذف من یکی میشود. به این دلیل است که به درستی گفته است که «خودکشی، تقدیس متعالی داندیسیم است». حتّی بهتر، داندیسیم باشگاه «خودکشی کردهها» است و زندگی هر یک از اعضای آن، بهترین خودکشی دائمی است.

تا چه حود بودلر این تنش روحی را متحقق کرده است؟ تا چه حد فقط در رؤیای آن بوده است؟ این مطلب گفتنش دشوار است. نه این که تلاش دائمی او را برای شیکپوشی مورد تردید قرار دهیم؛ برای این که «در هر ساعت از روز یا شب»، پوشش بی عیب و نقص داشته باشد. شستوشوهایی که تطهیر میکنند، سرد میکنند، حوان میکنند، باید ارزشی عمیقاً نمادین برای او میداشتند. مردی که خوب شسته شده باشد، هم چون فلزی در خورشید می درخشد. آبی که بر بدنی جاری می شود، خاطره ی خطاهای گذشته را نابود میکند. زندگیهای انگلی را که به پوست چسبیدهاند، می شوید. امّا مین به نوعی تحریف زیرکانه و مداوم در تلاش او می اندیشیم. در اصل، داندی ورزشکار و جنگجو، باید لباس و پوشش مردانه ی اشرافیتی بی پیرایه را داشته باشد: «کمال در آراستگی (در نظر یک داندی) در سادگی مطلق است \*».

امّا پس این موهای رنگ کرده، ناخنهای زنانه، دستکشهای صورتی، و زلفهای بلند، چه معنایی دارند ـ همهی چیزهایی که یک داندی حقیقی به آنها بدسلیقگی خطاب خواهد کرد! نزد بودلر، گذری نامحسوس از مردانگی داندی، به نوعی طنّازی زنانه هست. نگاهی بیاندازیم به این توصیف که از یک پرترهی حقیقی تر است: «با لگامهای آهسته، به رفتاری تابدار و کمی

<sup>\*</sup> Barrés

<sup>ٔ</sup> هنر رمانتیک

زنانه، بودلر از روی سکوه دروازهی نامور\* میگذشت. با دقت از قدم گذاشتن بر تپالهها اجتناب میکرد و اگر باران میبارید، روی پنجههای کفش ورنیاش که دوست داشت خود را در آنها تماشا کند میپرید. تازه اصلاح شده، موها موجدار پشتگوشها، یقهی پیراهن نرم و مطلقاً سپید؛ هم شبیه یک هنرپیشه ٔ.»

حالا دیگر بیشتر شبیه یک همجنسباز است تا یک داندی. چون داندیسم، نوعی دفاع علیه دیگران هم هست. باچند برگزیده که بودلر خوب میشناسد، میتواند به بازی منحط خیر و شرّ بپردازد. میداند تا چه اندازه خود را در معرض قضاوت آنان قـرار دهـد، از تحقیـر آنهـا بـه خود ببالد، و چهگونه هر لجظه برایش امکان دارد که بالهایش را تکان دهد، از آنهـا بگریـزد، و ورای تصویری که خود به آنها داده است قرار گیرد و به آزادی بیرون از هر قضاوتی تبدیل شود. میتواند از آنها متنفر باشد یا بترسد. در هر حال، با آنها آسوده است. اما **دیگران**، جماعت بينام ديگران كه هستند؟ با آنها هـيچ نسـبتي نـدارد. آنهـا قضاتي بـالقوه هسـتند. امّـا از قواعدی که قضاوتشان به آنها ارجاع میدهد، بیاطلاعند. «سلطهی چهرهی انسانی» کمتر ترسناک بود اگر در هر چهرهای، دو چشم مراقب وجود نداشت. همهجا چشم هست و پشت این چشمها، آگاهیها (وجدانها)، همهی آنها او را میبینند، او را تصاحب میکنند و هضم میکنند. یعنی در اعماق قلبها طبق هبندی شده، بستهبندی شده، با یک برچسب کـه نمیداند چیست، باقی میماند. این مردی که میگذرد و نگاهی بیتفاوت بـه او مـیانـدازد، شاید «تفاوت» او را نمیداند. شاید در او، فقط یک بورژوا، همانند دیگران میبیند. و چـون ایـن تفاوت باید توسط دیگری به رسمیت شناخته شـده، یـا بـه طـور عینـی وجـود یابـد، گـردشگـر بیتفاوت، با همین نگاه ساده، او را تخریب میکند. این دیگری، برعکس، او را هیولایی میپندارد. امّا چهگونه خود را از این قضاوت مصون نگه داریم، چگون اعلام کنیم که جان سـالم به در میبریم، اگر دلایلش را ندانیم؟ این، همانا هر جایی بودن حقیقی است. شخص به همه تعلق دارد. مثلاً اصل اخلاقی مردمی که به سگ اجازه میدهند به یک اسقف نگاه کند، نتایج وحشتناکی دارد. چون دقیقاً برای سگ، اسقفی وجود ندارد. «در یک نمایش، در یک بال، هر کس از همه لذت میبرد.» پس هر پادویی میتواند از بودلر لـذت بببـرد. او بـیدفـاع و برهنـه است، زیر نگاهها. پس با یکی از این تناقضاتی که به آنها عادت کردهایم، بودلر مرد جماعات انبوه، کسی است که بیش از همه از جماعت میترسد. لذتی که تماشای گروه مردمان به او میدهد، خوشی **نگاه کردن** است. و آن که نگاه میکند، فراموش میکنید کیه ممکن است دیده شود (همه میتوانند این تجربه را بیازمایند). این ناپدیـد شـدن «مـن»، کـه بـودلر از آن سخن میگوید، در این مورد بهخصوص، هیچ ارتباطی با حل شدن من در باور همهخدایی یانتئیستی ندارد. او خودش را در جماعت گم نمیکند. بلکه به تماشا مینشیند و بـاور نـدارد که تماشا میشود. پس در برابر این شیء متحرک رنگارنگ، به یک آزادی کاملاً تماشاگر تبدیل میشود. برای گردشگر، در واقع، تماشای کوچه این لطف را دارد که رهگذرهای گرفتار و دربند

<sup>\*</sup> Namur

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Camille Lemonnier - Cité par crépet. P. 166.

مشکلات خود، متمرکز بر کارشان، به او توجه نمیکنند. امّا اگر ناگهان یکی از این رهگذرها سرش را بلند کند، آنوقت مشاهدهگر بـه مشـاهدهشـونده بـدل مـیشـود. شـکارچی شـکار میشود. بودلر از این که فکر کند طعمه است، وحشت دارد. برای او عذابی است که وارد یک قهوهخانه یا مکان عمومی شود. چون در این مورد، همهی نگاهها بـه طـرف فـردی کـه وارد میشود میچرخد و او که درست نمیبیند و به مکان عادت نکرده، نمیتواند از خود دفاع کند ـ با نگاه کردن به آنانی که به او نگاه میکنند. او این جنون را دارد که هر جا میرود، کســی را همراه ببرد؛ نه فقط به دلیلی که آسلینو میگوید «جنون شاعر و نویسندهی دراماتیک، که همواره نیاز به مخاطب دارد»، بلکه چون میخواهد نگاهی آشنا او را جذب کند؛ وجدانی بیخطر که از او، علیه وجدانهای بیگانه، حمایت میکند. در یک کلام، او وحشتناک خجالتی است. و میدانیم که به عنوان سخنران، چه بدبختیهایی داشته. موقع خواندن تیق میزده، آنقدر سریع میخوانده که قابل درک نبوده، چشمهایش را بـه یادداشــتهـایش مـیدوختـه و بـینهایـت در رنج بـه نظـر مـیرسـیده. داندیسـم او دفـاعی در برابـر خجالـت اوسـت. پـاکی وسواسگونهاش، نظـم و ترتیـب در لبـاس پوشـیدن بـا دقتـی دائمـی، نشـانهی عـدم پـذیرش غافلگیر شدن و خطا کردن است. میخواهد در چشم دیگران، بیعیبونقص باشد. و این بیعیبونقصی جسمانی، نمادی از غیر قابل سرزنش بودن اخلاقی است. همانطور که شخص خودآزار (مازوشیست)، فقط تحقیرهای سفارشی را میپذیرد، بودلر نمیخواهد مورد قضاوت قرار گیرد، بی آن که قبلاً رضایت خودش جلب شده باشد. یعنی باید بتواند مراقبتهای لازم را به عمل آورد تا مطابق میلش، از قضاوت بگریزد. امّا بـه دلیـل حرکتـی متضـاد، عجیـب و غریب بودن لباسهایش، موهایش که نگاهها را به سوی او جلب میکننـد، تأییـدی عمـدی بـر یگانگی وی است. میخواهد شگفتزده کند و مشاهدهگر را بـه شـک بیانـدازد. پرخـاشگـری پوشش او، تقریباً یک عمل است. این چالش تقریباً نگاهی تحسینآمیز است. کسی که به او میخندد، احساس میکند که این غرابت، او را هـدف گرفتـه و واکنشـش را پـیشبینـی کـرده است. اگر شوکه میشود، به این دلیل است که زیر چینهای پارچه، اندیشهای تیز میبیند که بـه او اشـاره مـیکنـد و فریـاد مـیزنـد «مـیدانسـتم کـه خـواهی خندیـد». خجالـتزده و عصبانی، او حالا دیگر کمرتر «مشاهدهگر» است و بیشتر «مشاهدهشونده». حـداقل او دقیقاً به همان صورتی که شخص میخواسته، مبهوت شده است؛ به دام افتاده. این آگاهی غیر قابل پیشبینی، و آزادی که میتوانست بودلر را بکاود، اسرارش را کشف کند، و اندیشـههـای سفسطهآمیزی دربارهی او داشته باشد، حال دستی آن را هدایت کرده و با رنگ لباس یا برش شلوار، به خنده افتاده است. در این فرصت، جسم بیدفاع بودلر **حقیقی** در امان مانده است. گزافهگوییهای او هم از این رفتار ناشی میشوند. او خصوصیات یک بـودلر غریـب و رســوا را شکل میدهد که شاهدان پرحرف را به ستیزه وا دارد. هموسکسـوئل، خبـرچین، بچـهخـور، و دیگر نمیدانم چه! امّا تا زمانی که غیبتها شخصیت دروغین را پارهپاره میکننـد، دیگـری در امان میماند. در اینجا هم باز بودلر، داندی است. چون به دلایل قلابی محکوم میشود. بودلر به خودش حق میدهد که داورانش را مسخره کند و بعد هم بتواند قضاوتهـای معتبرشـان را زیر سؤال ببرد. اماً علاوه بر این، سرزنشی که به دلیل غرابتش به خود جـذب مـیکنـد، بـرای

جنایاتی که به خود نسبت میدهد، تنبیهی است کـه کـاملاً او را آزار مـیدهـد؛ هرچنـد غیـر واقعی. او از غیر واقعی بودن این تنبیه لذت میبرد. چون تجلی فرو نشاندن نمادین و بیخط ر ذوق او به تنبیه است و موجب تخفیف احساس خطا نزد او میشود. با نزدیکانش، بـودلر خـود را متهم به خطاهای واقعی میکند، چون میداند چهگونه از این سـرزنشهـا بگریـزد. ولـی بـا بیگانگان، که واکنش آنها را نمیداند، خود را به خطاهای غیر واقعی متهم میکنید و چون میداند که آن اعمال را انجام نداده است، از محکومیت میگریزد. ظاهرش برای چشم، همان است که دروغهایش برای گوش: گناهی پرسروصدا و اعلامشده که او را میپوشاند و پنهان میکند. هـمزمـان، او بـر تصویری کـه در آگـاهی دیگـری از خـویش ترسـیم کـرده اسـت، خـم میشود و مجذوب آن میگردد. این داندی منحرف و خودمرکز، در هر حال، **خود** اوست. صرف این که این چشمها او را مینگرند، موجب همبستگی او با دروغهایش میشود. خودش را میبیند، خود را در چشمان دیگری میخواند، و از غیر واقعی بودن این تصویر خیالی لـذت میبرد. اینجا دارو از درد بـدتر اسـت. از تـرس دیـده شـدن، بـودلر خـود را بـه نگـاههـا تحمیـل میکنید. تعجب کردهانید کیه گاهی او حالت یک زن را داشته و سیعی کردهانید در وی، نشانههایی از همجنسخواهیای ببینند که هرگز بروز نداده است. امّا باید گفت که «زنانگی»، از موقعیت مـیآیـد؛ نـه از جنسـیت. زن ـ زن بـورژواز ـ شخصـیتی اسـاسـاً و عمیقـاً وابسته به **نظر و رأی** دیگری دارد. بیکاره است و کس دیگری مخارج او را تأمین میکند. پس با **خوشآیند** بودن، کسب اعتبار میکند. برای خوشآیند بودن، خود را میآراید و لباس و آرایشش هم او را عرضه میکنند و هم پنهان. هر یک از مردان، که تصادفاً در چنـین مـوقعیتی زندگی کند، چنین زنانگی را به دوش خواهد کشید. بودلر در چنین مـوقعیتی اسـت. او معـاش خود را با کار تأمین نمیکند. یعنی پولی که خرج میکنـد، از خـدمت اجتمـاعی کـه بـه صـورت عینی قابل ارزیابی باشد، به دست نیامده است. بلکه اساساً وابسته به قضاوتهایی است که دربارهی او میشود. و همزمان، انتخاب نخستینی که او در مورد خود انجام داده است، دلواپسی دائمی و بیحدوحصری نسبت به عقیده و نظر دیگران را ایجاب میکند. میداند کـه دیده میشود. دائماً نگاههایی را روی خود احساس میکند. میخواهد هم خوشآیند باشد و هـم نباشـد. هـر حركـت او «بـراي تماشـاچي» اسـت. غـرورش از ايـن امـر صـدمه مـيخـورد. خودآزارېاش (مازوشیسم) لذت مېږد. وقتي بیرون مېږود، آراسته، مثل صندوق اشپاء متبرکه، مثل اجرای مراسم میماند. باید مراقب پوشش خود باشد، از روی چالههای آب بپرد، مراقب حرکات خود باشد، حرکاتی که مسخرهاند باید آنها را تلطیف کرد. و نگاه حضور دارد که او را در بر میگیرد. در حالی که او با جدیت، به هـزار حرکـت کوچـک و علیـل پیشــهی مقـدس خود مشغول است، میداند که دیگری در او نفوذ مـیکنـد، او را **تصاحب** مـیکنـد، و او نـه بـا هیبت و قدرتش، و نه با علائم ظاهری مقام اجتماعی، میتواند از خود دفاع کند، خود را تحسین کند، بلکه با آرایش و لطف حرکاتش. پـس چـهگونـه مـیتوانـد زن و کشـیش نباشــد همزمان؟ زن، **مثل کشیش**؟ آیا بیش از دیگران در خود این رابطـهی بین پیشـهی مقـدس و زنانگی را احساس نکرده است؟ چـون در Fuseés مـینویسـد: «دربـارهی تأنیـث (féminelilé) کلیسا به عنوان دلیل قدرت مطلقهی آن؟» امّا یک مرد ـ زن، الزاماً یک هموسکسـوئل نیسـت.

این فعلپذیری شیء زیر نگاهها، که او میکوشد با ترکیب دقیق حرکات و پوشش خود جبران کند، گاهی از آن لذت میبرد و شاید گاه آن را در رؤیاهایش به فعلپذیری دیگری تبدیل کرده باشد؛ انفعال جسمش در برابر میل مذکر. بیشک، این اتهامات دائمی و کاذب پدراستی که او علیه خود عنوان میکند. امّا اگر تجسم کرده باشد که به او تجاوز شده است، برای رضایت انحراف و خودآزاریست که ما دلایلش را میدانیم. آنچه که افسانهی داندیسم پنهان میکند، هموسکسوالیته نیست. اکزیبیسیونیسم است.

زیرا داندیسم بودلر، با اجبارهای وحشیانه و سترونش، افسانهای بیش نیست. رؤیایی پرورانده شده، که موجب حرکاتی نمادین و تکراری میشود و مـا مـیدانـیم کـه رؤیـایی بـیش نیست. برای داندی بودن، بر اساس آنچه او خودش اعلام میکند، باید در تجمل بـزرگ شــده باشی، ثروت قابل توجهی داشته باشی، و در بطالت زندگی کنی. امّا نه تربیت او، نه بطالـت تنگدستانهاش، هیچکدام پاسخگوی این الزامات نیستند. جابهجا؛ بدون شـک، او در طبقـهاش جابهجا شده و از این امر در رنج است. او در زندگی بیقیدوبند افتاده. پسریست که «ضایع شدہ است»؛ پسر یک خانم سفیر. امّا این جابہجا شـدن طبقاتی **واقعی**، هـیچ ربطـی بـه گسستگی نمادینی که یک داندی انجام میدهد ندارد. بودلر بالای بورژوازی قرار ندارد. پایینتر از آن است. او توسط بورژوازی تأمین میشود؛ همانطور که نویسندهی قرن هیجدهم، توسط اشرافیت تأمین میشد. داندیسم او، یک رؤیای جبرانی است. خودپسندیاش آنقدر از این شرایط حقارتآمیز در رنج است که میکوشـد جابـهجـایی طبقـاتی را طـوری زنـدگی کنـد کـه گویی معنایی دارد؛ معنای یک عدم همبستگی ارادی. امّا در عمق، خودش را گول نمیزنـد. و زمانی که میگوید گی خیلی عشق و شور دارد برای داندی بودن، میداند که مـیتوانـد ایـن اظهارات را به خودش تعمیم دهد. این بالهای غولاًسا که مانع از راه رفتن او هستند، بالهای شاعرند. این بداقبالی که بر شانههایش سنگینی میکند، بـداقبالی شـاعر اسـت. داندیسـم او، آرزوی سترون «ورای شعر» است.

بهعلاوه، طنازی او، در عین حال که دفاعی است علیه دیگران، وسیلهایست برای روابطش با خود. بودلر، در نظر خودش، به اندازه یکافی وجود ندارد. چهرهاش در آینه زیاده آشناست، برای این که آن را ببیند. توالی اندیشههایش زیاده به او نزدیکند، برای این که قضاوتشان کند. در محاصره ی خودش است. معذلک، نمی تواند خود را تصاحب کند. پس تلاش اصلی او این است که خود را بازستاند. تصویری که از خود در نگاه دیگران می جوید، مدام پنهان می شود. امّا شاید این امکان وجود داشته باشد که خود را همان طوری ببیند که دیگران می بین است فاصله ایجاد کند؛ فاصلهای هرچند ناچیز بین چشمانش و تصویرش، بین روشن بینی مشاهده گر و آگاهی باز تابیافته. نارسیستی، خودشیفته ای که می خواهد خود را بخواهد، خود را می آراید و لباس مبدل می پوشد. بعد با این وسایل، جلوی آینه می ایست و موفق می شود میلی را به نیمه برانگیزد که مخاطبش ظاهر فریبنده ی دیگری بودن است. موفق می شود میلی را به نیمه برانگیزد که مخاطبش ظاهر فریبنده ی دیگری بودن است. این گونه است که بودلر خود را می آراید تا مبدل شود و خود را غافل گیر کند. اعتراف می کند در افنفارلو، که در همه ی آینه ها خود را می آراید تا مبدل شود و خود را غافل گیر کند. اعتراف می کند در فانفارلو، که در همه ی آینه ها خود را می نگرد؛ چون می خواهد خود را انطور که هست، کشف فانفارلو، که در همه ی آینه ها خود را می نگرد؛ چون می خواهد خود را انطور که هست، کشف

کند. امّا دغدغه ی لباس بین میل به کشف خود از بیرون، به عنوان یک شیء، و نفرت از آنچه هست، آشتی برقرار میکند. چون آنچه در آینه میجوید خودش است؛ آنطور که خود را ترکیب کرده است. وجودی که او انعکاسش را میبیند، تنها یک انفعال غریبه نیست. چون خود را پوشانده و آراسته. بل تصویر فعالیت اوست. پس بودلر یک بار دیگر هم میکوشد تا تناقض بین انتخاب «هستی» و انتخاب «وجود» را از میان بردارد. این شخصیتی که آینهها بازمیتابانند، هستی اوست که وجود دارد، وجود اوست که هست. و در زمانی که به خود مینگرد، بر اندیشهها و احساسات خود نیز همان تلاش را تحمیل میکند: آنها را میآراید، میپوشاند، برای این که بیگانه به نظر آیند، در حالی که از آن اویند، و بیشتر به او تعلق یابند، چون آنها را ساخته است. هیچ خودبهخودی را در خود برنمیتابد. روشنبینیاش بلافاصله به آن نفوذ میکند و احساسی را که میبایست تجربه میکرد، بازی میکند. از این راه، او مطمئن است که مسلط بر خود میماند؛ خلاقیت از آن اوست و همزمان، او خود شیء مظمئن است که مسلط بر خود میماند؛ خلاقیت از آن اوست و همزمان، او خود شیء مخلوق است. این آن چیزیست که بودلر، طبع بازیگری مینامد:

وقتی کودک بودم، گاه میخواستم پاپ باشم؛ امّـا یـک پـاپ نظـامی. و گـاه یـک بازیگر.

چه لذتهایی از این توهمات میبردم.

و در فانفارلو اعتراف میکند:

مردی بسیار شریف از طریق وراثت، و کمی نابهکار برای وقتگذرانی ـ بـا طبـع بازیگر ـ او برای خودش تراژدیهای بینظیری در خلوت اجـرا مـیکـرد. یـا شـاید بهتر باشد بگوییم کمدی ـ تراژدی. به محض این که شادی به او دست مییافت و او را برمـیانگیخـت، مـیبایسـت آن را تصـدیق مـیکـرد و آنگـاه مـرد شـروع میکرد به قهقهه خندیـدن. یـک قطـره اشـک بـه گوشـهی چشـمش مـیآمـد از خاطرهای. جلوی آینه میرفت تا گریستن خود را تماشا کند. اگر دختـری، از سـر حسادت کودکانه و خشن، با سوزن یا چاقو چهرهی او را مـیخراشـید، سـاموئل خود را به ضربهی چاقو مفتخر میکرد و زمانی که بیست هزار فرانـک بـیارزش بدهکار بود، با شادی فریاد میزد:

ـ چه سرنوشت اسفباری که نابغهای را یک میلیون بدهی به ستوه آورد!

تحریف، مشغولیت مورد علاقه ی بودلر: لباس مبدل پوشیدن، تحریف احساسات و زندگی. او به دنبال آرمان ناممکن آفریدن خویش است. تلاش می کند تا فقط مدیون خود باشد. می خواهد خود را بازیابد، تصحیح کند، همانطور که یک تابلو یا یک شعر را تصحیح می کنند. می خواهد خود، شعر خویش باشد و این کمدی اوست. هیچکس به اندازه ی او، عمیقاً در تضادی لاینحل، فعالیت خلاقه را نزیسته است. آیا خالق، هدفش در واقع، تولید خلاقیت، به عنوان جسمی از جسم خود، و در عین حال، آرزو نمی کند که این

بخش از خودش، به عنوان چیزی بیگانه در مقابلش بایستد؟ و آیا بودلر نمیخواهـد کـه خـالق افراطی باشد، چون میکوشد هستی خود را بیافریند؟ امّا به این تلاش هم زیرکانـه، حـدودی قائل میشود. زانی که رمبو\* میکوشد به نوبهی خویش، مؤلف خود باشد و این تـلاش را بـا این جملهی معروف توصیف میکند: «من دیگریست»، در ایجاد دگرگونی بنیادی اندیشهاش تردید نمیکند. او اقدام به اختلال همهجانبهی همهی حواسش میکند. او این، بـه اصطلاح، طبیعتی را که از تولد بورژوازی خود دارد و جز عرف چیزی نیست، در هم میشـکند. او بـازی نمیکند. او تلاش میکند تا واقعاً اندیشهها و احساسات فوقالعادهای را ایجاد کند. امّـا بـودلر وسـط راه متوقـف مـیشـود. در برابـر ایـن تنهـایی کامـل، کـه در آن زیسـتن و آفریـدن یکـی میشوند، جایی که روشنبینی اندیشنده در خودبهخودی سنجیده حل میشود. رمبو وقتش را در بیزاری از طبیعت تلـف نمـیکنـد. آن را هـمچـون قلکـی مـیشـکند. بـودلر هـیچچیـز را نمیشکند. کار خلاقهی او، تنها تحریف و تنظیم است. او همـهی القائـات آگـاهی (وجـدان) خودبهخودش را میپذیرد. تنها میخواهد کمی روی آنها کار کند؛ یکی را تشدید کند، دیگری را تلطیف کند. وقتی میخواهـد گریـه کنـد، نمـیرود بـه قهقهـه بخنـدد. **واقعـی تـر از طبیعـت** میخندد؛ همین. سرانجام، کمدی شعر خواهد بود که به تصویر اندیشیده شده، دوباره خلق شده؛ عینیشدهی احساسی را که به نیمه تجربه شده است، بـه او هدیـه مـیکنـد. بـودلر خالق خالص شکل است. رمبو، شکل و ماده را میآفریند.

این دوراندیشیها کافی نیستند. بودلر بلافاصله در برابر خودمختاریاش به وحشت میافتد. داندیسم، تصنعگرایی، و کمدی، همه هدفشان این بود که او خود را در اختیار بگیرد. ناگهان اضطراب بر او غلبه میکند، استعفا میدهد. آرزویش فقط این است که شیء بیجانی باشد که نیروهای محرکهاش بیرون از او قرار دارند. گاه میراث فیزیولوژی خویش را مأمور میکند تا او را از آزادیاش برهاند:

من بیمار، بیمار. طبعی نفرتانگیز دارم. تقصیر پدر و مادرم است. از دست آنها ریشریش میشوم. فرزند یک مادر بیستوهفت ساله و یک پدر هفتادودو ساله بودن، همین است. وصلتی نامتناسب، بیمارگون، فرتـوت. فکـرش را بکـن: چهلوپنج سـال تفـاوت. گفتـی کـه بـا کلـود برنـار<sup>†</sup>، فیزیولـوژی کـار مـیکنـی. از استادت بپرس که دربارهی ثمرهی مخاطرهآمیز چنین وصلتی چه فکر میکند.

متوجه این آمیزه کشور و شوق و اشتیاق شدهایم. باید که استعفایش، رها کردن کامل خود به جسم و وراثت، توسط یک داور تأیید شود. او کلود برنار را مخاطب میکند. امّا برای این که حکم کوبنده تر باشد، پدرش را ده سال پیرتر میکند<sup>‡</sup>. حالا میتواند هر وقت خواست، از لعنت فیزیولوژیک بگریزد. حکم متخصص وحشتناک خواهد بود. همانقدر که میخواهد، از آن

<sup>\*</sup> Rimbaud

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Claude Bernard

أ شاید به خاطر تضاد جالب ۲۷ و ۷۲! (م)

صفحه ۷۷

وحشت خواهد کرد. امّا این وحشت، کاملاً واقعی نخواهد بود. چـون پرونـده ی حقـوقی او را بـا اطلاعات غلط تحریف کرده است. اینجا هم همان مکانیسـمی را کـه در بـالا دیـدیم، مشـاهده میکنیم. بودلر همیشـه برای خودش راه گریزی میگذارد.

گاه به شیطان متوسل میشود. در سال ۱۸۶۰، به فلوبر مینویسد:

همـواره از عـدم امکـان درک برخـی اعمـال و اندیشـههـای ناگهـانی انسـان، در عذاب بودهام؛ مگر این که دخالت یک نیروی شرّ، بیرون از او را فرض کنیم.

و در شعرهای منثور مینویسد:

من بیش از یک بار قربانی این بحرانه و جهشهایی بودهام که به ما اجازه می دهند باور کنیم که شیاطین خبیثی به درون ما می لغزند و ما را وا می دارند بی آن که بدانیم، تا به اراده ی پوچ آنها گردن نهیم... میل به فریب خوردن... بسیار... به این حال بستگی دارد. هیستری به قول پزشکان، شیطانی به قول آنانی که کمی به تر از پزشکان می اندیشند، که ما را بدون مقاومت به سوی انبوهی از اعمال خطرناک یا ناشایست می رانند\*.

خود را گول زدن، اعمال بیهوده، دو رسم اساسی داندیسم، ناگهان تبدیل میشوند به نتیجه حهشهای ملعون و بیرونی. بودلر فقط عروسکی است که نخهایش را میکشند. این استراحت است؛ استراحت بزرگ سنگ و موجودات بیجان. فرقی نمیکند که حرکاتش را به شیطان نسبت دهد یا به هیستری. اصل این است که او عامل نباشد؛ بلکه قربانی باشد. و بعد به خاطر بیاوریم که مثل همیشه، او دری را باز گذاشته است: او به شیطان باور ندارد.

خلاصه، او از هیچ فرصتی صرفنظر نمی کند تا بتواند در نظر خودش، زندگیاش را به سرنوشت تبدیل کند. مالرو<sup>†</sup> نشان داده که این اتفاق، فقط در لحظه ی مرگ می افتد. و حکمت یونان می گوید چه کسی می تواند پیش از مرگ، خود را خوش بخت یا بدبخت بداند. یک حرکت، یک نفس، یک اندیشه، ممکن است ناگهان معنای تمامی گذشته را تغییر دهد. موقعیت زمان مند انسان، این است. بودلر از این مسؤولیتی که ناگهان تمام بار گذشته را بر دوشش می گذارد، وحشت دارد. او نمی خواهد مطیع این قانون مفرغی باشد که موجب می شود رفتار کنونی ما، در هر لحظه، اعمال گذشته مان را اصلاح کند یا تغییر دهد. برای این که گذشته، به طور قطعی، همان که هست بماند ـ فسادناپذیر و کمالناپذیر. برای این که زمان حال، سرزندگی و آمادگی اضطراب آورش را با ثبات سالهای گذشته تاخت بزند، او انتخاب می کند که زندگی اش را از نقطه ی مرگ نگاه کند. انگار که پایانی پیش از موعد، ناگهان آن را منجمد که زندگی اشد. وانمود می کند که خودش را کشته است و اگر بارها موضوع خودکشی را پیش

<sup>\*</sup> Le Mauvais Vitrir: Éd. Conord. P23

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Andreé Malraux

میکشد، به این دلیل است که به او این امکان را میدهد که هر لحظه، زندگیاش را متوقف کند. در هر لحظه، هنوز زنده، او در آن سوی گور است. او به عملی که مالرو به آن اشاره میکند، دست زده است. «زندگی درمانناپذیرش» آنجاست؛ در برابر چشمانش، همچون یک سرنوشت. میتواند خط بکشد، جمعبندی کند. در هر لحظه، خودش را در موقعیتی قرار میدهد که خاطرات زندگی مرده من را بنویسد. اینگونه است که خطاکار آزاد و مغرور، دُن ژوان دوزخها و یاغی همواره در همان لحظه شاعر ملعون، عروسک خیمه شببازی شیطان، کودک فاسد و محکوم یک زوج نامتناسب، و بهویژه قربانی مصلوب سرنوشتی به مدل باستانی است. این بار دیگر هیچکس به او نگاه نمیکند و میخواهد فراموش کند که نگاه خودش او را منجمد کرده است؛ امّا تحت تأثیر نو بودن مدام نوشونده ی هستی اش. او تصویری ثابت و چارهناپذیر مییابد که بودن خویش مینامد:

کشتی به دام افتاده در قطب همچون در تلهای از بلور در جستوجوی تنگهی تقدیر است که او را به این محبس کشانده...

پس او می تواند یک بار دیگر روی دو صحنه بازی کند. احساس آزادی اش هر لحظه ثبات تغییرناپذیر و بی فرجام سرنوشت را برایش تحملناپذیرتر می کند. امّا یقین او از داشتن سرنوشت، عذری دائمی است برای خطاها و زیرکی که انتخاب کرده تا بار خودمختاری اش را سبک کند. اگر مرگ همه جا در آثار او حضور دارد، اگر «بیش از زندگی، مرگ او را در پیوندهای ظریف گرفتار کرده است»، نخست برای این است که مرگ را فرامی خواند، توسط حس قوی یگانگی. زیرا هیچ چیز به اندازه ی آنچه می گذرد، یگانه نیست. «آن چه هرگز دو بار نخواهیم دید.» امّا به دلیل این که باید پایان پذیرد، مهم نیست که فردا باشد به جای امروز. پایان، همراکنون حضور دارد؛ در لحظه ی حاضر. و ناگهان همه چیز، گذشته به نظر می رسد؛ مثل توهم شناخت اشتباه، در لحظه ای که دارد اتفاق می افتد. امّا اگر زندگی در زمان حال، زندگی خودانگیخته است، پیش بینی نشده و توضیح ناپذیر، زندگی گذشته از توضیح و سلسله ی علت خودانگیخته است، پیش بینی نشده و توضیح ناپذیر، زندگی گذشته از توضیح و سلسله ی علت و معلول و دلیل ها ساخته شده است. و بودلر که در نوسان است بین این احساس که هیچ چیز قابل ترمیم نیست و این که همه چیز می تواند هنوز آغاز شود، هر لحظه انتخاب هی کند برای این که از یکی به دیگری بیرد؛ هر کدام به نغیش باشد.

زیرا کافی نیست بگوییم که او از این گریز انتلکتوئل استفاده کرده تا به زندگیاش رنگی از پژمردگی بدهد. او عمداً به این باور بنیادی گرویده. او انتخاب کرده که عقبعقب جلو برود، رو به گذشته؛ دو زانو پشت اتومبیلی که او را میبرد، با نگاهی خیره به جادهای که میگریزد. کمتر هستیای به اندازه هستی او راکد بوده است. برای او، در بیستوپنج سالگی،بازی تمام شده است. همهچیز متوقف شده، او به دنبال اقبالش رفته و آن را برای همیشه از دست داده است. در سال ۱۸۴۶، او نیمی از ثروتش را خرج کرده است، بیشتر اشعارش را

سروده است، روابطش را با والدینش مشخص کردهاش، بیماری مقاربتی که او را آرامآرام تباه خواهد کرد گرفته است، با زنی که مثل سرب بر ساعات زندگیاش سنگینی خواهد کرد آشنا شده است، و سفری را که به اثرش تصاویر اکزوتیک خواهد داد انجام داده است. شعلهی بلند، «تکانی» شدی، و بعد آتش خاموش شده؛ او از آن بسیار سخن خواهد گفت. امّا آنچـه باقی میماند، فقط زنده ماندن است. پیش از آن که به سی سالگی برسد، عقایدش شـکل گرفتهاند. از آن پس، فقط آنها را نشخوار میکند. قلب انسان فشرده میشود وقتی Fusées یا **«قلب برهنه» من»** را میخواند. هیچچیز تازهای در یادداشتهای اواخر عمرش نیست؛ هیچچیز که صدها بار نگفته باشـد و بهتر از آن نگفته باشـد. برعکس، فانفارلو، اثر ابتدای جوانی او، مبهوتکننده است. همهچیز در آن حضور دارد؛ ایدهها و فرمها. منتقدان، اکثراً به استادی و مهارت این نویسندهی بیستوسه ساله اشاره کردهاند. بعد از آن، او فقط خودش را تکرار مـىكنـد. بـا مـادرش همـواره همـان درگيـرېهـا، همـان شـكوههـا، همـان سـوگندها؛ بـا طلبکاریهایش همواره همان مبارزهها، با آنسل همان دعوای پول؛ او همیشـه همـان طـاری گذشته را تکرار میکند و همانگونه آنها را محکوم میکند. درون ناامیدی، همواره همان امیدها میدرخشند. او دربارهی آثار دیگران مینویسد، اشعار قدیمیاش را برمیدارد و کار میکند، از هزاران طرح ادبی بـه وجـد مـیآیـد کـه قـدیمیترینشـان مـال جـوانی او هسـتند، قصههای ادگار آلنیو را ترجمه میکند. امّا این آفریدگار، دیگر نمیآفرینـد؛ وصـلهیینـه مـیکنـد. صد اسبابکشی، امّا نه در سفر. او حتّی نیروی مستقر شدن در هنفلور\* را نـدارد. مسـائل اجتماعی روی او میلغزند، بی آن که متأثرش کنند. در سال ۱۸۴۸، کمی منقلب است. امّا هیچ علاقهی صادقانهای نسبت به انقلاب ابراز نکرده است. فقط میخواست که خانهی ژنرال اًپیک را آتش بزنند. به اضافه، خیلی زود دوباره غرق رؤیاهای غمزده، دربـارهی رکـود اجتمـاعی مىشود. بيش از آن كه متحول شود، تحليل مىرود. سالبهسال، مشابه آنچـه بـوده، فقـط پیرتر، تیرهاندیشتر، ذهنی کمتر زنده و کمتر گسترده، بدنی بیشتر ویران. و جنون نهایی، برای کسی که او را گامیهگام دنبال کرده باشـد، کـمتـر یـک تصـادف مـینمایـد و بـیشتـر سـرانجام اجباری انحطاط او.

این انحطاط طولانی و دردناک، برگزیده شده بود. بودلر انتخاب کرده بود که در جهت مخالف زمان زندگی کند. او در دورانی زندگی میکرد که آینده ساخته میشد. ژان کاسو<sup>†</sup>، جریان عظیم ایدهها و امیدهایی که فرانسویها را به سوی آینده میبرد، نشان داده است. پس از قرن هفدهم، که گذشته را کشف کرده بود، و قرن هژدهم، که زمان حال را فهرست کرده بود، قرن نوزدهم گمان میکرد بعدی جدید در زمان وجهان را آشکار کرده است؛ برای جامعهشناسان، برای بشردوستان، برای کارخانهدارها که قدرت سرمایه را کشف میکنند، برای کارگرها که از خود آگاه میشوند، برای مارکس، برای فلوراتریستان<sup>‡</sup>، برای میشله<sup>\*</sup>، برای

<sup>\*</sup> Honfleur

<sup>†</sup> Jean Cassou

Flora Tristan

پرودون<sup>†</sup>، برای ژرژ ساند<sup>‡</sup>، آینده وجود دارد. و این آینده است که به حال معنا می بخشد. زمان حال گذراست، و حقیقتاً در رابطه با دوران عدالت اجتماعیای که دارد آماده می کند، درک خواهد شد. امروز درک قدرت این رود عظیم و انقلابی و اصلاحگر، آسان نیست و نمی شود نیرویی را که بودلر صرف کرده تا در خلاف جهت آن شنا کند، ارزیابی کرد. اگر خود را به آن سپرده بود، همراه آن می رفت، مجبور می شد دگرگونی بشریت را تأیید کند و پیش رفت را بستاید. امّا او نمی خواهد. او از پیش رفت متنفر است. زیرا پیش رفت، آینده ی یک سیستم را شرط عمیق و توضیح موقت حال می داند. پیش رفت، یعنی برتری آینده؛ و آینده، فعالیتهای درازمدت را توجیه می کند. بودلر که نمی خواهد کاری را آغاز کند، به آینده پشت می کند. زمانی که آینده بشریت را مجسم می کند، برای این است که به آن، شکل انحطاط و سقوط نهایی بدهد: «جهان پایان خواهد یافت. تنها دلیل تداوم آن، این است که هست. چهقدر این دلیل ضعیف است در قیاس با همه ی آنهایی که خلافش را اعلام می کنند، مخصوصاً در قیاس دلیل ضعیف است در مورد آیندهی شخص خودش، اگر گاهی به آن فکر می کند، فقط «نژادهای غربی» است. در مورد آیندهی شخص خودش، اگر گاهی به آن فکر می کند، فقط جنبه ی فاجعه بار دارد. در دسامبر ۱۸۵۵ می نویسد:

من فعلاً پیر نیستم. ولی ممکن است به زودی این اتفاق بیافتد.

و در سال ۱۸۵۹ مینویسد:

اگر معلول بشوم، یا احسـاس کـنم کـه مغـزم رو بـه زوال اسـت، پـیش از آن کـه کارهایی را که باید بکنم و میتوانم بکنم!

و جای دیگر:

از این... بدتر هم هست... بدتر از دردهای جسمی (در این هستی هـولنـاک پـر از ضـربه)، تـرس از تحلیـل رفـتن، نـابود شــدن، و ناپدیــد شــدن اسـتعدادهای شاعرانهی قابل ستایش، وضوح ایدهها و قدرت امید، که در واقع سـرمایهی مـن هستند.

برای او، بُعد اصلی زمان، گذشته است؛ این گذشته، که به زمان حال معنا میدهد. امّا گذشته، نه یک نشانه کامل است و نه یک هستی قبلی اشیایی که از نظر شایستگی و قدرت، با آنچه میشناسیم برابری میکنند. رابطه کال و گذشته، پیشرفت برعکساست.

<sup>\*</sup> Michelet

<sup>†</sup> Proudhon

George Sand

<sup>§</sup> Fusées

یعنی قدیمی، نو را مشخص میکند و توضیح میدهد؛ دقیقاً همانطور که برای اگوست کنت هست، بالاتر پایینتر را توضیح میدهد و تعیین میکنـد. غایـتگرایـی، کـه مفهـوم پـیشرفـت متضمن آن است، نزد بودلر از بین نرفته. کاملاً برعکس، فقط معکوس شده است. در رابطـهی پیشرفتگرایی غایتاندیشی، مجسمهی آینده است که طرح کنونی مجسمهسـاز را توضیح میدهد و تعیین میکند. نزد بودلر، مجسمه در گذشته قرار دارد و از گذشته است که او برای خرابههای زمان حال توضیح میدهد که با چه جعـل و تقلـبهـای مبالغـهآمیـز، مـیتـوان آن را دوباره ساخت. سیستم اجتماعی که او میپسندد، چنان است که در سلسلهمراتب کامـل و دقیق آن، هیچگونه بهبودی راه ندارد. اگر دگرگون شود، در جهت فساد خواهد بود. و در فرد نیز دوام، تنها موجب فرتوتی و تجزیه میگردد. گمان میکنم که گبهارت ٔ، دربارهی رومیهای قرن پنجم مینویسد که در شهری زیاده بزرگ برای آنان سـرگردانند؛ شـهری پـر از شـکوه و جـلال فرتوت، ساختمانهای مهم و مرموز، که نه میتوانند بفهمند و نه دوباره بسازند و در نظرشان شاهدی بر دانش و مهارت بیشتر اجدادشان است. این، کمابیش، جهانی است که بودلر انتخاب کرده در آن زندگی کند. او ترتیبی داده که زمان حـالش، توسـط گذشـتهای کـه او را لـه میکند، در عذاب باشد. منظور انحطاط دائمی نیست که موجب میشود هر لحظه پستتر از لحظهی قبل باشد و این تفاوت اساسی بین احساس او و احسـاس پـیشرفـت اسـت. آنچـه بیشتر اهمیت دارد، این است که کافیست نوعی شکل بینظیر و عالی، یک بار از میان مـه دوردست زندگی یا تاریخ رخ نموده باشد تا همهی تلاشهای فردی و همهی نهادهای جامعه، تصاویری ناشایست و خطاکار جلوه کنند. بودلر از موفقیت ایدهی پیشرفت، عمیقاً رنج کشـیده است. زیرا آن دوران، او را از غور در گذشته، بـه زور جـدا مـیکـرد و سـرش را بـه سـوی آینـده مـیچرخانـد. بـرای او، ایـن کـار مثـل ایـن بـود کـه زمـان را وارونـه نشــانش دهنـد. احســاس بیدستوپایی و ناراحتی به او دست میداد. انگار کسـی را وادارنـد عقـبعقـب راه بـرود. او زمانی احساس آسایش کرد که در سال ۱۸۵۲، **پیشرفت** نیز به رؤیایی مرده در **گذشـته** بـدل شد. در جامعهی راکد و ماتمزدهی امپراتوری، که کاملاً سرگرم حفظ یا تثبیت مجـدد خـاطرات افتخارآمیز و امیدهای بزرگ بر باد رفته بود، او توانست به هستی مردایی خود با آرامش دل خـوش کنـد. توانسـت حرکـت آرام و لـرزان رو بـه گذشـته را ادامـه دهـد. لازم اسـت کـه ایـن «گذشتهگری» قاطع را از نزدیک بررسی کنیم. دیدیم که در ابتدا کوششی بـوده بـرای گریـز از آزادی. شخصیت و سرنوشت، دو شبح تیرهای هستند که فقط در گذشته آشـکار مـیشـوند. مردی که فکر میکند «آسیبپذیر» است، در واقع به این کفایت میکنـد کـه ملاحظـه کنـد در گذشته اکثراً آسـیب دیـده. بـودلر بـه سـوی گذشـته مـیچرخـد تـا آزادی را توسـط شخصـیت (کاراکتر) محدود کند. امّا این انتخاب، معانی دیگری هم دارد. بودلر از احساس گـذر زمـان بیـزار است. این زمانی که میگذرد، زمان از دست رفته است؛ زمان تنبلی و سستی، زمان هزاران وعـدهای کـه بـه خـود مـیدهـیم و بـه آن وفـا نمـیکنـیم، زمـان اسـبابگشـیهـا، خریـدها، جستوجوی دائم پول. امّا زمـان بـیحوصـلگی هـم هسـت. فـوران همـوارهی زمـان حـال هـم

<sup>\*</sup> Gebhart

بودلر ـ ژان پل سارتر صفحه ۸۲

هست. و زمان حال، با حس بیمزه و سمجی که بودلر از خودش دارد، یکی است؛ بـا بـرزخ نیمهشفاف درون:

به شما اطمینان میدهم که ثانیهها اکنون شدیداً و رسماً مشخص میشـوند و هر یک با بیـرون جهیـدن از پانـدول، مـیگوینـد: «مـن زنـدگی هسـتم؛ غیـر قابـل تحمل، سرسخت\*.»

به این معنا، آنچه بودلر در گذشته از آن میگریزد، اقدام به کار و طرح است؛ عدم ثبات دائمی. همچون اسکیزوفرنها و ماخولیاییها، عدم توانایی عمل را با رو کردن به آنچه قبلاً رخ داده، قبلاً انجام داده، و جبرانناپذیر است، توجیه میکند. امّا در معنای دیگر، او بیش از همه، در جستوجوی گریز از خویش است؛ رهایی از خویش. روشنبینی بازتابنندهاش به او مینماید که به نیمه زندگی میکند؛ همچون توالی خواستهایی پریدهرنگ، عواطفی که عدم، مبدلشان کرده است، که خود را از بر میشناسند و با این همه، ناچار است که قطرهقطره، زمان را زندگی کند. برای این که خود را ببیند، نه چنانکه خود را مینمایاند، بل چنان که دیگران یا خداوند او را میبینند، همانگونه که هست، باید طبیعت خود را درک کند و این طبیعت در گذشته قرار دارد. آنچه هستم، همان است که بودهام. چون آزادی زمان حال می، همواره طبیعتی را که کسب کردهام زیر سؤال می برد.

بهعلاوه، بودلر انتخاب نکرده که از این آگاهی روشنبین، که یگانگی و شایستگی او منطور به آن است، دست بردارد. بزرگترین آرزویش **بودن** است؛ مثل سنگ، مجسمه، در استراحت آرام سکون. امّا این نفوذپذیری آرام، این تداوم، این الحاق خود به خویشتن، باید دقیقاً به وجدان آزاد او تفویض شود؛ به عنوان وجدان، و به عنوان آزاد. در حالی که **گذشته** این سنتز ناممکن بودن و هستن را به او تقدیم میکند. گذشتهی من، من است. امّا این، من نهایی است. آنچه شش سال پیش یا ده سال پیش انجام دادم، بـرای همیشـه انجـام یافتـه است. آگاهی کـه از خطاهـای خـویش بـه دسـت آوردم، از فضـیلتهـای خـویش، از عـواطفم، هیچچیز دیگر مانع از وجودش نمیشود؛ حجیم، تغییرناپذیر، در افق مین، مثل این میرزی کیه اتـومبیلی در آن هسـتم از آن عبـور کـرده اسـت و از آن دور مـیشــود و زیـر نگـاهم فشــرده میگردد. آنچه **هست**، در واقع، این است که من این آگاهی را **داشته**ام. من گرسنه بودهام، عصبانی شدهام، رنج کشیدهام، شاد بودهام. در هر مورد، آنچه هستهی احساس مین بـوده، آگاهی از آن احساس بوده. و این آگاهی مردد، با اطمینان کم نسبت به خود، مسؤولیت بیحدی نسبت به خود داشته. چون من از گرسنگی و لذت آگاه میشدهام، پس آنها وجـود داشتهاند. در حال حاضر، من دیگر مسؤول آنها نیسـتم؛ یـا حـداقل، نـه بـه همـان شـکل. آن آگاهی آنجاست؛ سنگی روی جادهی من. معذلک، آگاهی آگاهی میماند. و بـیشـک، ایـن آگاهیهای سنگ شده، واقعاً به من تعلق ندارند؛ جزء لاینفک من نیسـتند، مثـل آگـاهی ایـن لحظهی حال. امّا بودلر انتخابکرده است که این **گذشته**ی آگاه **باشد**. آنچه او کماهمیت

<sup>\*</sup> Petits paòmes en prose: La Chambre double.

میشمارد و به عنوان بودن، کمتر به حساب میآورد، احساس کنونی اوست. آن را بـیارزش میکند تا کـمتـر فـوری باشـد، کـمتـر حاضـر باشــد. او از زمـان حاضـر، گذشــتهای تقلیـلیافتـه میسازد تا بتواند واقعیتش را انکار کند. از این نظر، به نویسندهای مثل فالکنر نزدیک میشود که به همین شکل، به آینده پشت میکند و حال را تحقیر میکند، به نفع گذشـته. امّـا بـرای فالكنر، گذشته خود را از میان زمان حال مینمایانید؛ مثل الماسی که از میان بینظمی شفافی دیده شود. او مستقیماً به واقعیت زمان حال حملـه مـیکنـد. مـاهرتر و زیـرکـتـر از او، بودلر به انکار آشکار این واقعیت نمیاندیشد. تنها هر ارزشی را از آن دریغ میدارد. ارزش تنها به گذشته تعلق دارد. چون گذشته **هست**. و اگر حال نمایی از زیابیی و خوبی ارائه دهد، آن را از گذشته وام گرفته؛ همانطور که ماه نورش را از خورشید میگیرد. این وابستگی **اخلاقی** زمان حال، به صورت نمادین، وابستگی به وجود است. زیرا شکل کامل، باید منطقاً پیش از اشکال منحطش بوده باشد. در یک کلام، او از گذشته میخواهد تا ابدیتی باشد که او را تغییر میدهد. برای او، تداخل بنیادی بین گذشته و ابدیت وجود دارد. آیا گذشـتهی قـاطع، سـاکن و خارج از دسترس نیست؟ از این طریق، بودلر لذت تلخ تباهی را خواهد شناخت و طعم آن را همچون ویروسی، به پیروان سمبولیست خود منتقل خواهد کرد. زندگی کردن، افتادن است. زمان حال، سقوط است. از طریق افسوس و پشیمانی است که بودلر برگزیده تا روابط ش با گذشته را احساس کند. حسرتی مبهم، گاه تحملناپذیر، گـاه لـذتبخـش، کـه در واقع چیـزی نیست جز تشویش ملموس خاطره. از طریق آن، وی همبستگی عمیقش را با مردی که بـوده است اعلام میکند. و همزمان، معذلک، آزادی خود را محفوظ میدارد. او آزاد است، چون خطاکار است و برای او، خطا رایجترین تجلی آزادیست. او به سوی گذشتهای که **بوده** است و به گمانش آن را آلوده، رو مـیکنـد. از دور آن را تأییـد مـیکنـد در ذاتـش، و هـمزمـان شــادی منحط خطا را باز مییابد. امّا این بار علیه فضیلت آموخته گناه نمیکند. علیه خودش این کار را میکند. و هرچه بیشتر در شرّ فرو میرود، بیشتر به خود فرصت توبه میدهـد و هرچـه خاطرهی آنچه بوده سنگینتر میشود، پیوند او با ذات خود آشکارتر و محکمتر میشود.

امّا باید دورتر رفت و در این رابطه ی با گذشته، اصل آنچه را که عمل شاعرانه ی بودلری می نامیم، کشف کرد. هر شاعر، به شیوه ی خود، این سنتز بین هستی و وجود را دنبال می کند؛ سنتزی که دیدیم ناممکن است. این جستوجو، شاعران را به برگزیدن اشیائی از این جهان، که به نظر آنان گویاترین نمادهای این واقعیت هستند در آنها هستی و وجود با هم درمی آمیزند، وا می دارد و سپس می کوشند تا با تأمل، آنها را تصاحب کنند. دیدیم که تصاحب، تلاشی است برای همانندی. پس ناچار می شوند از طریق آفرینش، به درخشش هستی و وجودی آنها دست یابند؛ هم به این دلیل که ذوات عینی هستند و می توانند مورد تماشا و تأمل قرار گیرند، و هم به این دلیل که از خود آنها ناشی شدهاند و می توانند خود را در آنها بیابند. شیئی که بودلر در اشعارش از طریق صدور مداوم آفریده است و همچنین از طریق اعمال زندگی اش، همان چیزی ست که خود او، sprituel، یا معنوی می نامد و ما هم به همین نام خواهیم خواند. Sprituel، عمل شاعرانه ی بودلر است. sprituel یک وجود است و همین نام خواهیم خواند. Sprituel، تانسجام، تداوم، و هویت. یعنی همه ی خصوصیات یک

صفحه ۸۴

وجود را دارد. اما این وجود، در خود نوعی خویشتنداری دارد؛ کاملاً نیست؛ نوعی ملاحظه یا رازداری عمیق. نه این که مانع تجلی آن باشد، بلکه مانع از آن است که مثل یک میز یا یک سنگ، خود را تثیبت کند. با نوعی غیبت شناخته میشود. هرگز کاملاً حضور ندارد. کاما مرئی نیست. بین عدم و وجود معلق است. به دلیل نوعی ملاحظه کاری بینهایت. میتوان از آن لذت برد. خود را کنار نمیکشد. امّا این لذت تماشا، نوعی سبکی مرموز دارد. از این که کاملاً لذت نمیبرد، لذت نمیبرد. واضح است که این سبکی ماوراءالطبیعی جهان بودلری، تصویر هستی است. هر کس ابیات تحسینبرانگیز Guignon را خوانده باشد:

انبوه گل به افسوس فاش میکند عطر شیرینش را همچون رازی در عمیقترین تنهاییها

این ذوق بودلر را برای اشیاء غریب، که همانند ظهور وجودند و معنویتشان از غیبت آغشته است، احساس کرده است. عطر وجود دارد «به افسوس»، و خود این افسوس را هم ما با او می بودیم. می گریزد همزمان با ارائه کویش. بینی را متأثر می کند و بلافاصله حل می شود. معذلک، نه کاملاً! هنوز هست. دیرپا، ما را لمس می کند. برای این است که ـ و نه آنطور که برخی ادعا کردهاند به دلیل حس بویایی شدید ـ که بودلر این همه بوها را دوست دارد. بوی تن، این خود تن است که با دهان و بینی به درون می کشیم، که تصاحب می کنیم در یک آن، همچون مرموزترین جوهرش، در واقع طبیعتش. بو در من، آمیزش جسم دیگری ست در حجم من. امّا جسم بی تن، بخار شده، که بی شک، کاملاً آنچه بوده باقی مانده و با این همه، تبدیل به روح فرّار شده است. بودلره، به ویژه این تصاحب روحی ـ معنوی را دوست می دارد. بسیاری از مواقع احساس می کنیم که او زنها را «نفس می کشد»، می بوید به جای این که با آنها عشق بازی کند. امّا عطرها برای او این قدرت ویژه را هم دارند که هرچند کاملاً خود را تسلیم می کنند، یادآور فراسویی دست نیافتنی هستند. آنها همزمان تن هستند و نفی تن. در آنها چیزی از نارضایتی هست که با میل بودلر به این که همواره جای دیگری باشد، در هم می آمیزد:

همانگونه که اندیشههای دیگر بر موسیقی میرانند و تاب میخورند، روح من، آه، عشق من! بر عطر تو شناور است.

به همان دلایل، او ساعت گرگومیش را ترجیح میدهد. اسمانهای تار هلند را، «روزهای سفید ولرم و پوشیده» را، «تنهای جوان بیمارگون»، همهی موجودات، اشیاء و اشخاصی که گویی ضرب دیدهاند، شکستهاند، یا به سوی پایان خویش میلغزند. «پیران کوچک»، و همچنین نور چراغی که صبحدم رنگپریدهاش میکند و گویی در بودن خویش لرزان است؛ در سستی خویش و در گنگیشان، زنان زیبایی که از اشعار او عبور میکنند نیز نوعی خویشتنداری نشان میدهند. نوجوانانی هستند همواره نارسیده، به سرشاری و شکفتگی،

و ابیاتی که آنان را توصیف میکند به ما تلقین میکنند که حیوانات جوان بیقیدی هستند که بر سطح زمین میغلتند، بیردپایی، ملول، سرد و خندان، مجذوب تشریفات عبث. پس ما هم مثل او، وجودی را که با حواس ادراک میشود و بیش از همه به آگاهی شبیه است، معنوی یا Spirituel مینامیم. همهی تلاش بودلر در این بود که آگاهی خود را به دست آورد، آن را تصاحب کند، مثل شیئی که در دست میگیرند. و به همین دلیل است که او هر آنچه را که به آگاهی عینی شده شباهت دارد، میقاپد؛ عطرها، انوار تلطیفشده، موسیقیهای دوردست، هر چه آگاهی گنگ و کوچک، و هر چه تصویر بلافاصله بلعیده شده همچون نان گرد مقدس توسط هستی دستنیافتنیاش. او در آرزوی لمس اندیشههاییست که به شیء بدل شدهاند ـ اندیشههای تجسدیافتهی خویش:

اکثـراً اندیشـیدهام کـه حیوانـات بـدجنس و نفـرتانگیـز، شـاید اندیشـههـای شریرانهی آدمی هستند که تجسم، تجسد، و حیات یافتهاند.

اشعارش نیز اندیشههایی «جسمیافتهاند»؛ نهتنها به این دلیل که در حروف تجسم یافتهاند، به این دلیل که هر کدام از آنها، به دلیل آهنگ فاضلانه، معنای عمداً مردد و تقریباً رنگباختهای که به کلمات میدهد، و به دلیل لطفی غیر قابل توصیف، خود یک هستی خویشتندار و گذراست؛ مثل یک بو.

اماً آنچه بیش از حد به رایحه وین نزدیک می شود، معنای یک چیز است. یک شبی که معنایی دارد، ورای خود، به شبیء دیگری اشاره می کند؛ یک موقعیت عام، دوزخ یا بهشت. معنا، تصویر استعلای انسانی، مثل سبقت تعالی منجمد شبیء توسط خودش است. جلوی چشم ما وجود دارد، امّا واقعاً مرئی نیست. ردپایی است در هوا، جهتی نامتحرک، واسطهای بین شبیء حاضر که آن را متحمل می شود و شبیء غایب که به آن اشاره می کند. از این یکی در خود دارد و آن یکی را بشارت می دهد. هرگز کاملاً خالص نیست. گویی در آن، خاطره ی شکلها و رنگهایی هست که از آنها نشأت گرفته و با این همه، خود را همچون وجودی ورای وجود ارائه می دهد. خود را عرضه نمی کند، حفظ می کند. لرزان است و تنها برای حواس بسیار تیز قابل درک است؛ برای بودلر که ملالش همواره «دیگرجا» را می طلبد. او نماد باز نارضایی است. چیزی که دلالت می کند، چیزی ناراضی است. معنای آن تصویر اندیشه است که خود را همچون هستی فروشده در بودن، ارائه می دهد. متوجه شده اید که برای بودلر، که خود را همچون هستی فروشده در بودن، ارائه می دهد. متوجه شده اید که برای بودلر، کلمات عطر، اندیشه، و راز، کمابیش مترادف هستند:

گاه شیشهای کهنه مییابی که یادها را برمیانگیزد از آن روحی زنده بیرون میجهد که بازمیگردد. هزاران اندیشهی خفته، داوریهای ماتمزده لرزان، آرام در ظلمات سنگین

بودلر ـ ژان پل سارتر صفحه ۸۶

که بالهاشان میشکافند و پیش میرود\*...

گنجهای با دو راز، پر از خوبیها شراپها، عطرها ٔ...

انبوه گل، به افسوس فاش میکند عطر شیرینش را همچون رازی<sup>‡</sup>

اگر بودلر این اندازه رازها را دوست میدارد، برای این است که آنان تجلی مدام یک فراسویند. انسانی که رازی دارد، تماماً در جسم خویش نمیگنجد و نه در لحظهها حال. او جای دیگریست. از عدم رضایت و حالت غایب او میتوان این را احساس کرد. چون این راز او را سبک کرده است، کمتر بر زمان حال سنگینی میکند. بودن او کمتر فشارآور است، یا شاید آنگونه که هایدگر میگوید، برای دوستانش، نزدیکانش، او «به آنچه هست محدود نمیشود». مهذلک، راز وجودی عینی است که میتواند توسط علائمی آشکار شود و یا صحنهای گنگ، موجب دستیابی ما به آن گردد. به یک معنا، بیرون است، در برابر ماست که شاهد آن هستیم. امّا به زحمت قابل حدس زدن است. شاید القا شود، تداعی شود، با حالت یک چهره، یک رفتار، یا چند کلام مبهم. همچنین، آنچه طبیعت ذاتی این چیز است، شریفترین جوهر آن نیز هست. به زحمت هست و هر معنایی، به اندازهای که کشف آن سخت باشد، میتواند یک راز محسوب شود. به این دلیل است که بودلر، عطرها را که راز هر چیز هستند، مشفقانه جستوجو میکند. به این دلیل است که او میکوشد معنای رنگها را بیرون بکشد و درباره ی بنفش مینویسد که:

## عشق خویشتندار، مرموز، پوشیده<sup>§</sup>.

اگر او ایدهی مبهم قرینهها را از سـوئدنبورگ\*\* وام مـیگیـرد، بـه دلیـل پـذیرش متافیزیـک مسـتتر در آن نیسـت. او آرزومند این اسـت که در هر واقعیت، یک نارضایی منجمد بیابد؛ دعوتی به چیز دیگر، تعالی عینی. او میخواهد عبور کند.

... از جنگلهایی از نمادها که او را با نگاهی آشنا مینگرند

<sup>\*</sup> Les Fleurs du Mal: Le Flacon

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Les Fleurz de Beau Navire Mal: Le.

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> Ibid. Le Couigres

<sup>§</sup> Fusées

<sup>\*\*</sup> Swedenborg

صفحه ۸۷

نهایتاً این فرارویها، همه جهان را فرا خواهند گرفت. تمامی جهان معنی دار خواهد بود و در این سلسله مراتب نظامی از اشیاء، که همه به گم شدن و به اشاره به دیگری رضا می دهند، بودلر تصویر خویش را باز خواهد یافت. جهان کاملاً مادی، تا حد امکان از او دور است. امّا در جهان معنا، بودلر جبران می کند. آیا در **دعوت به سفر** نمی نویسد:

در این سرزمین ریبای آرام... آیا تو در تمثیل خود قاب نشدهای و نمیتوانی خـود را در آن بازتابانی، آنگونه که عارفان میگویند، در همتایی با خویش؟

این انتهای تلاشهای بودلر است: به دست آوردن خود، در «تفاوت» ابدی خود؛ تحقق غیریت خویش، در همانندی با همه ی جهان. سبک، خالی، سرشار از نمادها و نشانه ها، جهانی که در تمامیت عظیم خویش وی را در بر میگیرد، جز او کسی نیست. و این خویشتنی است که این نارسیس میخواهد در آغوش بکشد و تماشا کند. و زیبایی، خود کمالی خواستنی، محدود به حصار یک قاب یا ژانر ادبی یا یک نغمه ی موسیقی نیست. بیش از هر چیز، یک القاست. یعنی این نوع غریب و شکلگرفته ی واقعیت، که در آن، وجود و هستی با هم در میآمیزند؛ جایی که هستی توسط وجود عینیت می یابد و مستحکم می شود؛ جایی که وجود توسط هستی سبک می شود. اگر او کنستانتنگی را تحسین می کند، برای این است که او را چنین می بیند:

نقاش موقعیت و هر آنچه که این موقعیت، به عنوان ایدهی القا میکند...

و در جای دیگر مینویسد:

این غریزه کنامیرا و ستایشبرانگیز زیبایی است که زمین و چشماندازهایش را به ما، هـمچـون قرینـی یـا هـمتـایی از بهشـت، مـینمایانـد. ایـن تشـنگی سیریناپذیر برای هـر آنچـه مـاورای زنـدگیسـت و زنـدگی را آشـکار مـیکنـد، سیریناپذیر برای هـر آنچـه مـاورای زنـدگیسـت و زنـدگی را آشـکار مـیکنـد، زندهترین شاهد نامیرایی ماست. همزمان، توسط شعر و از طریق شعر، توسـط و از طریق موسیقی است کـه روح، شـگفتیهـای آن سـوی گـور را مـیبنـد. و زار طریق موسیقی است کـه روح، شـگفتیهـای آن سـوی گـور را مـیبنـد. و زمانی که شعری بینظیر، اشک به چشم میآورد، این اشکهـا نشـانهی لـدت بسیار نیستند. بیشتر گواه اندوهی بیدار شدهاند. تحریک عصبی طبیعتی تبعیـد شده به ناکامل، که میخواهد بـیدرنـگ، روی همـین زمـین، بـه بهشـت کشـف شده دست یابد. پس اصل شـعر بـه سـادگی و مطلقـاً تمایـل آدمـی بـه زیبـایی متعالی و تجلی این اصل در شور و شـوق او و تصرف روح است؛ شور و شـوقی کاملاً مستقل از شـور عاشـقانه کـه مسـتی دل اسـت و از حقیقـت ـ کـه چراگـاه عقل است. زیرا که شـور عاشـقانه چـیـزی از طبیعـت دارد؛ حتّی زیـاده طبیعـی. عقل است. زیرا که شـور عاشـقانه چـیـزی از طبیعـت دارد؛ حتّی زیـاده طبیعـی. برای این که زخمزننده و ناهنجار، در قلمروی زیبایی مطلق نباشد. زیاده آشـنا و خشـن برای این که خواسـتههـای خـالص را برنیاشـوبد، مالیخولیـای پرلطـف را، خشـن برای این که خواسـتههـای خـالص را برنیاشـوبد، مالیخولیـای پرلطـف را، نامیدیهای شـور به سـر می.برند.

همهی بودلر در این قطعه حضور دارد. در آن بیزاری او را از طبیعت بسیار حاصلخیز، و ذوق او به سیریناپذیری و شهوات برانگیزاننده، کشش او به ماوراء، همه را بازمییابیم. امّا در ایـن مورد اشتباه نکنیم. دبارهی عشق افلاطونی یا عرفان نزد بودلر سخن گفته شده است. انگار او میخواسته از بستگیهای جسمانی آزاد شود تا هـمچـون فیلسـوف، در **ضیافت** بـا مَثَـل خویش رودررو شود یا با زیبای مطلق. در واقع ما نزد او، هیچ نشانهای از این تلاش که نزد عرفا، همراه با ترک کامل دنیا و ترک فردیت است، نمیبینیم. اگر غم غربت مـاوراء، نارضـایی، فراروی از واقعیت، همهجا در آثار او به چشم میخورد، او در درون همین واقعیت است که شکوه میکند. فراروی، عبور، برای او از آنچه در اطرافش هست آغاز میگردد. باید که آنها الزاماً آنجا باشند تا او لذت عبور از آنها را بچشد. او از این که به آسمان بالا رود و این چیزها را در زمین، زیر پایش بگذارد، بیزار است. آنچه او میخواهد، همینها هستند؛ امّا بـرای ایـن که تحقیرشان کند، زندان خاکی، برای این که دائماً احساس کنـد کـه از آن مـیگریـزد. در یـک کلام، عدم رضایت به معنای خواست خقیقی فراسو نیست. بل نوعی طریقه ی روشن کردن موقعیت جهان است. برای بودلر، مثل یک اپیموری، فقط دنیا به حساب مـیآیـد. امّـا طریقـهی انطباق آنها با هم فرق میکند. در متنی که در بالا آمد، زیبایی متعالی از **طریق** شعر، جستوجو و دیده میشود. و این دقیقاً همان چیزیست که به حساب میآید. این حرکتی که مثل شمشیر از شعر عبور میکند و به سوی ماوراء نشانه میرود، امّا بـه محـض ایـن کـه بـه وظیفهاش عمل کرد، در خلأ ناپدید میشود. این نوعی زیرکی است برای این که به اشیاء روح بدهد. این عبارت شعر Fusées در توصیف **زیبایی**؛ آن را به ما نشـان مـیدهـد: «چیـزی کمـی مبهم، که کار را به حدس و گمان رها میکند.» از سویی زیبایی در نظر بودلر، همواره **شخصی** است. یا آنچه او را مست میکند، ترکیبی از فردی و ابـدیسـت. جـایی کـه ابـدیت خود را از طریق فرد به تماشا میگذارد. «حُسن از عنصری ابدی و تغییرناپذیر ساخته شده که تعیین مقدار آن بسیار دشوار است و از عنصری نسبی و مشروح، که ممکن است دوران، مـد، اخلاق، یا شور عشق، و یا همهی اینها با هم باشد.»

اماً اگر با دقت بیشتر پرسیده شود که معنایی که این خیابانگرد، این خورنده ک حشیش، یا این شاعر، در ورای اشیاء میبیند یا حس میکند کدام است، ناچار میشویم بپذیریم که هیچ شباهتی به مُثُل افلاطونی و اشکال ارسطویی ندارد. بدون شک، بودلر توانسته بنویسد: «شور و شوقی که به چیزی جز انتزاعات تعلق گیرد، نشانه ی ضعف و بیماریست.» امّا در واقع، هیچجا نمیبینیم که او یک طبیعت فردی در بند تثبیت خطوط ذاتی و انتزاعی اختصاصی خویش باشد. «ذوات» برای او خیلی کم اهمیت دارند و جدل سقراطی را نمیشناسد. آشکارا، آنچه را که در زن رهگذر، مثلاً دوروته، یا مالابارز\* در نظر میگیرد، زنانگی، یعنی مجموعه ی خصوصیات متمیز جنسیت او نیست. او هم میتواند مثل این حریف یونانی آکادمی بگوید: «من اسب را میبینم، نه اسبیت را.» کافیست گلهای بدی را بخوانیم تا بفهمیم. آنچه بودلر از معنا یا دلالت میخواهد، این نیست که ورای شیئ دال برود؛ آنگونه که کلی

<sup>\*</sup> Dorothée , Malabaraize

بودلر ـ ژان پل سارتر صفحه ۸۹

ورای مثال جزئی میرود. بلکه مثلاً میخواهد سبکتر باشـد تـا ورای یـک موجـود فشـرده یـا سنگین برود؛ مثل هوا که از جسم عبور میکند:

عطرهایی هستند که همهی مواد برایشان متخلخلند گویی از شیشه عبور میکنند\*.

این احساس نفوذ در جسم بسیار جامد، توسط مادهای گازی که سستیاش آن را معنوی کرده است، برای او اصل است. این شیشه شناور در بود، صاف، و صیقلی و بیخاطره، که معذلک، آشوب یادی از آن عبور میکند، نماد روشین رابطه یبین شیء دال و مدلول است برای بودلر؛ در حالی که آشیکارا شیء و معنایش، هر دو منفردند. این زلالی نیمشفاف شیشهگون معنا، کاراکتر شبحگونه و جبرانناپذیر آن را هدایت میکند: معنا، یعنی گذشته. برای بودلر چیزی معنادار است که برای گذشتهای خاص متخلخل است و ذهن را تحریک میکند تا ورای آن، به سوی خاطرهای برود. عطرها، روحها، اندیشهها، رازها؛ همه کلماتی هستند برای اشاره به جهان حافظه. شارل دوبو<sup>†</sup>، حق دارد بگوید:

«برای بودلر، تنها گذشته عمیق است. گذشته به همهچیز بعد سومی را منتقل میکند، تحمیل میکند.» همانطور که به تداخل ابدی و گذشته اشاره کردیم، حال می توانیم به تداخل گذشته و معنوی اشاره کنیم. اثر بودلر هم می تواند مثل اثر برگسون<sup>‡</sup>، ماده و حافظه تداخل گذشته و معنوی اشاره کنیم. اثر بودلر هم می تواند مثل اثر برگسون<sup>‡</sup>، ماده و حافظه نامیده شود. چون گذشته و جهانی و به فقط گذشته ی آگاهی او و خود را همچون الگویی کاملاً متناسب با آرزوهای او ارائه می دهد. هست، چون جبران ناپذیر است و فقط شیء یا عینیتی برای تماشای منفعلانه، دارای این وجود شیحگون که بودلر معنا می نامد و تنها چیزی ست که شاعر ما می تواند با آن آسوده باشد. تأملاتی بر لذات در گذشته، همراه با برانگیختگی آشفتگی اعصاب و سیری ناپذیر بودنی که برایش عزیزند. او دور است، «دورتر از هند یا چین» و با این همه، هیچچیز نزدیک تر نیست. این وجود است، ورای وجود. اوست «راز» زنان پیری که رنج کشیدهاند و مردان تیرهای «با جاه طلبیهای پسرانده به ظلمت»، و شیطان، تنها فرشتهای که در زمان حاضر وجود داشته باشد، با تمام خصوصیات یک خاطره. در کتاب هنر رمانتیک می نویسد:

گذشته، با حفظ چاشنی شبحوارش، نـور را حـذف مـیکنـد، زنـدگی مـییابـد، و اکنون میشود.

<sup>\*</sup> Le Flacon

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Charles Du Bos

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> Begson

بودلر ـ ژان پل سارتر صفحه ۹۰

و در گلهای بدی:

## جاذبهی عمیق، جادویی که سرمستمان میکند گذشتهی بازیافته در حال

در واقع، در چشم او، یگانگی عینی وجود و هستی که به آن اشاره کردیم، همین است. اشعارش میکوشند آن را متحقق کنند.

این در خطوط اصلی، میتواند پرترهی بودلر باشـد. امّا توصیفی که ما به آن کوشیدیم، ایـن ضعف را نسبت به پرترهی نقاشی دارد که تدریجی است و نه همزمان. تنها شهود یک چهـره، یک رفتار میتواند به ما این احساس را بدهد که خطوطی که یکی پـس از دیگـری ایـنجـا بـه آنها اشاره شد، در واقع در مجموعهای غیر قابل تجزیه قرار دارند که در آن، هر کدام هم خود را بیان میکنند و هم سایر خصوصیات را. کافی بود بودلر را زنده دیده باشیم ـ حتّی یک لحظه ـ برای این که ملاحظات پراکندهی ما در شناختی تام سازمان یابد. دریافت بیواسطه، در واقع بــا ادراکــی مــبهم همــراه اســت و اگــر بخــواهيم مثــل هايــدگر ســخن گفتــه باشــيم، «Préontologique» «مقدم بر شناخت» است، که اکثراً سالها وقت میخواهد تا روشن شود و حاوی خصوصیات اصلی شیء است در یک عـدم تمـایز Synchréhique ـ هـمزمـان. در غیـاب این ادراک بیواسطه، میتوانیم برای نتیجهگیری، به همبستگی متقابل تنگاتنگ همـهی ایـن رفتارها و علایق بودلری صحه بگذاریم، و بر شیوهای که هر خط با خصیصه یا دیالکتیک ویژه، بر سایر خطوط اثر میگذارد، آنها را فرامیخواند یا قابل باور میکند، تأکید کنیم. این تنش بیه وده، خشک، و بـه سـتوه آمـده، کـه اقلـیم درونـی را مـیسـازد و بـرای کسـانی کـه او را شناختهاند، در خشکی قاطع صدای او مشهود بوده، در عصبیت سرد حرکاتش، بیشک نتیجهی نفرتی است که نسبت به طبیعت دارد؛ چه در بیرون از خویش و چه در درون خویش. این تنش به شکل تلاشی درمیآید برای جدا کردن خود از دیگران، که فقط میشـود آن را بـه رفتار تحقیرآمیز، مضطرب، و منقبض یک زندانی تشبیه کرد که در یک زیرزمین آبگرفته، شـاهد بالا آمدن آب روی بدنش است و میکوشد سرش را عقب ببـرد تـا حـداقل شـریفتـرین بخـش وجودش، مقرّ اندیشه و نگاه، تا حد امکان دیرتر زیر این جریان گلولای فرو رود. اما این رفتار واکنشی رواقی، موجب تحقق دوگانگی میشود که بودلر در همـهی سـطوح یـا پـلانهـا، بـه دنبال آن است. خود را مهار میکند، ترمز میکند، قضاوت میکند، او گواه خود و جلاد خویش است، چاقویی که در زخم میگردد و قلم پیکرتراش در مرمر است. خود را ارائه میدهد و روی خودش کار میکند برای این که هرگز یک دادهی معین نباشد. برای این که بتواند در هر لحظه، مسؤولیت آنچه را که هست، بپذیرد. در این معنا، دشوار است تمایز بین تنشی که به خود تحمیل میکند و کمدی که برای خودش بازی میکند. شکنجه یا روشنبینی؛ این تنش اگر آن را از زاویهی دیگری در نظر بگیریم، اساس داندیسم و همچون ریاضت رواقیون به نظر میرســد و در عین حال، وحشت زندگی، ترس دائمی خود را کثیف کردن و خـود را بـدنام کـردن اســت؛ سانسوری که او بـه خـودانگیختگی خـویش تحمیـل مـیکنـد، بـا عقـیم کـردن عمـدی برابـری

میکند. با سرکوب همـهی هیجانـات و جهـشهـا، بـاقرار گـرفتن ناگهـانی و بـرای همیشـه در سطح تأمل، بودلر انتخاب کرده است که به طـور نمـادین، خودکشــی کنـد. امّـا ذرهذره خـود را میکشد. و همچنین، قلمرو شرّ یا «بدی» بودلری را هم این تنش ارائه میدهـد. زیـرا نـزد او، جنایت برنامهریزی شده است؛ عمداً و تقریباً و اجباراً. بدی یا شرّ، ربطـی بـه بـیقیـدی نـدارد. نوعی ضد ۔ خوب است که باید همهی ویژگیهای خوب را داشته باشد که فقط نشانههایش تغییر کرده است. و چون خیر، به معنای تلاش، تمرین، و تسلط بر خویشتن است، در شر هـم همهی این خصوصیات را میپابیم. پس «تـنش» بـودلری نفـرینشــده اســت و مـیخواهـد کـه چنین باشد. و همینطور، علاقه به شهوات کنترلشده کـه بـه آنهـا اشـاره کـردیم، نشـانهی نفرت او نسبت به بیقیدی و خود را رها کردن است و در نتیجه، همان سردمزاجی و سترونی است؛ همان کمبود قاطع خیرخواهی و سخاوتمندی. و بالأخره بـا همـان تنشـی کـه توصیف کردیم، باید بتواند در عرصهی لذات هم بر خود مسلط باشـد. بایـد دهنـهای کـه او را بـه عقـب میکشد، احساس کند زمانی که میخواهید خود را به لذت بردن رها کنید. در این معنا، تخیلاتی که در زمان عمل جنسی برای خود میسازد، قضاتش، مادرش، زنهای زیبای سردی که او را زیر نظر دارند، همه بـرای ایـن هسـتند کـه او را نجـات دهنـد زمـانی کـه دارد در حـس جسمانی محض غرق میشود. و ناتوانی او به نظر میرسـد کـه ناشـی از تـرس **زیـاده** لـذت بردن باشـد. امّا از جانب دیگر، اگر در لذات خود را کنترل میکند، به ایـن دلیـل هـم هسـت کـه چون در اصل باید تشـنه بمانـد، ا**نتخـاب** کـرده اسـت کـه شـهوت را در تشـنگی بیابـد و نـه در تصاحب. هدفی که او دنبال میکند، میدانیم، این تصور غریب از خویش است که یگانگی پایدار هستی و وجود است. در حالی که این امکانپذیر نیست و او در کنه وجودش این را میداند. خیال میکند به آن دست میپابد و به آن نزدیک میشود. امّا وقتی میخواهد به آن برسد، از بین میرود. برای پنهان کردن شکستش، میخواهد خودش را قانع کنـد کـه تمـاس پنهانی و گذرا، تصاحب حقیقی است و با تغییر کلی یا عمومی همهی خواستهایش، این تماس یا لمس سـاده، هـم تحریـککننـده و هـم آزاردهنـده را جسـتوجـو مـیکنـد در همـهی قلمروها، برای این که به خودش ثابت کند که این تنها تصاحب آرزوکردنی است. پس او تصمیم میگیرد که فرو نشاندن خواسته را با میل شدید ارضاء نشده در هم آمیزد. و این امر، بـه ایـن دلیل هم هست که او هرگز هدفی جز خود نداشته است. در لذت به هنجار، شخص از شیء مورد نظر لذت میبرد و خود را فراموش میکند؛ به جای این که در این غلغلک عصبانیکننـده، از خواست یا هوس لذت ببرد؛ یعنی از خودش. و دیگر بار، به این زندگی ناجوری که برای خود فراهم کرده، به این ناراحتی بیوقفه، معنای دیگری نیز میدهد. زندگی او نمایانگر نارضایی بنیادی خداونـد مخلـوع اسـت. از آن اسـتفاده مـیکنـد، مثـل یـک اسـلحه بـرای فـرو نشـاندن کینههایش. به مادرش خود را در رنج نشان خواهد داد؛ امّا رنجهایی که اگر از نزدیک بـه آنهـا نگاه کنیم، با لذتهایش یکی هستند. لعنت فرستادن به آسـمان، چـون ناراضـی هسـتی، بـا انتخاب عدم ارضاء به عنوان معنای عمیق شهوت، یکی است. ابهام، فقط زادهی تفاوتی کوچک در رفتار نسبت به واقعیت نخستین است. و این رنجی که با دقت پرورانده میشود، به عنوان خودتنبیهی نیز به کار میرود. وقتی میخواهـد از خیـر انتقـام بگیـرد، بـا نـوعی فـراروی

منجمد؛ در حالی که به او این اجازه را میدهد که به طور قاطع، غیریت خـویش را اعـلام دارد. امًا بین تأیید نهایی خویش و تکذیب نهایی خویش، باز هم هیچ تفاوتی وجود ندارد. زیرا زمانی که تماماً خود را نفی میکند، به خودکشی میاندیشد. در حالی که خودکشی نزد او، تمایل به عدم مطلق نیست. وقتی مجسم میکند که قصد دارد خودش را نابود کنـد، مـیخواهـد در خودش **طبیعت** را نابود کند. چون آن را بـا زمـان حـال و بـرزخ آگـاهـی، یکـی مـیدانـد. از تصـور خودکشی، این کمک سبک را میخواهد: تلنگری که موجب خواهد شد بتواند زندگی خود را، به عنوان چیزی علاجناپذیر و متحقق، بپذیرد؛ یعنی به مانند سرنوشتی ابدی، و یـا اگـر تـرجیح میدهید، به عنوان گذشتهای تمام شده، مُهر شده. او در عمل پایان دادن به زندگیاش، نوعی جبران نهایی وجود خویش را می ابد. این اوست که خط آخرین را می کشد، و بالأخره این اوست که با متوقف کردن زندگی، آن را به **جوهری** بـدل مـیکنـد کـه هـم بـرای همیشــه معین خواهد شد و هم برای همیشه، توسط او آفریده شده است. از این طریـق، مـیتوانـد از احساس تحملناپذیر **زیادی** بودن در دنیا، رهایی یابد؛ فقط بـرای ایـن کـه از نتـایج خودکشــی برخوردار شود. باید حتماً از آن جان به در ببرد. برای این است که بودلر برگزیده که مثل یک **جان به در برده** زندگی کند. و اگر خودش را یکدفعه نمیکشد، طوری ترتیب داده که هر کدام از اعمال او، برابر نمادین مرگی باشد که نمیتواند به خود هدیه دهـد. سـردمزاجی، نـاتوانی، سترونی، عدم سخاوتمندی، عدم خـدمت، گنـاه؛ دوبـاره مجموعـهای هـمپایـهی خودکشـی. تأیید خویش برای بودلر، در واقع یعنی همچون جوهری غیر فعال مطرح شدن. یعنی نهایتاً مثل یک خاطره. و تکذیب خویش این است که بخواهد همواره، جز سلسلهای جبرانناپذیر از خاطرات، نباشد. و خلاقیت شاعرانه، که او به هر نـوع فعـالیتی تـرجیح داده اسـت، نـزد او بـه خودکشی که دائما نشخوار میکند، نزدیک میشود. او را مجذوب میکند، چون اجازه میدهد آزادیاش را بدون خطر به کار گیرد؛ امّا بهویژه، چون از همهی اشکال **هدیه** دور است، چون او از این که چیزی به دیگران بدهد بیزار است. با نوشتن شعر، فکر میکند چیزی به انسانها نمیدهد، یا حداقل چیز بیهودهای به آنها میدهد. او خدمت نمـیکنـد، خسـیس و بسته باقی میماند، در خلاقیت خویش درگیر نمیشود، سازش نمیکنـد. و هـمزمـان، اجبـار وزن و نظم، او را وا میدارد که همان راهی را برود که بـا ریاضـت و داندیسـم و آرایـش ســپری میکند. او احساساتش را شکل میدهـد، همـانگونـه کـه بـدنش را و رفتـارش را. در اشـعار بودلر، داندیسم هست. و بالأخره، شیئی که تولید میکند، جز تصویری از او نیست؛ بازسازی خاطرهاش در زمان حال، که به نوعی، ستنز وجود و هستی را مینماید. و زمانی که میکشد آن را از آن خویش سازد، چون بیش از نیمی از خود را متعهد نمیکند، کاملاً موفق به انجام آن نمیشود، هنوز هم ناخرسند باقی میماند. از این راه، شیء خواسته شده، با خواسته جفت میشود و این تمامیت سخت، منحرف، و ناراضی را ارائـه مـیدهـد کـه نهایتاً جـز خـود بودلر نیست. او را میبینیم. نفی خویش، به تأیید خویش میلغزد، همچون در دیالکتیک هگلی؛ و خودکشی وسیلهای میشود برای تـداوم بخشـیدن بـه خـویش. رنـج، رنـج مشــهور بودلری، در عمق همان ساختار را دارد که شهوتش. خلاقیت شاعران به سترونی همخـانواده است. همه این شکلهای گذرا، همه این رفتارهای روزمره، در هم حل میشوند، آشکار میشوند، رنـگ مـیبازنـد، و دوبـاره پدیـدار مـیشـوند؛ زمـانی کـه از همیشــه دورتـر بـه نظـر میشوند، نیست. این درونمایه را ما میشناسیم. حتّی یک لحظه هم از نظر دور نداشتهایم و آن، گزینش نخستین بودلر در مورد خویش است. او انتخاب کرده کـه بـرای خـودش، آنگونـه **باشد** که برای دیگران **هست**. او خواسـته کـه آزادیاش در نظـرش «طبیعـت» او جلـوه کنـد و «طبیعتی» که دیگران نـزد او کشــف مـیکننـد، بـه نظرشــان زادهی آزادی او باشــد. از ایـنجـا همهچیز روشن میشود: این زندگی فلاکتبار، که به نظر ما بلاتکلیف میرسـد، مـیفهمـیم که او با دقت آن را چیده است. او خودش ترتیبی داده که یک جانبهدربرده باشد. خودش آن را از ابتدا، با این خرتوپرتهای حجیم پر کرده است؛ زن سیاهپوست، بدهکاری، سفلیس، شورای خانوادگی، که تا آخر مزاحم او خواهد بود و تا آخر او را وا خواهد داشت که عقبعقب به سوی آینده برود. این اوست که این زنهای زیبای آرام را اختراع کـرده کـه از سـالهـای او میگذرند؛ ماری دوبرن، مادام سـاباتیه. ایـن اوسـت کـه بـا وسـواس، جغرافیـای وجـود خـود را محدود میکند، با این انتخاب که فلاکتهایش را در یک شهر بزرگ به دنبال خود بکشید، با نپذیرفتن هر نوع تغییر مکان حقیقی، برای این که بتواند در اتاقش گریزهای خیالی را بهتر دنبال کند. این اوست که اسبابکشیها را جایگزین سفرها کرده. با این جابهجاییهای دائمی، برای خودش ادای فرار را درآورده و وقتی به حد مرگ زخمی شده، میپذیرد که پاریس را به قصد شهری که کاریکاتور آن است، ترک کند. و باز هم اوست کـه نیمـهشکسـت ادبـی و انزوای درخشان و رقتآور در جهان ادب را میخواهد. در این زندگی بستهی محدود، بـه نظـر میرسد که یک تصادف، یک اتفاق، فرصتی برای نفس کشیدن خواهد بود. امّا بیهوده به دنبال موقعیتی میگردیم که او کاملاً و روشـنبینانه مسـؤول آن نباشـد. هر رویـدادی مـا را بـه بازتـاب این تمامیت تجزیهناپذیری که او از نخستین تا واپسین روز بود، حواله میدهد. او از تجربه سـر باز زده است. چیزی از بیرون نیامده او را عوض کند و او هیچچیز نیاموخته است. به زحمت مرگ ژنرال آپیک، روابط او را با مادرش تغییـر داده اسـت. بـرای بقیـهی چیزهـا، داسـتا مـاجرای تجزیه و فسادی آرام و بسیار دردناک است. همانگونه که در بیست سالگی بوده، همـانطـور هم در زمان مرگش او را باز میپابیم؛ فقط تیرهاندیشتر، عصبیتر، کمتر چابک. از اسـتعداد او، و هوش قابل ستایشش فقط خاطرهای مانده است. و این، بدون شک، ویژگی اوست. این «تفاوتی» که جستوجو کرده، تا زمان مرگ و تنها میتوانست به دید دیگران بیاید. او تجربهای در ظرف بسته بود؛ چیزی مثل homunculus در فاوست ٔ دوم؛ و شرایط تقریباً انتزاعـی تجربـه، به او اجازه دادند که با درخششی بیمانند، گواه این حقیقت باشد: انتخاب آزادی که انسان از خویش میکند، کاملاً منطبق با آن چیزیست که سرنوشت نامیده میشود.

<sup>\*</sup> Faust

صفحه ۹۴

بودلر ـ ژان پل سارتر



از خوانندگان گرامی به خاطر بروز اشتباههای تایپی ناخواسته پوزش میخواهم. مرداد ۱۳۸۵